—1|V a THAQAFIYYAT: Jurnal Bahasa, Peradaban, dan Informasi Islam
7~ ISSN (Print): 1411-5727, SN (Online): 2550-0937
http://ejournal.uin-suka.ac.id/adab/thaqafiyyat/index

Vol 24, No. 2 (2025)

Research Article

Resonansi Mistisisme Sufi dalam Sastra Nusantara:
Konsep Wahdat al-Wujiid dalam Lagu “Satu”

Difla Iklila
ISQI Sunan Pandanaran Yogyakarta
E-mail: difla.dfl@gmail.com

Submitted: Sept 2, 2025; Reviewed: Sept 15, 2025; Accepted: Sept 18, 2025

Abstract: This paper examines the concept of Wahdat al-wujiid as expressed in Ahmad Dhani’s song " Satu,”
part of the controversial album "Laskar Cinta.” The album generated significant debate due to its perceived
religious implications, particularly concerning its cover art and the symbolism in the "Satu” music video.
Critics accused the album of blasphemy, associating it with the teachings of Syeh Siti Jenar, a proponent of
Wahdat al-wujid, which asserts the unity of God and humanity. This research employs a hermeneutic
approach to analyze the lyrics of “Satu,” focusing on the language, symbolism, and metaphors that reflect or
reinterpret traditional views of Wahdat al-wujiid. The analysis reveals that the song conveys themes of divine
love and spiritual unity, suggesting that human experience is a reflection of the divine presence. Key findings
indicate that the lyrics express a profound yearning for closeness to God, highlighting that all actions are
manifestations of divine will. In conclusion, this study emphasizes the significance of "Satu” as a modern
artistic representation of Sufi thought, demonstrating how contemporary music can be a medium for spiritual
exploration and the expression of divine unity.

Keyword: sufism, ahmad dhani, satu, wahdatul wujud

Abstrak: Makalah ini mengkaji konsep Wahdat al-wujud yang diekspresikan dalam lagu “Satu”
karya Ahmad Dhani, bagian dari album “Laskar Cinta” yang kontroversial. Album ini
menimbulkan perdebatan yang signifikan karena implikasi religius yang dirasakan, khususnya
mengenai sampul album dan simbolisme dalam video musik “Satu”. Para kritikus menuduh album
tersebut sebagai penistaan agama, mengaitkannya dengan ajaran Syeh Siti Jenar, seorang
pendukung Wahdat al-wujiid, yang menegaskan kesatuan Tuhan dan manusia. Penelitian ini
menggunakan pendekatan hermeneutika untuk menganalisis lirik lagu “Satu,” dengan fokus pada
bahasa, simbolisme, dan metafora yang merefleksikan atau menafsirkan kembali pandangan

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 119



tradisional Wahdat al-wujud. Analisis tersebut mengungkapkan bahwa lagu tersebut
menyampaikan tema cinta ilahi dan kesatuan spiritual, yang menunjukkan bahwa pengalaman
manusia merupakan cerminan dari kehadiran ilahi. Temuan utama menunjukkan bahwa lirik lagu
tersebut mengekspresikan kerinduan yang mendalam akan kedekatan dengan Tuhan, menyoroti
bahwa semua tindakan adalah manifestasi dari kehendak ilahi. Sebagai kesimpulan, penelitian ini
menekankan pentingnya “Satu” sebagai representasi artistik modern dari pemikiran Sufi, yang
menunjukkan bagaimana musik kontemporer dapat menjadi media untuk eksplorasi spiritual dan
ekspresi kesatuan ilahi.

Kata Kunci: sufisme, ahmad dhani, lagu satu, wahdatul wujud

PENDAHULUAN

Pada tahun 2004 yang lalu, Ahmad Dhani, seorang seniman pencipta lagu populer
mengeluarkan karya sebuah album yang bertajuk ‘Laskar Cinta’. Terjadi kontroversi luar
biasa sesaat setelah launching album tersebut, termasuk salah satu lagunya yang berjudul
‘Satu’.! Menurut beberapa pihak, ‘Laskar Cinta” dianggap album yang menistakan agama,
mereka mempermasalahkan beberapa hal yang terdapat dalam albut tersebut. Masalah
pertama dari segi sampul album “Laskar Cinta” yang seolah menggunakan kaligrafi lafadz
jalalah. Lafadz jalalah alias menggunakan nama Allah dianggap tidak pantas digunakan
untuk menjadi sebuah album pop. Karena polemik sampul ini terus memanas, Ahmad
Dhani kemudian mengganti sampul albumnya. Permasalahan kedua dalam album ini
terdapat pada video klip lagu yang berjudul ‘Satu’. Dalam video klip lagu ‘Satu’, Ahmad
Dhani dituduh menggunakan simbol-simbol illuminati berupa mata satu dan simbol
prisma berbentuk piramida, kedua simbol ini dianggap identik dengan simbol pemuja
satani.? Meskipun begitu, Ahmad Dhani dalam salah satu wawancaranya menyangkal
segala tuduhan dan mengaku bahwa lirik lagu ‘Satu” merupakan lagu yang terinspirasi
dari hadits Bukhori.> Permasalahan ketiga, masih seputar lagu ‘Satu’, Ahmad Dhani
dituduh menyebarkan ajaran Syeh Siti Jenar. Syeh Siti Jenar merupakan seorang Sufistik
penganut tasawwuf falsafi dengan ajarannya wahdat al-wujiid. Wahdat al-wujiid merupakan
doktrin tasawwuf tentang persatuan antara Tuhan dan Manusia dalam satu wujud, bahwa
bumi dan seluruh alam adalah manifestasi dari Allah SWT.* Kontrofersi mengenai konsep
wahdat al-wujid ini tidak hanya terjadi di abad 21, bahkan jika dirunut sejarahnya ulama
hampir selalu berdebat tentang hal ini. Ibnu Taimiyah mengkritik ajaran Ibnu Arabi yang
merupakan tokoh wahdat al-wujiid, pun di Nusantara juga sudah terjadi pergolakan
kontroversial ajaran wujudiah ini sejak abad ke-17. Hamzah Fansuri bersama muridnya

Liputan 6, “Kontroversi Laskar Cinta - ShowBiz Liputan6.Com,” accessed July 5, 2024,

https://www.liputan6.com/showbiz/read/221523/kontroversi-ilaskar-cintai.

Erlin, “Gara-Gara Logo Laskar Cinta, Dewa Menuai Masalah - KapanLagi.Com,” Selasa, 19 April, 2005,

https://www .kapanlagi.com/showbiz/selebriti/gara-gara-logo-laskar-cinta-dewa-menuai-masalah-e2bubj7.html.

3 Moh. Sahal Mahbub, ‘Dewa 19: Konsep Tasawwuf Yang Tersembunyi Di Lagu “Satu”’, Mojok.Co, 2023
<https://mojok.co/terminal/membongkar-konsep-tasawwuf-pada-lagu-dewa-19-yang-berjudul-satu/> [accessed 5
July 2024].

4 Abd Rofi > Halim, “Wahdat al Wujud Dalam Pemikiran Ibnu Arabi,” ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam 11, no. 2

(January 2010): 131-41, https://doi.org/10.18860/UA.V010.2406.

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 120



Syamsuddin Pasai adala para ulama sufi dari Aceh yang mempopulerkan doktrin wahdat
al-wujiid di Nusantara. Karya-karya mereka yang ditulis dalam bahasa Arab dan Melayu
telah menarik perhatian banyak pendukung dari Melayu dan Nusantara. Di bawah
pengaruh dan kepemimpinan intelektual Syamsuddin Pasai sebagai mufti dan penasihat
Sultan Iskandar Muda, aliran wahdat al-wujiid semakin berkembang pesat. Namun, setelah
kematian Syamsuddin Pasai dan peralihan kekuasaan dari Sultan Iskandar Muda (1607-
1636 M) ke Sultan Iskandar II, pengaruh tasawwuf falsafi mulai berkurang.® Nuruddin
Arraniri yang menggantikan posisi Syamsuddin Pasai sebagai mufti dan penasehat Sultan
Iskandar II, menghabisi pengaruh Syamsuddin Pasai beserta seluruh ajarannya. Murid-
murid Syamsuddin Pasai dikejar bahkan dibunuh, karya-karya mereka dibakar. Naquib al-
Attas dalam The Mysticism of Hamzah Fansuri mengatakan bahwa Nuruddin Arraniri
menganggap ajaran wahdat al-wujiud merupakan ajaran yang sesat dan wajib diperangi.®
Tidak berhenti sampai pada penumpasan yang dilakukan Nuruddin Arraniri, polemik
wahdat al-wujid juga terus terjadi seiring dengan perkembangan ajaran itu sendiri yang
melibatkan banyak ulama sufi di Nusantara. Meskipun ada perdebatan yang terus
berlangsung, doktrin wahdat al-wujid terus diekspresikan, dipertahankan, dan
dinegosiasikan. Di Indonesia, doktrin ini telah bertahan hingga zaman modern dengan
sedikit kontroversi. Meskipun mungkin tidak sepenuhnya diterima atau didukung, doktrin
ini setidaknya dapat dipahami. Meskipun tidak ada seorang pun di Indonesia yang secara
terbuka mengaku menganutnya, konsep wahdat al-wujiid masih tercermin dan
diartikulasikan dalam perkembangan intelektual dan spiritual Islam kontemporer
Indonesia.

Dalam konteks ini, sastra Indonesia modern berfungsi sebagai media untuk
mengekspresikan dan mengartikulasikan doktrin  wahdat  al-wujiud, memastikan
keberadaannya yang berkelanjutan dalam sastra Melayu-Indonesia. Sastra Indonesia
modern, termasuk prosa dan puisi, adalah platform yang signifikan untuk ekspresi ini.
Dalam prosa fiksi, doktrin wahdat al-wujiid digambarkan dengan jelas dalam puisi-puisi
Emha Ainun Nadjib dan puisi karya Kuntowijoyo. Sastra maupun musik, sebagai media
yang potensial, telah menjadi sarana untuk mengekspresikan dan menyebarkan ajaran-
ajaran sufistik kepada khalayak yang lebih luas dan beragam. Dalam beberapa dekade
terakhir, Sufisme telah menjadi elemen yang semakin menonjol dalam budaya populer
Indonesia, terutama dalam bidang musik. Perkembangan ini mencerminkan perubahan
paradigma dalam penyampaian dan penerimaan nilai-nilai spiritual oleh masyarakat luas.”
Contoh penting dari integrasi sufisme ke dalam musik populer Indonesia adalah lagu
"Satu" karya Ahmad Dhani.® Dirilis pada tahun 2005, lagu ini menggabungkan unsur

Azyumardi Azra, ed., Perspektif Islam Di Asia Tenggara, 1 (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1989).

6 Kiki Muhamad Hakiki, ‘TASAWWUF WUJUDIYYAT: Tinjauan Ulang Polemik Penyesatan Hamzah Fansiirt
Oleh Shaykh Nar al-Din al-RanttT’, Jurnal Theologia, 29.1 (2018), pp. 25-58 (p. 27),
doi:10.21580/TEO.2018.29.1.2400.

7 Julia Day Howell, “Indonesia’s Salafist Sufis 1,” Modern Asian Studies 44 (2010): 1029-51,
https://doi.org/10.1017/S0026749X09990278.

8 Iyus Jatikkusumah, “Citra Tuhan Dalam Lirik Lagu ‘SATU’ Ciptaan Ahmad Dhani,” 25 Desember, 2023,

https://iyusjatikusumah.medium.com/citra-tuhan-dalam-lirik-lagu-satu-ciptaan-ahmad-dhani-a364balel 14f.

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 121



sufistik dengan musik pop modern, menghasilkan sebuah karya yang sukses secara
komersial dan kaya akan makna spiritual.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis elemen-elemen sufistik yang terdapat
dalam lagu "Satu" karya Ahmad Dhani. Penelitian ini akan mengeksplorasi bagaimana
konsep-konsep sufistik seperti cinta ilahi, penyatuan dengan Yang Maha Kuasa, dan
penemuan diri spiritual tercermin dalam lirik dan komposisi musik lagu tersebut.
Keterkaitan antara karya sastra dan perjalanan mistik dalam Sufisme terlihat jelas dalam
beberapa aspek, aspek-aspek inilah yang berfungsi sebagai sarana untuk memperdalam
dan memperkaya pemahaman tentang ide-ide Sufi. Inti dari tasawwuf dalam sastra sufi
adalah upaya penuh pengabdian dari seorang hamba untuk mendekatkan diri kepada
Tuhan dengan mewujudkan kesatuan diri atau penyatuan hamba dengan Sang Pencipta.
Dalam puisi atau karya sastra sufi, konsep kehambaan penyair kepada Tuhannya
digambarkan melalui gambaran sebagai representasi dirinya dalam bentuk syair yang
indah .°

Merunut pada pendapat Al-Ghozali dalam Ihya Ulumuddin, karya seni terutama
musik dan lagu diperbolehkan jika tujuannya untuk mendekatkan diri kepada Allah dan
tidak mengandung wunsur-unsur yang dilarang dalam Islam.’® Bahkan hukum
mendengarkan lagu menjadi wajib apabila sya’ir dan lagu tersebut bertujuan untuk
meningkatkan ibadah,!! ketakwaan, dan wujud rasa syukur hamba terhadap Tuhan.!?
Media seni merupakan salah satu media dalam penyebaran Islam, tilawah Qur’an, pujian
terhadap Nabi Muhammad, bahkan beberapa ajaran Islam dibuat dalam bentuk sya’ir yang
indah dan sarat makna. Pada periode selanjutnya, terutama dengan tumbuhnya tradisi
sufi, musik dan lagu menjadi lebih terintegrasi ke dalam kegiatan spiritual dan dakwah.
Para sufi menggunakan gasidah dan sama’ untuk mendekatkan diri kepada Tuhan dan
menyampaikan ajaran Islam. Al-Attas menyebutkan’® dalam penyebaran Islam di
Nusantara, dakwah melalui syair sudah dikenal sejak awal masuk. Sufisme, sebagai
dimensi mistis dalam Islam, telah lama mempengaruhi berbagai bentuk seni dan budaya di
Indonesia, termasuk musik. Beberapa perintis karya sastra sufistik di Nusantara adalah
Hamzah Fansuri, seorang sufi berasal dari Barus membuat karya sastra sufistik yang
berjudul Sya’ir Burung Pingai. Pada abad ke-15 hingga abad 19, di Jawa terutama pada
masa Mataram Islam, naskah-naskah tasawwuf ditulis oleh pujangga dalam bentuk

®  Heri Isnaini, ‘GAGASAN TASAWWUF PADA KUMPULAN PUISI ISYARAT KARYA KUNTOWIJOYO”,
Semantik, 1.1 (2012), doi:10.22460/SEMANTIK.V1I1.P.

10 Dhesya Andira Rahman et al., “SENI MUSIK DAN LAGU DALAM PERSPEKTIF ISLAM,” Tashdiq: Jurnal
Kajian Agama Dan Dakwah 3, no. 2 (April 2024): 91-100, https://doi.org/10.4236/tashdiq.v3i2.2760.

1" Rahmat Julian, Dadang Syaripudin, and Moh Mahbub, “HUKUM MENDENGARKAN MUSIK DAN
NYANYIAN MENURUT MUHAMMAD AL-GHAZALI DAN ABD AL-AZIZ BIN BAZ,” Al-Madzhab 1, no. 1
(June 2024): 13-24.

12 “Senandung Cinta; Pandangan Al-Ghazali Tentang Musik | NU Online Jabar,” accessed July 3, 2024,

https://jabar.nu.or.id/syariah/senandung-cinta-pandangan-al-ghazali-tentang-musik-b05v8.

Zulkarnain Yani, “Analisis Tematik Terhadap Syair Burung Pingai Karya Hamzah Fansuri,” Penamas XXII

(August 2009): 21343, https://doi.org/10.31219/0sf.io/uvxSe.

4 Angga Arifka, “The Concept of God in Malay Sufi Literature: A Study of the Sufi Poetry of Hamzah Fansuri,” EL
HAYAH 15, no. 1 (2025).

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 122



tembang macapat yang penyampaiannya dinyanyikan.!® Tulisan ini mencoba mendalami
ajaran tasawwulf falsafi dalam seni modern terutama doktrin tasawwuf mengenai wahdat al-
wujiid yang telah sekian lama mengalami kontroversi namun masih memiliki
penggemarnya sendiri. Bahwa ajaran wahdat al-wujiid yang merupakan puncak dari
pengalaman spiritual, dapat melebur dalam sebuah karya seni yang dapat diterima di
kalangan masyarakat -dalam hal ini ajaran wahdat al-wujiid dalam lagu berjudul ‘Satu’.
Beberapa tinjauan literatur tentang kolabirasi tasawwuf dengan seni musik telah banyak
dilakukan oleh para peneliti terdahulu, tetapi belum ada yang membahas secara spesifik
tentang wahdat al-wujid dalam lagu ‘Satu” dalam album ‘Laskar Cinta’. Ada beberapa
pertanyaan penelitian yang diajukan dalam penelitian ini. Bagaimana konsep wahdat al-
wujud diartikulasi dalam lagu ‘Satu’? Bagaimana tema cinta ilahi diungkapkan dalam lagu
‘Satu’ dan bagaimana hal ini terkait dengan konsep wahdat al-wujid? Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan hermeneutika untuk menganalisis
konsep wahdat al-wujid dalam lirik lagu “Satu”. Pendekatan hermeneutika dipilih karena
kemampuannya dalam menafsirkan dan memahami makna terdalam dari sebuah teks,*
dalam hal ini adalah lirik lagu ‘Satu’. Proses analisis melibatkan pembacaan lirik lagu
secara menyeluruh dan berulang-ulang, dengan mempertimbangkan konteks historis dan
kultural dari konsep wahdat al-wujid dan latar belakang penciptaan lagu tersebut.
Interpretasi akan berfokus pada struktur bahasa, simbolisme, dan metafora yang
digunakan dalam lirik lagu, menjelaskan bagaimana elemen-elemen ini mencerminkan
atau mengubah pemahaman tradisional tentang wahdat al-wujid. Peneliti akan menerapkan
prinsip lingkaran hermeneutika, di mana pemahaman terhadap bagian-bagian dari teks
akan meningkatkan pemahaman secara keseluruhan, dan sebaliknya.'” Hasil analisis
kemudian disajikan dalam bentuk deskripsi naratif yang menjelaskan bagaimana konsep
wahdat al-wujiid dimanifestasikan dan ditafsirkan ulang dalam konteks lagu-lagu pop
modern.

Artikel ini membahas beberapa permasalahan, termasuk tantangan yang dihadapi
sastra sufi dalam mempertahankan kedalaman spiritual di era modern yang materialistis
dan informasi yang berlebihan. Selain itu, terdapat kontroversi terkait lagu "Satu" karya
Ahmad Dhani, yang dituding menyebarluaskan ajaran Tasawwuf Syeh Siti Jenar, yaitu
ajaran tentang manunggaling kawula Gusti atau wahdat al-wujid. Diharapkan artikel ini dapat
memberikan pemahaman mendalam tentang bagaimana konsep sufisme, khususnya
wahdat al-wujid, diinterpretasikan dan diekspresikan melalui media musik modern, seperti
lagu "Satu" karya Dewa 19. Dengan menggunakan pendekatan hermeneutika, tidak hanya
mengkaji lirik lagu dari sudut pandang filosofis, kultural, dan historis, tetapi juga
menunjukkan bagaimana tradisi spiritual dapat beradaptasi dengan konteks modern dan
sekuler. Selain itu, artikel ini membantu pembaca memahami kontroversi seputar album
"Laskar Cinta" dan menekankan pentingnya melihat lirik sebagai metafora spiritual, bukan

Agung Rachmadi, Imam Syafe’i, and Amiruddin Amiruddin, ‘Nilai-Nilai Pendidikan Tasawwuf Dalam Tembang
Macapat’, Attractive : Innovative Education Journal, 5.3 (2023), pp. 262-90, doi:10.51278/aj.v5i3.918.

16 Nyoman Kutha Ratna, Estetika sastra dan budaya, Cet. 1 (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007), WorldCat.

Imran T Abdullah, “Resepsi Sastra Teori dan Penerapannya,” Humaniora, no. 2 (May 2013),
https://doi.org/10.22146/jh.2094.

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 123



sebagai pernyataan teologis literal. Dengan demikian, artikel diharapkan dapat
berkontribusi pada diskusi yang lebih luas tentang peran musik dalam eksplorasi dan
ekspresi spiritualitas di masyarakat kontemporer.

Metodologi Penelitian

Penelitian ini mengkaji gagasan wahdat al-wujid dalam lagu “Satu” karya Dewa 19
dengan menggunakan pendekatan hermeneutika. Pemilihan pendekatan hermeneutika
didasarkan pada kemampuannya dalam memberikan pembacaan yang komprehensif
terhadap teks dengan mempertimbangkan aspek-aspek filosofis, kultural, dan historis.
Langkah pertama dalam prosedur analisis adalah memeriksa lirik lagu secara seksama
untuk menemukan istilah-istilah dan frase-frase penting yang berhubungan dengan
gagasan wahdat al-wujid. Selain itu, penulis menguraikan makna lagu dengan merujuk
pada literatur sufi klasik, terutama tulisan-tulisan Ibnu Arabi, yang dianggap berjasa dalam
mengembangkan gagasan wahdat al-wujid. Penelitian ini akan mempertimbangkan
lingkungan sosio-budaya Indonesia modern, yang mencakup evolusi musik populer dan
wacana sufistik, untuk memahami popularisasi sastra sufistik ini. Mengikuti prinsip
lingkaran hermeneutik, proses interpretasi akan bersifat siklus, bergantian antara
memahami potongan-potongan (lirik tertentu) dan keseluruhan (lagu secara keseluruhan
dan konteksnya). Temuan-temuan analisis akan diberikan dalam bentuk rangkuman
interpretatif yang mengaitkannya dengan teori-teori sufisme dan kajian budaya populer
yang relevan.

Hasil Pembahasan
Kontinuitas Sastra Sufi di Indonesia

Rene Wellek menegaskan bahwa kemunculan sastra saling bergantung dengan
masyarakat dan budaya. Karya sastra secara signifikan dibentuk oleh perubahan
masyarakat, dan sebaliknya, sastra sangat berperan dalam mempengaruhi transformasi
sosial dalam kehidupan manusia.!’® Secara umum, kemunculan sastra sebagai salah satu
aspek kehidupan manusia selalu terkait dengan tiga isu utama. Pertama, pergulatan dan
pemikiran internal individu termasuk perasaan dan pemikirannya. Kedua, tantangan yang
dihadapi dalam interaksi dengan orang lain dalam lingkungan sosial dan alam. Ketiga,
komunikasi individu dengan Tuhan Yang Maha Esa.!” Hubungan antara ekspresi teks
sastra dan pengalaman manusia, serta penghayatan akan keberadaan Tuhan, mencakup
konten yang bermakna dan elemen tematik yang berpusat pada hal-hal metafisik. Hal ini
mengacu pada esensi kepercayaan, keyakinan, dan keimanan, yang selaras dengan doktrin
teologis agama yang dianut oleh pengarang. Teks-teks sastra yang bernuansa religius,
khususnya yang mencerminkan pengalaman dan penghayatan keberadaan dan keagungan
Tuhan oleh pengarangnya, dikenal dengan berbagai nama genre yang berbeda-beda.
Dalam budaya Islam di Indonesia, karya-karya semacam itu biasa disebut sebagai Sastra

18 Warren Austin Wellek René, Teori Kesusastraan, trans. Budianta Melani (TA - TT -: Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama, 2016), https://doi.org/LK%2520-%2520https://worldcat.org/title/1027469180.

19 Burhan Nurgiyantoro, Teori pengkajian fiksi, in TA - TT - (Yogyakarta SE - xiv, 347 pages: Gadjah Mada
University Press, 1995), https://doi.org/LK %2520%2520-%2520https://worldcat.org/title/221852472.

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 124



Sufi atau Sastra Sufistik.® Menurut Muthahari, sastra sufi disebut juga dengan sastra
transendental. Dinamakan transedental karena sastra yang ditulis oleh para ulama
merupakan sebuah pengalaman transedental seperti cinta pada Allah, kerinduan,
pengalaman extace, dan pengalaman spiritual dengan Yang Transenden yaitu Tuhan 2.

Meskipun terdapat perbedaan pendapat tentang makna sastra sufi, namun pada
hakekatnya sastra sufi merupakan sebuah ekspresi kecintaan penulis terhadap Tuhan.
Sastra sufi merupakan simbolisme dari pengalaman spiritual yang dituangkan dalam
bentuk syair, maupun karya seni lainnya. Seperti sudah dijelaskan dalam pendahuluan,
sastra sufi pada mulanya ditulis oleh para ulama sebagai media dakwah mereka.
Kontinuitas sastra sufi di Indonesia dapat dilihat melalui lahirnya tokoh dan karya-
karyanya dalam sebuah periode. Periode atau periodesasi sastra dalam artikel ini hanya
digunakan secara umum, guna mempermudah pembahasan mengenai sastra sufi yang
tumbuh di nusantara.

Periode pertama merupakan periode klasik, yaitu Sastra Sufi Melayu yang dipelopori
oleh Hamzah Fansuri. Periode ini dimulai pada akhir abad ke-16, yang menandai era
signifikan dalam perkembangan literatur sufi di wilayah Nusantara. Hamzah Fansuri,
seorang penyair sufi berpengaruh dari Aceh, memelopori penggunaan bahasa Melayu
dalam puisi-puisi mistik, membuat konsep-konsep Islam yang kompleks dan dapat diakses
oleh khalayak yang lebih luas. Karya-karyanya ditandai dengan simbolisme yang kaya dan
wawasan spiritual yang mendalam, mengeksplorasi tema-tema cinta ilahi, kesatuan
eksistensi (Wahdat al-wujid), dan perjalanan jiwa menuju Tuhan. Puisi-puisi Fansuri yang
paling terkenal, seperti Syair Perahu, menggunakan metafora yang menggugah untuk
menyampaikan kebenaran spiritual. Periode ini menyaksikan perpaduan antara mistisisme
Islam dengan unsur-unsur budaya lokal, menciptakan bentuk unik dari tasawwuf
Nusantara. Meskipun menghadapi tentangan dari para ulama Islam yang lebih ortodoks,
warisan sastra Fansuri terus mempengaruhi pemikiran dan sastra sufi di wilayah ini
selama berabad-abad kemudian.?? Pengaruh sastra sufi periode Melayu ini tersebar hingga
tanah Jawa. Dalam tradisi penulisan naskah di Jawa, keberadaan sastra sufi dapat
ditemukan dalam bentuk suluk, macapat, dan babad. Tokoh-tokoh seperti Sunan Kalijaga
menciptakan syair lir-ilir 23, Sultan Agung Hanyakrakusuma -Sastra Gendhing,* hingga
pujangga penutup Ronggowarsito menulis ajarannya dalam Wirid Hidayat Jati*® adalah

20 Fuad Mahbub Siraj et al., “The Existence and the Challenges of Sufi Literature in Indonesia,” Afkar: Jurnal Akidah
Dan Pemikiran Islam 24, no. 1 (June 2022): 243-70, https://doi.org/10.22452/afkar.vol24no1.7.
2l Abdul Hadi WIji Muthahari, Kembali ke Akar Kembali ke Sumber : Esai-esai Sastra Srofetik dan Sufistik, in TA -
TT - (Jakarta SE - x, 221 pages : portrait ; 21 cm: Pustaka Firdaus, 1999), https://doi.org/LK%2520-
%252 0https://worldcat.org/title/43078790.
22 N Nurelide, “MENYUSURI JEJAK SYAIR DI BARUS: KAJIAN ANTROPOLOGIS,” MEDAN MAKNA: Jurnal
Ilmu ..., ojs.badanbahasa.kemdikbud.go.id, 2020,
http://ojs.badanbahasa.kemdikbud.go.id/jurnal/index.php/medanmakna/article/view/2892.
Akbar Bagaskara, Umilia Rokhani, and None Kustap, “Life and Wisdom in Tembang Lir Ilir and Kidung Rumekso
Ing Wengi: A Philosophical Analysis,” Mudra Jurnal Seni Budaya 39, no. 2 (2024): 23343,
https://doi.org/10.31091/mudra.v39i2.2541.
Muhammad Ilham Aziz and Dudung Abdurrahman, “Sufisme Jawa Dalam Serat Sastra Gendhing Sultan Agung
Mataram,” Aqlam: Journal of Islam and Plurality 7, no. 1 (June 2022), https://doi.org/10.30984/ajip.v7i1.1917.
Simuh, Mistik Islam kejawen Raden Ngabehi Ranggawarsita : suatu studi terhadap serat Wirid Hidayat Jati, Cet. 1
(Jakarta: Penerbit Universitas Indonesia, 1988).

23

24

25

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 125



penulis sastra sufi yang menyebarkan ajarannya melalui syair sufi yang indah. Jika Sastra
Sufi melayu menggunakan huruf arab pegon, maka di Jawa penulisan sastra sufi
menggunakan keduanya, yakni huruf arab maupun aksara Jawa. Tampaknya dalam
periode klasik ini, metode menuliskan atau menyanyikan syair sufi dengan menggunakan
simbol-simbol umum yang ada dalam masyarakat menjadi kebiasaan yang dilakukan oleh
para sufi. Fansuri menggunakan idiom “perahu”, di sisi lain Sultan Agung menggunakan
simbol “gendhing”. Pemilihan simbol-simbol yang berasal dari kehidupan sehari-hari—
seperti cinta, perjalanan, laut, cahaya, atau minuman yang memabukkan, bukan semata-
mata strategi estetis, melainkan upaya sadar untuk menghadirkan ajaran tasawwuf dalam
horizon kultural masyarakatnya. Dengan cara ini, simbol bekerja pada ranah rasa dan
imajinasi, menghadirkan internalisasi nilai-nilai spiritual tanpa harus berhadapan secara
frontal dengan batas-batas ortodoksi teologis. Selain itu, penggunaan simbol juga
membuka ruang tafsir berlapis, sehingga teks sufi dapat dibaca secara berbeda oleh
pembaca awam, murid tarekat, sekaligus berfungsi sebagai sarana dakwah kultural yang
lentur dan adaptif dalam konteks sosial-budaya masyarakat pada saat dibuatnya syair sufi
klasik tersebut.?

Periode yang kedua yaitu sastra sufi pasca kemerdekaan Jika pada masa
kolonialisme sastra sufi ditandai dengan simbol-simbol sufisme yang akrab dengan
masyarakat lokal, pada periode ini sastra sufi ditandai dengan ekspresi cinta luar biasa
para pujangga kepada Tuhan. Setelah menurun selama era kolonial, minat terhadap sastra
sufi mulai meningkat lagi di Indonesia selama era pasca-kemerdekaan. Sastra sufi
mengalami metamorfosis dramatis selama masa ini, dengan membawa modernisme dan
semangat nasionalisme yang mendefinisikan negara yang baru saja berdiri. Penyair
terkemuka seperti Amir Hamzah memiliki dampak yang signifikan terhadap evolusi puisi
sufi kontemporer Indonesia. Sementara itu, penulis seperti Hamka tidak hanya
menciptakan literatur sufistik tetapi juga menulis tafsir dan artikel yang menghubungkan
ajaran tasawwuf dengan budaya Indonesia. Gerakan “puisi sufi” mulai terbentuk pada
tahun 1970-an, dipimpin oleh penyair seperti Sutardji Calzoum Bachri dan Abdul Hadi
W.M. yang bertujuan untuk mengkaji ulang dan menyampaikan kekayaan ajaran
tasawwuf.?” Meningkatnya penelitian ilmiah tentang sastra sufi tradisional Nusantara juga
terjadi selama masa ini, yang berkontribusi pada diskusi yang lebih bernuansa mengenai
tasawwuf dalam kaitannya dengan sastra dan budaya kontemporer Indonesia. Pada masa
ini sastra sufi tetap relevan di Indonesia pasca-kemerdekaan, bahkan sastra sufi dapat
menghadapi tantangan sekularisme dan modernisasi.

Periode ketiga yakni periode sastra sufi era kontemporer. Tren yang menarik dapat
dilihat dalam tulisan sufi Indonesia saat ini, yang mencerminkan perpaduan antara tradisi
spiritual tradisional dan kepekaan kontemporer. Ide-ide inti tasawwuf telah dimasukkan
dengan terampil ke dalam karya-karya penyair dan penulis modern seperti Acep Zamzam

26 Sujarwoko, “SIMBOL SUFISTIK DALAM PUISI INDONESIA,” Buana Bastra 10, no. 2 (October 2023): 29-38,
https://doi.org/10.36456/bastra.vol10.n02.a8596.
27 Muthahari, Kembali ke Akar Kembali ke Sumber : Esai-esai Sastra Srofetik dan Sufistik.

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 126



Noor dalam “Jalan Menuju Rumahmu”, Emha Ainun Nadjib dalam “Aku Mabuk Allah”,?
dan A. Mustofa Bisri dalam “Tadarus”, yang sesuai dengan latar sosial budaya saat ini.
Mereka menggunakan gaya bahasa dan metafora yang lebih mudah dipahami oleh
khalayak modern untuk mengeksplorasi tema-tema sufi seperti persatuan dengan Yang
Maha Kuasa, cinta ilahi, dan pencarian tujuan hidup. Selain itu, munculnya media sosial
dan platform digital telah menciptakan tempat baru untuk mengapresiasi dan berbagi
literatur Sufi, yang memungkinkan generasi muda untuk berinteraksi dan menafsirkan
kembali ajaran-ajaran Sufi dalam kerangka kehidupan perkotaan. Pada periode ini, sastra
sufi cenderung menuliskan tentang mahabbah dan kerinduan terhadap Allah, jarang sekali
para pujangga pada periode ini menuliskan tentang tajalli seperti pada periode klasik.
Mahabbah merupakan sebuah konsep sufisme yang dipopulerkan oleh seorang sufi wanita
Rabiah Adawiyah.?? Menurut Rabiah Adawiyah, al-hubb atau mahabbah adalah puncak
makrifat itu sendiri, sebuah kondisi ketika seorang sufi sangat mencintai Allah sehingga
lenyap segala rasa senang dan sengsara. Syair sufinya yang terkenal adalah “Yaa Allah, jika
aku menyembahMu karena takut neraka, bakarlah aku di dalamnya. Dan jika aku menyembahMu
karena mengharap surga, campakkanlah aku darinya. Tetapi, jika aku menyembahMu demi Engkau
semata, janganlah Engkau enggan memperlihatkan keindahan wajahMu yang abadi padaku” .

Kecenderungan para pujangga periode modern menuliskan syair tentang mahabbah,
sangat berbeda dengan sastra sufi periode klasik yang lebih banyak mengajarkan tentang
wahdat al-wujid atau pengalaman bersatu dengan Tuhan Meskipun begitu, tantangan sastra
sufi tetap ada di era modern ini, terutama dalam mempertahankan kedalaman spiritual
menghadapi informasi yang berlebihan dan cara hidup yang lebih materialistis. Meskipun
demikian, ada harapan untuk kelangsungan hidup dan kemajuan literatur Sufi di masa
depan karena meningkatnya minat spiritual dan pencarian tujuan hidup di kalangan
masyarakat modern Indonesia.

Melalui karya-karya sastra bercorak sufistik dalam khasanah sastra Indonesia, secara
otomatis dapat dikatakan bahwa sastra sufi merupakan bagian dari bangkitnya kesadaran
spiritualitas dalam lingkup sosial kebudayaan. Terutama bila disandingkan dengan
semakin maraknya gaya hidup materialistik. Masing-masing periode sastra sufi memiliki
tantangan pada zamannya, namun sastra sufi mampu bertahan mengajarkan nilai-nilai
yang menjunjung tinggi spiritualitas, kecintaan terhadap Tuhan, kerinduan pada Sang
Pemberi Hidup, dan bahkan sastra sufi menggambarkan puncak hubungan manusia
dengan Tuhan. Sastra sufi yang tercipta merupakan ekspresi religius seorang penulis,
dibingkai dalam bahasa yang indah dan dirangkai dengan simbol-simbol sufistik yang
melukiskan kedalaman perasaan penulis.

Pembacaan Hermeunetik terhadap Lirik Lagu “Satu”

28 Emha Ainun Nadjib, “Aku Mabuk Allah + CakNun.com,” CakNun.com, December 12, 2023,
https://www.caknun.com/2023/aku-mabuk-allah/.

2 Mudaimin Mudaimin, “Konsep Cinta Ilahi (Mahabbah) Rabi’ah Adawiyah,” Rausyan Fikr Jurnal Studi Ilmu
Ushuluddin Dan Filsafat 16, no. 1 (2020): 13362, https://doi.org/10.24239/rsy.v16i1.552.

30 Ach Maimun, ‘Mahabbah Dalam Tasawwuf Rabi’ah Al-Adawiyah : Apresiasi Atas Rintisan Mistik Sejati Dalam
Islam’, Keuangan Islam Dan Peran Kesejahteraan, 111.2 (2016), pp. 172—87, doi:10.20885/millah.voliii.iss2.art2.

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 127



Dengan menggunakan metode heurmenetik, kita dapat mengamati bagaimana lagu
tersebut merangkum ide-ide penting dari tradisi sufi, khususnya doktrin wahdatul wujud.?!
Hermeneutika memberi kita kemampuan untuk melihat tingkat makna yang lebih tinggi
dengan melihat melampaui makna harfiah. “Aku ini adalah diriMu” mengekspresikan
lebih dari sekadar pernyataan cinta yang sentimental, namun juga merupakan puncak dari
perjalanan spiritual seorang salik menuju makrifat. Selain itu, interpretasi hermeneutik
memungkinkan kita untuk menyelidiki cara-cara di mana lagu ini menyatukan adat
istiadat sufistik tradisional dengan kepekaan modern. Ungkapan-ungkapan dalam lagu
“Satu” menyinggung gagasan wahdat al-wujiid, seperti yang dikemukakan oleh Ibnu Arabi,
yang menyatakan bahwa Tuhan hadir di semua aspek kosmos. Di sisi lain, format lagu pop
yang digunakan untuk membawakan lagu ini menggambarkan bagaimana gagasan-
gagasan sufi telah dimodifikasi dan ditransformasikan agar sesuai dengan dunia modern.
Popularitas lagu ini di Indonesia dapat ditafsirkan sebagai cerminan dari kemampuan
beradaptasi dan keuletan tradisi sufistik dalam menghadapi modernitas, serta tanda
kerinduan spiritual di tengah masyarakat metropolitan yang semakin sekuler. Hasilnya,
pembacaan hermeneutik tidak hanya menerangi makna teks, tetapi juga relasi yang terjalin
antara teks, pengarang, dan pembacanya dalam proses konstruksi makna spiritual.

Satu

Aku ini adalah dirimu

Cinta ini adalah cintamu

Aku ini adalah dirimu

Jiwa ini adalah jiwamu

Rindu ini adalah rindumu
Darah ini adalah darahmu

Tak ada yang lain selain dirimu
Yang selalu kupuja

Ku sebut namamu
Di setiap hembusan napasku
Kusebut namamu

Dengan tanganmu aku menyentuh
Dengan kakimu aku berjalan
Dengan matamu ku memandang
Dengan telingamu ku mendengar
Dengan lidahmu aku bicara
Dengan hatimu aku merasa

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 128



Bait di atas merupakan lirik lagu “Satu” yang pada saat itu menjadi kontroversi luar
biasa. Ahmad Dhani sebagai pencipta lagu dituding menyebar luaskan ajaran tasawwuf
Syeh Siti Jenar, yaitu ajaran tentang manunggaling kawula Gusti atau dalam istilah lain
wahdat al-wujid. Meskipun Ahmad Dhani tidak menjelaskan secara langsung bahwa syair
ini tentang ajaran wahdat al-wujiid, namun tidak dipungkiri bahwa lagu ini tentang
kecintaan seorang hamba dengan Tuhannya. Lirik berjudul “Satu” memiliki makna
‘bersatu’. Baris pertama, ‘aku ini adalah dirimu” cukup menggambarkan bahwa judul lagu
“Satu” adalah ‘aku dan dirimu’. Kata -Mu pada kata ‘diriMu’ mengimplikasikan bahwa
yang dimaksud “mu” dalam hal ini adalah sesuatu yang maha besar, yaitu Tuhan. Di
dunia ini, hanya kepada Tuhanlah segala sesuatu dipersembahkan secara luar biasa, karena
Tuhan adalah pencipta seluruh alam dan hanya kepada Tuhanlah segala dzikir dan doa
dipanjatkan. Bahwa cinta, jiwa, dan rindu, bahkan darah yang mengalir adalah milik
Tuhan dan dipersembahkan untuk Tuhan.

Pada bait kedua, ‘kusebut namaMu, disetiap hembusan nafasku’. Kata -ku dalam
konteks ini adalah manusia yang menunjukkan kecintaan luar biasa terhadap Tuhan.
Ungkapan ‘nafas’” menunjuk pada kehidupan, manusia tetap hidup dengan bernafas.
Begitupula dalam kecintaan terhadap Tuhan, mengalir dalam setiap sendi kehidupan. Di
samping itu si “aku” telah terhanyut dalam dzikirnya, penghayatan dan dalam dan terus
menerus terhadap Tuhan. Pada bait ketiga, ‘dengan tanganMu, ku menyentuh’ terkorelasi
dengan bait sebelumnya, memiliki makna bahwa segala sesuatu yang dilakukan oleh
manusia adalah atas kehendak Tuhan. Bahwa “satu” dalam lagu ini mengisyaratkan
manusia telah sampai pada magam spiritual dimana apapun yang manusia lakukan; ketika
manusia menyentuh, berjalan, memandang, mendengar, berbicara, dan merasa, adalah satu
dengan Tuhan.

Dalam perjalanan seorang sufi mencari Tuhannya, mereka akan menemukan hal-hal
yang tidak terlihat oleh mata telanjang dan pengalaman yang tidak pernah dirasakan
sebelumnya. Dalam keadaan seperti itu, Allah menyambut mereka bukan hanya sebagai
tamu, tetapi sebagai bagian dari esensi ilahi itu sendiri. Baris ini melukiskan puncak dari
perjalanan spiritual yang bermuara pada kesatuan antara manuia dengan Tuhannya.
Penggunaan analogi wujud Tuhan dalam bait ketiga ini tentu saja tidak boleh diartikan
mentah-mentah begitu saja. Tangan, kaki, mata, telinga, lidah dan hati bukan berarti Tuhan
berwujud fisik seperti manusia dengan anggota tubuh sempurna, melainkan perwujudan
sifat-sifat ilahi. Istilah “aku ini adalah diriMu” dan “Dengan mataMu kumelihat”
merupakan versi lain dari pengalaman fana” dan baga’ yang ditemukan dalam ajaran Abu
Yazid al-Bustami,® di mana perbedaan antara diri dan Ilahi melebur. Dalam tasawuf al-
Bustami, fana” dan baga’ dipahami sebagai proses batin yang membentuk cara seorang sufi
memandang dirinya dan Tuhan.®® Fana’ menunjuk pada keadaan ketika kesadaran ego dan
kehendak personal melemah di hadapan kehadiran Ilahi, sehingga manusia tidak lagi
menempatkan dirinya sebagai pusat eksistensi. Kondisi ini tidak hanya sebagai peleburan

32 Yogi Fery Hidayat, “The Concept of Al-Ittihad: Abu Yazid al-Busthami’s Thought and Its Relevance in Sufism,”
Journal of Noesantara Islamic Studies 1, no. 5 (October 2024): 26679, https://doi.org/10.70177/jnis.v1i5.1377.

3 Junaidin Junaidin, “KONSEP AL-FANA, AL-BAQA DAN AL-ITTIHAD ABU YAZID AL-BUSTAMI,” FiTUA:
Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (July 2021): 155-66, https://doi.org/10.47625/fitua.v2i2.314.

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 129



hakikat manusia dengan Tuhan, tetapi sebagai pengalaman spiritual di mana klaim
keakuan ditanggalkan.®® Dari pengalaman tersebut kemudian lahir baga’, yakni
keberlanjutan hidup spiritual setelah fani’, ketika seorang sufi kembali menjalani
kehidupan duniawi dengan orientasi batin yang telah berubah. Pada tahap ini, kehidupan
dijalani dengan kesadaran ketuhanan yang lebih mendalam, tanpa meninggalkan
kewajiban syariat maupun tanggung jawab sosial. Dengan demikian, fana” dan baga’ dalam
pemikiran al-Bustami lebih tepat dipahami sebagai proses etis dan spiritual yang
mengarahkan manusia pada pembentukan akhlak dan penghambaan yang lebih utuh,
bukan sebagai spekulasi metafisik tentang penyatuan wujud.®

Selanjutnya lirik ‘dengan mataMu ku melihat" menegaskan makna kesatuan antara
Tuhan dan Manusia. ‘Dengan lidahMu, aku bicara’ dan seterusnya menegaskan bahwa
manusia telah sampai pada keadaan fana. Al-Qusyairi menjelaskan, Fand merupakan
sebuah titik kulminasi dalam tasawwuf dimana hilangnya kesadaran diri dan kesadaran
akan makhluk lain karena sepenuhnya tenggelam dalam kehadiran Allah.* Dengan
demikian, dalam bait ini tampak semakin kuat keinginan seorang hamba untuk semakin
dekat dengan Tuhan, hal ini didasari sebuah kepercayaan bahwa manusia pada umumnya
adalah refleksi Tuhan di dunia.

Wahdat al-Wujiid dalam Lagu “Satu’

“Aku ini adalah diriMu” dalam lagu “Satu” merupakan pernyataan sufi yang sangat
terkenal dalam dunia tasawwuf “aku ini tiada, yang ada hanyalah Allah belaka.”
Pernyataan tersebut merupakan sebuah pernyataan kontroversial sepanjang sejarah
tasawwuf di bagian belahan negara manapun. Setidaknya ada dua sufi terkenal yang
menurut sejarahnya mengucapkan perkataan ini, yakni Mansur al-Hallaj dalam khasanah
tasawwuf” dan Syech Siti Jenar dalam mistisisme Islam Jawa.®® Al Hallaj dengan
pernyataan kontroversialnya “ana al-Haq”,** yang membuatnya dieksekusi secara brutal.®

3 Muhammad Asmar Joma dan Fiqi Restu Subekti, ‘Cinta Ilahi dalam Sufisme Al-Hallaj: Studi Pemikiran Louis
Massignon Dan Relevansinya Di Era Digital’, Jurnal Studi Islam, 14.1 (2025), pp. 65-89,
doi:10.33477/j51.v1411.9656.

35 Muhamad Yustandri Hardika Yusuf et al., “KONSEP AL-FANA’, AL-BAQA’, DAN ITTIHAD DALAM

TASAWUFEF,” Jurnal Intelek Insan Cendikia 2, no. 3 (March 2025): 4370-79.

Al-Qusyairy An-Naisabury, Ma’ruf Zariq, and Ali Abdul Hamid Balthajy, Risalatul qusyairiyah : Induk ilmu

Tasawwuf, in TA - TT - (Risalah Gusti, 1997), doi:LK%20-%20https://worldcat.org/title/850647183.

Yogi Hidayat, “The Concept of Hulul: Al-Hallaj’s Thought and Its Relevance in Sufism,” Journal of Noesantara

Islamic Studies 1 (October 2024): 170-78, https://doi.org/10.70177/jnis.v1i3.1303.

3% Jamal D Rahman, ‘WAHDAT AL-WUJUD DALAM PUISI INDONESIA MODERN: MENDISKUSIKAN PUISI-
PUISI EMHA AINUN NADIJIB’, Dialektika: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Pendidikan Bahasa Dan Sastra
Indonesia; Vol 3, No 2 (2016); 120-152 ; 2502-5201 ; 2407-506X, 2016
<https://journal.uinjkt.ac.id/index.php/dialektika/article/view/5303>.

3 Yusri Mohamad Ramli, “Martyrdom of Al-Hallaj and Unity of the Existence: The Condemners and the

Commenders,” International Journal of Islamic Thought 3 (2013): 106—12.

Xananta Zeres Ha’gai Br Sembiring et al., “Al-Hallaj,” Jurnal Kajian Penelitian Pendidikan Dan Kebudayaan 1,

no. 2 (June 2023): 20-28, https://doi.org/10.59031/jkppk.v1i2.107.

36

37

40

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 130



Syeh Siti Jenar, yang melawan hegemoni politik Walisongo dengan pernyataannya “Iya,
ingsun iki Allah.”!

Keterhubungan dengan kedua tokoh ini tak pelak lagi menggambarkan dalamnya
keterikatan Ahmad Dhani terhadap tokoh-tokoh sufi, bahkan tidak hanya mengenai cinta
dan kerinduan pada Allah, lebih ekstrim lagi Ahmad Dhani menunjukkan kesatuan wujud
dalam syair lagunya, seperti hal-nya yang diucapkan oleh Al-Hallaj dan Syech Siti Jenar.
Sepanjang lirik lagu tersebut merupakan interpretasi modern dari gagasan wahdat al-wujid
dalam tradisi sufi. Ajaran yang dikenal sebagai wahdat al-wujiid, atau kesatuan wujud,
menekankan bahwa segala sesuatu pada dasarnya adalah manifestasi dari satu wujud,
yaitu Tuhan. Kalimat “Aku ini adalah dirimu” meringkas ide tersebut dengan sempurna
dalam lirik lagu, yang menggambarkan penggabungan identitas sang pencinta (manusia)
dan Sang Kekasih (Tuhan). Penggunaan metafora “jiwa ini adalah jiwaMu” dalam lagu ini
dapat dilihat sebagai titik tertinggi dari pengalaman spiritual dalam tradisi Sufi, di mana
perbedaan antara Yang Ilahi dan individu menjadi semakin kabur. Syair ini memiliki
konsep yang sama dengan keyakinan Ibnu Arabi bahwa Tuhan dan ciptaan-Nya adalah
dua sisi dari satu mata uang yang sama tercermin dalam ucapannya “Aku adalah Engkau
dan Engkau adalah aku,” yang menyoroti lebih jauh lagi kesatuan dari hubungan antara
manusia dengan Tuhannya.*

Dalam konteks wahdat al-wujiid, yang penting untuk digarisbawahi adalah bahwa
manifestasi Tuhan di alam semesta ini (yang dalam syair di atas digambarkan sebagai
melihat melalui mata Tuhan, mendengar, berbicara) mengartikulasikan imanensi Tuhan
diri manusia. Imanensi Tuhan adalah aspek yang tak terpisahkan dari transendensi Tuhan
sendiri. Allah berpartisipasi dalam seluruh kehidupan manusia dan alam semesta empiris.
Dia imanen dalam alam semesta, karena alam semesta adalah manifestasi-Nya, proyeksi-
Nya, eksternalisasi diri-Nya, pancaran-Nya, dan dengan demikian alam semesta adalah
wajah Allah, sehingga ke mana pun manusia menghadap, yang dilihatnya tidak lain adalah
wajah Allah.® Ibnu Arabi memperkenalkan teori wahdat al-wujid, atau “kesatuan wujud”,
yang menyatakan bahwa hanya ada satu wujud yang nyata, yaitu wujud Tuhan. Gagasan
ini dirangkum dalam kalimat la mawjida illa al-wujid al-wahid, yang berarti “tidak ada
eksistensi selain Eksistensi Yang Esa”.* Teori ini menekankan bahwa hubungan antara
pencipta dan ciptaan bersifat dinamis dan konstruktif, dengan setiap fenomena yang
mencerminkan sifat-sifat Ilahi, dan mengakui keragaman entitas di alam semesta sebagai
manifestasi dari esensi Ilahi yang sama. Ibnu Arabi menyoroti bahwa eksistensi itu dinamis
dan bahwa manusia harus secara aktif bekerja untuk menuju realitas yang lebih baik. Lebih
lanjut, Ibnu Arabi menyarankan bahwa pemahaman yang lebih dalam tentang dunia dapat
mengarah pada pemahaman yang lebih besar tentang Tuhan.** Seseorang merasakan

41 Aris Fauzan, “KONSEP INGSUN DALAM SASTRA SUFI JAWA: Analisis Terhadap Ingsun Siti Jenar,” Jurnal
1Imiah Ilmu Ushuluddin 10, no. 1 (2011): 67-86, https://doi.org/10.18592/jiu.v10i1.745.

4 Halim, “Wahdat al Wujud Dalam Pemikiran Ibnu Arabi,” 139.

4 Sangidu, Wachdatul wujud : polemik pemikiran sufistik antara Hamzah Fansuri dan Syamsuddin As-Samatrani
dengan Nuruddin Ar-Raniri, Seri disertasi (Yogyakarta: Gama Media, 2003), WorldCat.

4 Zainun Kamaluddin Fakih, “Ibn ‘Arabi Dan Paham Wahdat al-Wujud,” Refleksi: Jurnal Kajian Agama Dan
Filsafat 1, no. 1 (November 1998): 55-66, https://doi.org/10.15408/ref.v111.39120.

4 Halim, “Wahdat al Wujud Dalam Pemikiran Ibnu Arabi,” 267.

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 131



makrifat, mencapai fana’, hulul, maupun ittihdd, dan ittisha dalam keadaan mistik tersebut.
Dalam psikologi sufi, setiap keadaan ini merupakan pengalaman mistik yang kaya dengan
perasaan spiritual.

Interpretasi ini tidak hanya diartikan secara harfiah sebagai deklarasi kesamaan
ontologis antara Tuhan dan manusia, tetapi lebih sebagai metafora spiritual. Meskipun lirik
lagu “Satu” secara eksplisit menghadirkan narasi kesatuan antara “aku” dan “Engkau”,
pembacaan sufistik terhadap teks ini tidak dapat dilepaskan dari perdebatan klasik
seputar wahdat al-wujid. Jika merujuk pada pemikiran Ibnu Arobi, kesatuan yang
dimaksud bukanlah penyatuan ontologis antara manusia dan Tuhan, melainkan kesadaran
bahwa seluruh eksistensi manusia bersifat nisbi dan bergantung sepenuhnya pada “Wujud
Absolut” 4 Ungkapan-ungkapan personal dalam lagu “Satu” dibaca sebagai ekspresi
pengalaman fana’, yakni runtuhnya kesadaran ego, yang kemudian mengantar subjek
pada baga yang merupakan kehidupan spiritual yang berporos pada Tuhan. Namun
demikian, problem muncul ketika bahasa simbolik sufistik ini dipindahkan ke medium
musik populer yang dikonsumsi secara luas, karena lapisan metaforisnya berpotensi
dipahami secara literal oleh pendengar yang tidak memiliki kerangka tasawuf. Di titik
inilah lagu “Satu” dapat dipandang tidak hanya sebagai ekspresi spiritual, tetapi juga
sebagai ruang ambiguitas teologis, di mana konsep wahdat al-wujiid direduksi menjadi
narasi emosional tentang kebersatuan, terlepas dari disiplin konseptual yang menyertainya
dalam tradisi tasawuf klasik.

Kesimpulan

Artikel ini menganalisis konsep wahdat al-wujiid dalam lagu "Satu" karya Dewa 19
dengan pendekatan hermeneutika, yang memungkinkan eksplorasi mendalam terhadap
lirik lagu dalam konteks filosofis, kultural, dan historis. Penelitian ini menemukan bahwa
lirik lagu "Satu" mencerminkan gagasan wahdat al-wujid, di mana terdapat ungkapan
spiritual yang menggambarkan kesatuan antara individu dengan Tuhan. Lagu ini
menunjukkan bagaimana tradisi sufistik dapat beradaptasi dengan modernitas,
mencerminkan kerinduan spiritual di masyarakat yang semakin sekuler. Analisis ini juga
mengaitkan lirik dengan ajaran sufi dari tokoh-tokoh seperti Ibnu Arabi, Abu Yazid al-
Bustami, Mansur al-Hallaj, Siti Jenar menekankan bahwa segala sesuatu adalah manifestasi
dari satu wujud, yaitu Tuhan.

Kontroversi yang muncul dari album "Laskar Cinta," di mana lagu "Satu" termasuk
di dalamnya, karena implikasi religius yang dirasakan, terutama terkait dengan
simbolisme dalam video musiknya. Kritikus menuduh album ini menghujat,
mengaitkannya dengan ajaran Syeh Siti Jenar yang menekankan kesatuan Tuhan dan
manusia. Namun, melalui pendekatan hermeneutika, penelitian ini menyimpulkan bahwa
"Satu" adalah representasi artistik modern dari pemikiran sufi, yang menggambarkan
bagaimana musik kontemporer dapat memfasilitasi eksplorasi spiritual dan
mengekspresikan kesatuan ilahi. Interpretasi lirik harus dipahami sebagai metafora

4 Cahya Buana, “Nature Symbols and Symbolism in Sufic Poems of Ibn Arabi,” KARSA: Journal of Social and
Islamic Culture, ahead of print, January 7, 2018, https://doi.org/10.19105/KARSA.V2512.1304.

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 132



spiritual, bukan kesamaan ontologis antara Tuhan dan manusia. Meskipun begitu, “Satu”
secara efektif menyampaikan ide-ide filosofis yang sulit dengan cara yang dapat
dimengerti oleh khalayak luas, menyoroti relevansi dan daya tarik ajaran Sufi yang terus
berlanjut dalam kerangka budaya populer Indonesia modern.

Daftar Pusataka
Abdullah, Imran T. “Resepsi Sastra Teori dan Penerapannya.” Humaniora, no. 2 (May 2013).
https://doi.org/10.22146/jh.2094.

An-Naisabury, Al-Qusyairy, Ma'ruf Zariq, and Ali Abdul Hamid Balthajy. Risalatul
qusyairiyah : Induk ilmu Tasawuf. In TA - TT -. Surabaya SE - xli, 556 ms. ; 23 cm:
Risalah Gusti, 1997. https://doi.org/LK%2520-
%2520https://worldcat.org/title/850647183.

Arifka, Angga. “The Concept of God in Malay Sufi Literature: A Study of the Sufi Poetry of
Hamzah Fansuri.” EL HAYAH 15, no. 1 (2025).

Aziz, Muhammad Ilham, and Dudung Abdurrahman. “Sufisme Jawa Dalam Serat Sastra
Gendhing Sultan Agung Mataram.” Aglam: Journal of Islam and Plurality 7, no. 1 (June
2022). https://doi.org/10.30984/ajip.v7i1.1917.

Azyumardi Azra, ed. Perspektif Islam Di Asia Tenggara. 1. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia,
1989.

Bagaskara, Akbar, Umilia Rokhani, and None Kustap. “Life and Wisdom in Tembang Lir
Ilir and Kidung Rumekso Ing Wengi: A Philosophical Analysis.” Mudra Jurnal Seni
Budaya 39, no. 2 (2024): 233-43. https://doi.org/10.31091/mudra.v39i2.2541.

Buana, Cahya. “Nature Symbols and Symbolism in Sufic Poems of Ibn Arabi.” KARSA:
Journal of Social and Islamic Culture, ahead of print, January 7, 2018.
https://doi.org/10.19105/KARSA.V2512.1304.

Erlin. “Gara-Gara Logo Laskar Cinta, Dewa Menuai Masalah - KapanLagi.Com.” Selasa, 19
April, 2005. https://www.kapanlagi.com/showbiz/selebriti/gara-gara-logo-laskar-
cinta-dewa-menuai-masalah-e2bubj7 html.

Fakih, Zainun Kamaluddin. “Ibn “Arabi Dan Paham Wahdat al-Wujud.” Refleksi: Jurnal
Kajian Agama Dan Filsafat 1, no. 1 (November 1998): 55-66.
https://doi.org/10.15408/ref.v1i1.39120.

Fauzan, Aris. “KONSEP INGSUN DALAM SASTRA SUFI JAWA: Analisis Terhadap
Ingsun Siti Jenar.” Jurnal Ilmiah [Imu Ushuluddin 10, no. 1 (2011): 67-86.
https://doi.org/10.18592/jiu.v10i1.745.

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 133



Hakiki, Kiki Muhamad. “TASAWUF WUJUDIYYAT: Tinjauan Ulang Polemik Penyesatan
Hamzah Fanstir1 Oleh Shaykh Nir al-Din al-Raniri.” Jurnal Theologia 29, no. 1
(September 2018): 25-58. https://doi.org/10.21580/TEO.2018.29.1.2400.

Halim, Abd Rofi’. “Wahdat al Wujud Dalam Pemikiran Ibnu Arabi.” ULUL ALBAB Jurnal
Studi Islam 11, no. 2 (January 2010): 131-41. https://doi.org/10.18860/UA.V010.2406.

Hidayat, Yogi. “The Concept of Hulul: Al-Hallaj’s Thought and Its Relevance in Sufism.”
Journal of Noesantara Islamic Studies 1 (October 2024): 170-78.
https://doi.org/10.70177/jnis.v1i3.1303.

Hidayat, Yogi Fery. “The Concept of Al-Ittihad: Abu Yazid al-Busthami’s Thought and Its
Relevance in Sufism.” Journal of Noesantara Islamic Studies 1, no. 5 (October 2024):
266-79. https://doi.org/10.70177/jnis.v1i5.1377.

Howell, Julia Day. “Indonesia’s Salafist Sufis 1.” Modern Asian Studies 44 (2010): 1029-51.
https://doi.org/10.1017/50026749X09990278.

Isnaini, Heri. “GAGASAN TASAWUF PADA KUMPULAN PUISI ISYARAT KARYA
KUNTOWIJOYO.” Semantik 1, no. 1 (February 2012).
https://doi.org/10.22460/SEMANTIK.V1I1.P.

Jatikkusumabh, Iyus. “Citra Tuhan Dalam Lirik Lagu ‘SATU” Ciptaan Ahmad Dhani.” 25
Desember, 2023. https://iyusjatikusumah.medium.com/citra-tuhan-dalam-lirik-lagu-
satu-ciptaan-ahmad-dhani-a364balel14f.

Joma, Muhammad Asmar, and Figi Restu Subekti. “CINTA ILAHI DALAM SUFISME AL-
HALLAJ: STUDI PEMIKIRAN LOUIS MASSIGNON DAN RELEVANSINYA DI
ERA DIGITAL.” Jurnal Studi Islam 14, no. 1 (July 2025): 65-89.
https://doi.org/10.33477 /jsi.v14i1.9656.

Julian, Rahmat, Dadang Syaripudin, and Moh Mahbub. “HUKUM MENDENGARKAN
MUSIK DAN NYANYIAN MENURUT MUHAMMAD AL-GHAZALI DAN ABD
AL-AZIZ BIN BAZ.” Al-Madzhab 1, no. 1 (June 2024): 13-24.

Junaidin, Junaidin. “KONSEP AL-FANA, AL-BAQA DAN AL-ITTTHAD ABU YAZID AL-
BUSTAML.” FiTUA: Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (July 2021): 155-66.
https://doi.org/10.47625/titua.v2i2.314.

Liputan 6. “Kontroversi Laskar Cinta - ShowBiz Liputan6.Com.” Accessed July 5, 2024.
https://www.liputan6.com/showbiz/read/221523/kontroversi-ilaskar-cintai.

177

Mahbub, Moh. Sahal. “Dewa 19: Konsep Tasawuf Yang Tersembunyi Di Lagu ‘Satu.
Mojok.Co, 2023. https://mojok.co/terminal/membongkar-konsep-tasawuf-pada-lagu-
dewa-19-yang-berjudul-satu/.

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 134



Maimun, Ach. “Mahabbah Dalam Tasawuf Rabi’ah Al-Adawiyah : Apresiasi Atas Rintisan
Mistik Sejati Dalam Islam.” Keuangan Islam Dan Peran Kesejahteraan 111, no. 2 (2016):
172-87. https://doi.org/10.20885/millah.voliii.iss2.art2.

Mudaimin, Mudaimin. “Konsep Cinta Ilahi (Mahabbah) Rabi’ah Adawiyah.” Rausyan Fikr
Jurnal Studi Ilmu Ushuluddin Dan Filsafat 16, no. 1 (2020): 133-62.
https://doi.org/10.24239/rsy.v16i1.552.

Muthahari, Abdul Hadi WIji. Kembali ke Akar Kembali ke Sumber : Esai-esai Sastra Srofetik dan
Sufistik. In TA - TT -. Jakarta SE - x, 221 pages : portrait ; 21 cm: Pustaka Firdaus,
1999. https://doi.org/LK %2520-%2520https://worldcat.org/title/43078790.

Nadjib, Emha Ainun. “Aku Mabuk Allah ¢ CakNun.com.” CakNun.com, December 12,
2023. https://www.caknun.com/2023/aku-mabuk-allah/.

Nurelide, N. “MENYUSURI JEJAK SYAIR DI BARUS: KAJIAN ANTROPOLOGIS.”
MEDAN MAKNA: Jurnal Ilmu ..., ojs.badanbahasa.kemdikbud.go.id, 2020.

http://ojs.badanbahasa.kemdikbud.go.id/jurnal/index.php/medanmakna/article/view
/2892.

Nurgiyantoro, Burhan. Teori pengkajian fiksi. In TA - TT -. Yogyakarta SE - xiv, 347 pages:
Gadjah Mada University Press, 1995. https://doi.org/LK%2520%2520-
%2520https://worldcat.org/title/221852472.

Rachmadi, Agung, Imam Syafe’i, and Amiruddin Amiruddin. “Nilai-Nilai Pendidikan
Tasawuf Dalam Tembang Macapat.” Attractive : Innovative Education Journal 5, no. 3
(November 2023): 262-90. https://doi.org/10.51278/aj.v5i3.918.

Rahman, Dhesya Andira, Gita Maulida Nurhandini, Najwa Syalsa Fauziah, Salma Maryam
Nuralia, and Asep Rudi Nurjaman. “SENI MUSIK DAN LAGU DALAM
PERSPEKTIF ISLAM.” Tashdig: Jurnal Kajian Agama Dan Dakwah 3, no. 2 (April 2024):
91-100. https://doi.org/10.4236/tashdiq.v3i2.2760.

Rahman, Jamal D. “WAHDATUL WUJUD DALAM PUISI INDONESIA MODERN:
MENDISKUSIKAN PUISI-PUISI EMHA AINUN NADIJIB.” Dialektika: Jurnal Bahasa,
Sastra, Dan Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia; Vol 3, No 2 (2016); 120-152 ; 2502-
5201 ; 2407-506X, 2016.
https://journal.uinjkt.ac.id/index.php/dialektika/article/view/5303.

Ramli, Yusri Mohamad. “Martyrdom of Al-Hallaj and Unity of the Existence: The

Condemners and the Commenders.” International Journal of Islamic Thought 3 (2013):
106-12.

Ratna, Nyoman Kutha. Estetika sastra dan budaya. Cet. 1. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007.
WorldCat.

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 135



Sangidu. Wachdatul wujud : polemik pemikiran sufistik antara Hamzah Fansuri dan Syamsuddin
As-Samatrani dengan Nuruddin Ar-Raniri. Seri disertasi. Yogyakarta: Gama Media,
2003. WorldCat.

Sembiring, Xananta Zeres Ha’gai Br, Nurul Hasanah Simamora, Nabila Syahlita Dewi,
Muhammad Rafly, and Muhammad Alfarizi Lubis. “Al-Hallaj.” Jurnal Kajian
Penelitian Pendidikan Dan Kebudayaan 1, no. 2 (June 2023): 20-28.
https://doi.org/10.59031/jkppk.v1i2.107.

“Senandung Cinta; Pandangan Al-Ghazali Tentang Musik | NU Online Jabar.” Accessed
July 3, 2024. https://jabar.nu.or.id/syariah/senandung-cinta-pandangan-al-ghazali-
tentang-musik-b05v8.

Simuh. Mistik Islam kejawen Raden Ngabehi Ranggawarsita : suatu studi terhadap serat Wirid
Hidayat Jati. Cet. 1. Jakarta: Penerbit Universitas Indonesia, 1988.

Siraj, Fuad Mahbub, Ridwan Arif, M. Syadli, and Amril. “The Existence and the Challenges
of Sufi Literature in Indonesia.” Afkar: Jurnal Akidah Dan Pemikiran Islam 24, no. 1
(June 2022): 243-70. https://doi.org/10.22452/atkar.vol24nol.7.

Sujarwoko. “SIMBOL SUFISTIK DALAM PUISI INDONESIA.” Buana Bastra 10, no. 2
(October 2023): 29-38. https://doi.org/10.36456/bastra.vol10.n02.a8596.

Wellek René, Warren Austin. Teori Kesusastraan. Translated by Budianta Melani. TA - TT -:
Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2016. https://doi.org/LK%2520-
%2520https://worldcat.org/title/1027469180.

Yani, Zulkarnain. “Analisis Tematik Terhadap Syair Burung Pingai Karya Hamzah
Fansuri.” Penamas XXII (August 2009): 213—-43. https://doi.org/10.31219/osf.io/uvx5e.

Yusuf, Muhamad Yustandri Hardika, Rahma Azhar Karania, Maftuh Ajmain, and Siti
Rihadatul Aisy. “KONSEP AL-FANA’, AL-BAQA’, DAN ITTIHAD DALAM
TASAWUE.” Jurnal Intelek Insan Cendikia 2, no. 3 (March 2025): 4370-79.

Jurnal Thagafiyyat, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 | 136



