
 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |119 
 

 
Vol 24, No. 2 (2025) 
 
Research Article 

Resonansi Mistisisme Sufi dalam Sastra Nusantara: 
Konsep Wahdat al-Wujūd dalam Lagu “Satu” 

 
Difla Iklila 
ISQI Sunan Pandanaran Yogyakarta 
E-mail: difla.dfl@gmail.com 
 
Submitted: Sept 2, 2025; Reviewed: Sept 15, 2025; Accepted: Sept 18, 2025 
 
Abstract: This paper examines the concept of Wahdat al-wujūd as expressed in Ahmad Dhani's song "Satu," 
part of the controversial album "Laskar Cinta." The album generated significant debate due to its perceived 
religious implications, particularly concerning its cover art and the symbolism in the "Satu" music video. 
Critics accused the album of blasphemy, associating it with the teachings of Syeh Siti Jenar, a proponent of 
Wahdat al-wujūd, which asserts the unity of God and humanity. This research employs a hermeneutic 
approach to analyze the lyrics of "Satu," focusing on the language, symbolism, and metaphors that reflect or 
reinterpret traditional views of Wahdat al-wujūd. The analysis reveals that the song conveys themes of divine 
love and spiritual unity, suggesting that human experience is a reflection of the divine presence. Key findings 
indicate that the lyrics express a profound yearning for closeness to God, highlighting that all actions are 
manifestations of divine will. In conclusion, this study emphasizes the significance of "Satu" as a modern 
artistic representation of Sufi thought, demonstrating how contemporary music can be a medium for spiritual 
exploration and the expression of divine unity. 
 
Keyword: sufism, ahmad dhani, satu, wahdatul wujud 
 
Abstrak: Makalah ini mengkaji konsep Wahdat al-wujūd yang diekspresikan dalam lagu “Satu” 
karya Ahmad Dhani, bagian dari album “Laskar Cinta” yang kontroversial. Album ini 
menimbulkan perdebatan yang signifikan karena implikasi religius yang dirasakan, khususnya 
mengenai sampul album dan simbolisme dalam video musik “Satu”. Para kritikus menuduh album 
tersebut sebagai penistaan agama, mengaitkannya dengan ajaran Syeh Siti Jenar, seorang 
pendukung Wahdat al-wujūd, yang menegaskan kesatuan Tuhan dan manusia. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan hermeneutika untuk menganalisis lirik lagu “Satu,” dengan fokus pada 
bahasa, simbolisme, dan metafora yang merefleksikan atau menafsirkan kembali pandangan 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |120 
 

tradisional Wahdat al-wujūd. Analisis tersebut mengungkapkan bahwa lagu tersebut 
menyampaikan tema cinta ilahi dan kesatuan spiritual, yang menunjukkan bahwa pengalaman 
manusia merupakan cerminan dari kehadiran ilahi. Temuan utama menunjukkan bahwa lirik lagu 
tersebut mengekspresikan kerinduan yang mendalam akan kedekatan dengan Tuhan, menyoroti 
bahwa semua tindakan adalah manifestasi dari kehendak ilahi. Sebagai kesimpulan, penelitian ini 
menekankan pentingnya “Satu” sebagai representasi artistik modern dari pemikiran Sufi, yang 
menunjukkan bagaimana musik kontemporer dapat menjadi media untuk eksplorasi spiritual dan 
ekspresi kesatuan ilahi. 
 
Kata Kunci: sufisme, ahmad dhani, lagu satu, wahdatul wujud 
 
 
PENDAHULUAN 

Pada tahun 2004 yang lalu, Ahmad Dhani, seorang seniman pencipta lagu populer 
mengeluarkan karya sebuah album yang bertajuk ‘Laskar Cinta’. Terjadi kontroversi luar 
biasa sesaat setelah launching album tersebut, termasuk salah satu lagunya yang berjudul 
‘Satu’.1 Menurut beberapa pihak, ‘Laskar Cinta’ dianggap album yang menistakan agama, 
mereka mempermasalahkan beberapa hal yang terdapat dalam albut tersebut. Masalah 
pertama dari segi sampul album ‘Laskar Cinta’ yang seolah menggunakan kaligrafi lafadz 
jalalah. Lafadz jalalah alias menggunakan nama Allah dianggap tidak pantas digunakan 
untuk menjadi sebuah album pop. Karena polemik sampul ini terus memanas, Ahmad 
Dhani kemudian mengganti sampul albumnya. Permasalahan kedua dalam album ini 
terdapat pada video klip lagu yang berjudul ‘Satu’. Dalam video klip lagu ‘Satu’, Ahmad 
Dhani dituduh menggunakan simbol-simbol illuminati berupa mata satu dan simbol 
prisma berbentuk piramida, kedua simbol ini dianggap identik dengan simbol pemuja 
satani.2 Meskipun begitu, Ahmad Dhani dalam salah satu wawancaranya menyangkal 
segala tuduhan dan mengaku bahwa lirik lagu ‘Satu’ merupakan lagu yang terinspirasi 
dari hadits Bukhori.3 Permasalahan ketiga, masih seputar lagu ‘Satu’, Ahmad Dhani 
dituduh menyebarkan ajaran Syeh Siti Jenar. Syeh Siti Jenar merupakan seorang Sufistik 
penganut tasawwuf falsafi dengan ajarannya wahdat al-wujūd. Wahdat al-wujūd merupakan 
doktrin tasawwuf tentang persatuan antara Tuhan dan Manusia dalam satu wujud, bahwa 
bumi dan seluruh alam adalah manifestasi dari Allah SWT.4 Kontrofersi mengenai konsep 
wahdat al-wujūd ini tidak hanya terjadi di abad 21, bahkan jika dirunut sejarahnya ulama 
hampir selalu berdebat tentang hal ini. Ibnu Taimiyah mengkritik ajaran Ibnu Arabi yang 
merupakan tokoh wahdat al-wujūd, pun di Nusantara juga sudah terjadi pergolakan 
kontroversial ajaran wujudiah ini sejak abad ke-17. Hamzah Fansuri bersama muridnya 

 
1  Liputan 6, “Kontroversi Laskar Cinta - ShowBiz Liputan6.Com,” accessed July 5, 2024, 

https://www.liputan6.com/showbiz/read/221523/kontroversi-ilaskar-cintai. 
2  Erlin, “Gara-Gara Logo Laskar Cinta, Dewa Menuai Masalah - KapanLagi.Com,” Selasa, 19 April, 2005, 

https://www.kapanlagi.com/showbiz/selebriti/gara-gara-logo-laskar-cinta-dewa-menuai-masalah-e2bubj7.html. 
3  Moh. Sahal Mahbub, ‘Dewa 19: Konsep Tasawwuf Yang Tersembunyi Di Lagu “Satu”’, Mojok.Co, 2023 

<https://mojok.co/terminal/membongkar-konsep-tasawwuf-pada-lagu-dewa-19-yang-berjudul-satu/> [accessed 5 
July 2024]. 

4  Abd Rofi ’ Halim, “Wahdat al Wujud Dalam Pemikiran Ibnu Arabi,” ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam 11, no. 2 
(January 2010): 131–41, https://doi.org/10.18860/UA.V0I0.2406. 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |121 
 

Syamsuddin Pasai adala para ulama sufi dari Aceh yang mempopulerkan doktrin wahdat 
al-wujūd di Nusantara. Karya-karya mereka yang ditulis dalam bahasa Arab dan Melayu 
telah menarik perhatian banyak pendukung dari Melayu dan Nusantara. Di bawah 
pengaruh dan kepemimpinan intelektual Syamsuddin Pasai sebagai mufti dan penasihat 
Sultan Iskandar Muda, aliran wahdat al-wujūd semakin berkembang pesat. Namun, setelah 
kematian Syamsuddin Pasai dan peralihan kekuasaan dari Sultan Iskandar Muda (1607-
1636 M) ke Sultan Iskandar II, pengaruh tasawwuf falsafi mulai berkurang.5 Nuruddin 
Arraniri yang menggantikan posisi Syamsuddin Pasai sebagai mufti dan penasehat Sultan 
Iskandar II, menghabisi pengaruh Syamsuddin Pasai beserta seluruh ajarannya. Murid-
murid Syamsuddin Pasai dikejar bahkan dibunuh, karya-karya mereka dibakar. Naquib al-
Attas dalam The Mysticism of Hamzah Fansuri mengatakan bahwa Nuruddin Arraniri 
menganggap ajaran wahdat al-wujūd merupakan ajaran yang sesat dan wajib diperangi.6 
Tidak berhenti sampai pada penumpasan yang dilakukan Nuruddin Arraniri, polemik 
wahdat al-wujūd juga terus terjadi seiring dengan perkembangan ajaran itu sendiri yang 
melibatkan banyak ulama sufi di Nusantara. Meskipun ada perdebatan yang terus 
berlangsung, doktrin wahdat al-wujūd terus diekspresikan, dipertahankan, dan 
dinegosiasikan. Di Indonesia, doktrin ini telah bertahan hingga zaman modern dengan 
sedikit kontroversi. Meskipun mungkin tidak sepenuhnya diterima atau didukung, doktrin 
ini setidaknya dapat dipahami. Meskipun tidak ada seorang pun di Indonesia yang secara 
terbuka mengaku menganutnya, konsep wahdat al-wujūd masih tercermin dan 
diartikulasikan dalam perkembangan intelektual dan spiritual Islam kontemporer 
Indonesia.  

Dalam konteks ini, sastra Indonesia modern berfungsi sebagai media untuk 
mengekspresikan dan mengartikulasikan doktrin wahdat al-wujūd, memastikan 
keberadaannya yang berkelanjutan dalam sastra Melayu-Indonesia. Sastra Indonesia 
modern, termasuk prosa dan puisi, adalah platform yang signifikan untuk ekspresi ini. 
Dalam prosa fiksi, doktrin wahdat al-wujūd digambarkan dengan jelas dalam puisi-puisi 
Emha Ainun Nadjib dan puisi karya Kuntowijoyo. Sastra maupun musik, sebagai media 
yang potensial, telah menjadi sarana untuk mengekspresikan dan menyebarkan ajaran-
ajaran sufistik kepada khalayak yang lebih luas dan beragam. Dalam beberapa dekade 
terakhir, Sufisme telah menjadi elemen yang semakin menonjol dalam budaya populer 
Indonesia, terutama dalam bidang musik. Perkembangan ini mencerminkan perubahan 
paradigma dalam penyampaian dan penerimaan nilai-nilai spiritual oleh masyarakat luas.7 
Contoh penting dari integrasi sufisme ke dalam musik populer Indonesia adalah lagu 
"Satu" karya Ahmad Dhani.8 Dirilis pada tahun 2005, lagu ini menggabungkan unsur 

 
5  Azyumardi Azra, ed., Perspektif Islam Di Asia Tenggara, I (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1989). 
6  Kiki Muhamad Hakiki, ‘TASAWWUF WUJŪDIYYAT:  Tinjauan Ulang Polemik Penyesatan Hamzah Fansūrī 

Oleh Shaykh Nūr al-Dīn al-Ranīrī’, Jurnal Theologia, 29.1 (2018), pp. 25–58 (p. 27), 
doi:10.21580/TEO.2018.29.1.2400. 

7  Julia Day Howell, “Indonesia’s Salafist Sufis 1,” Modern Asian Studies 44 (2010): 1029–51, 
https://doi.org/10.1017/S0026749X09990278. 

8  Iyus Jatikkusumah, “Citra Tuhan Dalam Lirik Lagu ‘SATU’ Ciptaan Ahmad Dhani,” 25 Desember, 2023, 
https://iyusjatikusumah.medium.com/citra-tuhan-dalam-lirik-lagu-satu-ciptaan-ahmad-dhani-a364ba1e114f. 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |122 
 

sufistik dengan musik pop modern, menghasilkan sebuah karya yang sukses secara 
komersial dan kaya akan makna spiritual.  

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis elemen-elemen sufistik yang terdapat 
dalam lagu "Satu" karya Ahmad Dhani. Penelitian ini akan mengeksplorasi bagaimana 
konsep-konsep sufistik seperti cinta ilahi, penyatuan dengan Yang Maha Kuasa, dan 
penemuan diri spiritual tercermin dalam lirik dan komposisi musik lagu tersebut. 
Keterkaitan antara karya sastra dan perjalanan mistik dalam Sufisme terlihat jelas dalam 
beberapa aspek, aspek-aspek inilah yang berfungsi sebagai sarana untuk memperdalam 
dan memperkaya pemahaman tentang ide-ide Sufi. Inti dari tasawwuf dalam sastra sufi 
adalah upaya penuh pengabdian dari seorang hamba untuk mendekatkan diri kepada 
Tuhan dengan mewujudkan kesatuan diri atau penyatuan hamba dengan Sang Pencipta. 
Dalam puisi atau karya sastra sufi, konsep kehambaan penyair kepada Tuhannya 
digambarkan melalui gambaran sebagai representasi dirinya dalam bentuk syair yang 
indah .9 

Merunut pada pendapat Al-Ghozali dalam Ihya Ulumuddin, karya seni terutama 
musik dan lagu diperbolehkan jika tujuannya untuk mendekatkan diri kepada Allah dan 
tidak mengandung unsur-unsur yang dilarang dalam Islam.10 Bahkan hukum 
mendengarkan lagu menjadi wajib apabila sya’ir dan lagu tersebut bertujuan untuk 
meningkatkan ibadah,11 ketakwaan, dan wujud rasa syukur hamba terhadap Tuhan.12 
Media seni merupakan salah satu media dalam penyebaran Islam, tilawah Qur’an, pujian 
terhadap Nabi Muhammad, bahkan beberapa ajaran Islam dibuat dalam bentuk sya’ir yang 
indah dan sarat makna. Pada periode selanjutnya, terutama dengan tumbuhnya tradisi 
sufi, musik dan lagu menjadi lebih terintegrasi ke dalam kegiatan spiritual dan dakwah. 
Para sufi menggunakan qasidah dan sama’ untuk mendekatkan diri kepada Tuhan dan 
menyampaikan ajaran Islam. Al-Attas menyebutkan13 dalam penyebaran Islam di 
Nusantara, dakwah melalui syair sudah dikenal sejak awal masuk. Sufisme, sebagai 
dimensi mistis dalam Islam, telah lama mempengaruhi berbagai bentuk seni dan budaya di 
Indonesia, termasuk musik. Beberapa perintis karya sastra sufistik di Nusantara adalah 
Hamzah Fansuri, seorang sufi berasal dari Barus membuat karya sastra sufistik yang 
berjudul Sya’ir Burung Pingai. Pada abad ke-15 hingga abad 19,14 di Jawa terutama pada 
masa Mataram Islam, naskah-naskah tasawwuf ditulis oleh pujangga dalam bentuk 

 
9  Heri Isnaini, ‘GAGASAN TASAWWUF PADA KUMPULAN PUISI ISYARAT KARYA KUNTOWIJOYO’, 

Semantik, 1.1 (2012), doi:10.22460/SEMANTIK.V1I1.P. 
10  Dhesya Andira Rahman et al., “SENI MUSIK DAN LAGU DALAM PERSPEKTIF ISLAM,” Tashdiq: Jurnal 

Kajian Agama Dan Dakwah 3, no. 2 (April 2024): 91–100, https://doi.org/10.4236/tashdiq.v3i2.2760. 
11  Rahmat Julian, Dadang Syaripudin, and Moh Mahbub, “HUKUM MENDENGARKAN MUSIK DAN 

NYANYIAN MENURUT MUHAMMAD AL-GHAZALI DAN ABD AL-AZIZ BIN BAZ,” Al-Madzhab 1, no. 1 
(June 2024): 13–24. 

12  “Senandung Cinta; Pandangan Al-Ghazali Tentang Musik | NU Online Jabar,” accessed July 3, 2024, 
https://jabar.nu.or.id/syariah/senandung-cinta-pandangan-al-ghazali-tentang-musik-b05v8. 

13  Zulkarnain Yani, “Analisis Tematik Terhadap Syair Burung Pingai Karya Hamzah Fansuri,” Penamas XXII 
(August 2009): 213–43, https://doi.org/10.31219/osf.io/uvx5e. 

14  Angga Arifka, “The Concept of God in Malay Sufi Literature: A Study of the Sufi Poetry of Hamzah Fansuri,” EL 
HAYAH 15, no. 1 (2025). 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |123 
 

tembang macapat yang penyampaiannya dinyanyikan.15 Tulisan ini mencoba mendalami 
ajaran tasawwuf falsafi dalam seni modern terutama doktrin tasawwuf mengenai wahdat al-
wujūd yang telah sekian lama mengalami kontroversi namun masih memiliki 
penggemarnya sendiri. Bahwa ajaran wahdat al-wujūd yang merupakan puncak dari 
pengalaman spiritual, dapat melebur dalam sebuah karya seni yang dapat diterima di 
kalangan masyarakat -dalam hal ini ajaran wahdat al-wujūd dalam lagu berjudul ‘Satu’. 
Beberapa tinjauan literatur tentang kolabirasi tasawwuf dengan seni musik telah banyak 
dilakukan oleh para peneliti terdahulu, tetapi belum ada yang membahas secara spesifik 
tentang wahdat al-wujūd dalam lagu ‘Satu’ dalam album ‘Laskar Cinta’. Ada beberapa 
pertanyaan penelitian yang diajukan dalam penelitian ini. Bagaimana konsep wahdat al-
wujūd diartikulasi dalam lagu ‘Satu’? Bagaimana tema cinta ilahi diungkapkan dalam lagu 
‘Satu’ dan bagaimana hal ini terkait dengan konsep wahdat al-wujūd? Penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan hermeneutika untuk menganalisis 
konsep wahdat al-wujūd dalam lirik lagu “Satu”. Pendekatan hermeneutika dipilih karena 
kemampuannya dalam menafsirkan dan memahami makna terdalam dari sebuah teks,16 
dalam hal ini adalah lirik lagu ‘Satu’. Proses analisis melibatkan pembacaan lirik lagu 
secara menyeluruh dan berulang-ulang, dengan mempertimbangkan konteks historis dan 
kultural dari konsep wahdat al-wujūd dan latar belakang penciptaan lagu tersebut. 
Interpretasi akan berfokus pada struktur bahasa, simbolisme, dan metafora yang 
digunakan dalam lirik lagu, menjelaskan bagaimana elemen-elemen ini mencerminkan 
atau mengubah pemahaman tradisional tentang wahdat al-wujūd. Peneliti akan menerapkan 
prinsip lingkaran hermeneutika, di mana pemahaman terhadap bagian-bagian dari teks 
akan meningkatkan pemahaman secara keseluruhan, dan sebaliknya.17 Hasil analisis 
kemudian disajikan dalam bentuk deskripsi naratif yang menjelaskan bagaimana konsep 
wahdat al-wujūd dimanifestasikan dan ditafsirkan ulang dalam konteks lagu-lagu pop 
modern. 

Artikel ini membahas beberapa permasalahan, termasuk tantangan yang dihadapi 
sastra sufi dalam mempertahankan kedalaman spiritual di era modern yang materialistis 
dan informasi yang berlebihan. Selain itu, terdapat kontroversi terkait lagu "Satu" karya 
Ahmad Dhani, yang dituding menyebarluaskan ajaran Tasawwuf Syeh Siti Jenar, yaitu 
ajaran tentang manunggaling kawula Gusti atau wahdat al-wujūd. Diharapkan artikel ini dapat 
memberikan pemahaman mendalam tentang bagaimana konsep sufisme, khususnya 
wahdat al-wujūd, diinterpretasikan dan diekspresikan melalui media musik modern, seperti 
lagu "Satu" karya Dewa 19. Dengan menggunakan pendekatan hermeneutika, tidak hanya 
mengkaji lirik lagu dari sudut pandang filosofis, kultural, dan historis, tetapi juga 
menunjukkan bagaimana tradisi spiritual dapat beradaptasi dengan konteks modern dan 
sekuler. Selain itu, artikel ini membantu pembaca memahami kontroversi seputar album 
"Laskar Cinta" dan menekankan pentingnya melihat lirik sebagai metafora spiritual, bukan 

 
15  Agung Rachmadi, Imam Syafe’i, and Amiruddin Amiruddin, ‘Nilai-Nilai Pendidikan Tasawwuf Dalam Tembang 

Macapat’, Attractive : Innovative Education Journal, 5.3 (2023), pp. 262–90, doi:10.51278/aj.v5i3.918. 
16  Nyoman Kutha Ratna, Estetika sastra dan budaya, Cet. 1 (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007), WorldCat. 
17  Imran T Abdullah, “Resepsi Sastra Teori dan Penerapannya,” Humaniora, no. 2 (May 2013), 

https://doi.org/10.22146/jh.2094. 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |124 
 

sebagai pernyataan teologis literal. Dengan demikian, artikel diharapkan dapat 
berkontribusi pada diskusi yang lebih luas tentang peran musik dalam eksplorasi dan 
ekspresi spiritualitas di masyarakat kontemporer. 
 
Metodologi Penelitian 
 Penelitian ini mengkaji gagasan wahdat al-wujūd dalam lagu “Satu” karya Dewa 19 
dengan menggunakan pendekatan hermeneutika. Pemilihan pendekatan hermeneutika 
didasarkan pada kemampuannya dalam memberikan pembacaan yang komprehensif 
terhadap teks dengan mempertimbangkan aspek-aspek filosofis, kultural, dan historis. 
Langkah pertama dalam prosedur analisis adalah memeriksa lirik lagu secara seksama 
untuk menemukan istilah-istilah dan frase-frase penting yang berhubungan dengan 
gagasan wahdat al-wujūd. Selain itu, penulis menguraikan makna lagu dengan merujuk 
pada literatur sufi klasik, terutama tulisan-tulisan Ibnu Arabi, yang dianggap berjasa dalam 
mengembangkan gagasan wahdat al-wujūd. Penelitian ini akan mempertimbangkan 
lingkungan sosio-budaya Indonesia modern, yang mencakup evolusi musik populer dan 
wacana sufistik, untuk memahami popularisasi sastra sufistik ini. Mengikuti prinsip 
lingkaran hermeneutik, proses interpretasi akan bersifat siklus, bergantian antara 
memahami potongan-potongan (lirik tertentu) dan keseluruhan (lagu secara keseluruhan 
dan konteksnya). Temuan-temuan analisis akan diberikan dalam bentuk rangkuman 
interpretatif yang mengaitkannya dengan teori-teori sufisme dan kajian budaya populer 
yang relevan. 
 
Hasil Pembahasan 
Kontinuitas Sastra Sufi di Indonesia 
 Rene Wellek menegaskan bahwa kemunculan sastra saling bergantung dengan 
masyarakat dan budaya. Karya sastra secara signifikan dibentuk oleh perubahan 
masyarakat, dan sebaliknya, sastra sangat berperan dalam mempengaruhi transformasi 
sosial dalam kehidupan manusia.18 Secara umum, kemunculan sastra sebagai salah satu 
aspek kehidupan manusia selalu terkait dengan tiga isu utama. Pertama, pergulatan dan 
pemikiran internal individu termasuk perasaan dan pemikirannya. Kedua, tantangan yang 
dihadapi dalam interaksi dengan orang lain dalam lingkungan sosial dan alam. Ketiga, 
komunikasi individu dengan Tuhan Yang Maha Esa.19 Hubungan antara ekspresi teks 
sastra dan pengalaman manusia, serta penghayatan akan keberadaan Tuhan, mencakup 
konten yang bermakna dan elemen tematik yang berpusat pada hal-hal metafisik. Hal ini 
mengacu pada esensi kepercayaan, keyakinan, dan keimanan, yang selaras dengan doktrin 
teologis agama yang dianut oleh pengarang. Teks-teks sastra yang bernuansa religius, 
khususnya yang mencerminkan pengalaman dan penghayatan keberadaan dan keagungan 
Tuhan oleh pengarangnya, dikenal dengan berbagai nama genre yang berbeda-beda. 
Dalam budaya Islam di Indonesia, karya-karya semacam itu biasa disebut sebagai Sastra 

 
18  Warren Austin Wellek René, Teori Kesusastraan, trans. Budianta Melani (TA - TT -: Jakarta: Gramedia Pustaka 

Utama, 2016), https://doi.org/LK%2520-%2520https://worldcat.org/title/1027469180. 
19  Burhan Nurgiyantoro, Teori pengkajian fiksi, in TA  - TT  - (Yogyakarta SE  - xiv, 347 pages: Gadjah Mada 

University Press, 1995), https://doi.org/LK%2520%2520-%2520https://worldcat.org/title/221852472. 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |125 
 

Sufi atau Sastra Sufistik.20 Menurut Muthahari, sastra sufi disebut juga dengan sastra 
transendental. Dinamakan transedental karena sastra yang ditulis oleh para ulama 
merupakan sebuah pengalaman transedental seperti cinta pada Allah, kerinduan, 
pengalaman extace, dan pengalaman spiritual dengan Yang Transenden yaitu Tuhan 21. 

Meskipun terdapat perbedaan pendapat tentang makna sastra sufi, namun pada 
hakekatnya sastra sufi merupakan sebuah ekspresi kecintaan penulis terhadap Tuhan. 
Sastra sufi merupakan simbolisme dari pengalaman spiritual yang dituangkan dalam 
bentuk syair, maupun karya seni lainnya. Seperti sudah dijelaskan dalam pendahuluan, 
sastra sufi pada mulanya ditulis oleh para ulama sebagai media dakwah mereka. 
Kontinuitas sastra sufi di Indonesia dapat dilihat melalui lahirnya tokoh dan karya-
karyanya dalam sebuah periode. Periode atau periodesasi sastra dalam artikel ini hanya 
digunakan secara umum, guna mempermudah pembahasan mengenai sastra sufi yang 
tumbuh di nusantara.  

Periode pertama merupakan periode klasik, yaitu Sastra Sufi Melayu yang dipelopori 
oleh Hamzah Fansuri. Periode ini dimulai pada akhir abad ke-16, yang menandai era 
signifikan dalam perkembangan literatur sufi di wilayah Nusantara. Hamzah Fansuri, 
seorang penyair sufi berpengaruh dari Aceh, memelopori penggunaan bahasa Melayu 
dalam puisi-puisi mistik, membuat konsep-konsep Islam yang kompleks dan dapat diakses 
oleh khalayak yang lebih luas. Karya-karyanya ditandai dengan simbolisme yang kaya dan 
wawasan spiritual yang mendalam, mengeksplorasi tema-tema cinta ilahi, kesatuan 
eksistensi (Wahdat al-wujūd), dan perjalanan jiwa menuju Tuhan. Puisi-puisi Fansuri yang 
paling terkenal, seperti Syair Perahu, menggunakan metafora yang menggugah untuk 
menyampaikan kebenaran spiritual. Periode ini menyaksikan perpaduan antara mistisisme 
Islam dengan unsur-unsur budaya lokal, menciptakan bentuk unik dari tasawwuf 
Nusantara. Meskipun menghadapi tentangan dari para ulama Islam yang lebih ortodoks, 
warisan sastra Fansuri terus mempengaruhi pemikiran dan sastra sufi di wilayah ini 
selama berabad-abad kemudian.22 Pengaruh sastra sufi periode Melayu ini tersebar hingga 
tanah Jawa. Dalam tradisi penulisan naskah di Jawa, keberadaan sastra sufi dapat 
ditemukan dalam bentuk suluk, macapat, dan babad. Tokoh-tokoh seperti Sunan Kalijaga 
menciptakan syair lir-ilir 23, Sultan Agung Hanyakrakusuma -Sastra Gendhing,24 hingga 
pujangga penutup Ronggowarsito menulis ajarannya dalam Wirid Hidayat Jati,25 adalah 

 
20  Fuad Mahbub Siraj et al., “The Existence and the Challenges of Sufi Literature in Indonesia,” Afkar: Jurnal Akidah 

Dan Pemikiran Islam 24, no. 1 (June 2022): 243–70, https://doi.org/10.22452/afkar.vol24no1.7. 
21  Abdul Hadi WIji Muthahari, Kembali ke Akar Kembali ke Sumber : Esai-esai Sastra Srofetik dan Sufistik, in TA - 

TT - (Jakarta SE - x, 221 pages : portrait ; 21 cm: Pustaka Firdaus, 1999), https://doi.org/LK%2520-
%2520https://worldcat.org/title/43078790. 

22  N Nurelide, “MENYUSURI JEJAK SYAIR DI BARUS: KAJIAN ANTROPOLOGIS,” MEDAN MAKNA: Jurnal 
Ilmu …, ojs.badanbahasa.kemdikbud.go.id, 2020, 
http://ojs.badanbahasa.kemdikbud.go.id/jurnal/index.php/medanmakna/article/view/2892. 

23  Akbar Bagaskara, Umilia Rokhani, and None Kustap, “Life and Wisdom in Tembang Lir Ilir and Kidung Rumekso 
Ing Wengi: A Philosophical Analysis,” Mudra Jurnal Seni Budaya 39, no. 2 (2024): 233–43, 
https://doi.org/10.31091/mudra.v39i2.2541. 

24  Muhammad Ilham Aziz and Dudung Abdurrahman, “Sufisme Jawa Dalam Serat Sastra Gendhing Sultan Agung 
Mataram,” Aqlam: Journal of Islam and Plurality 7, no. 1 (June 2022), https://doi.org/10.30984/ajip.v7i1.1917. 

25  Simuh, Mistik Islam kejawen Raden Ngabehi Ranggawarsita : suatu studi terhadap serat Wirid Hidayat Jati, Cet. 1 
(Jakarta: Penerbit Universitas Indonesia, 1988). 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |126 
 

penulis sastra sufi yang menyebarkan ajarannya melalui syair sufi yang indah. Jika Sastra 
Sufi melayu menggunakan huruf arab pegon, maka di Jawa penulisan sastra sufi 
menggunakan keduanya, yakni huruf arab maupun aksara Jawa. Tampaknya dalam 
periode klasik ini, metode menuliskan atau menyanyikan syair sufi dengan menggunakan 
simbol-simbol umum yang ada dalam masyarakat menjadi kebiasaan yang dilakukan oleh 
para sufi. Fansuri menggunakan idiom “perahu”, di sisi lain Sultan Agung menggunakan 
simbol “gendhing”. Pemilihan simbol-simbol yang berasal dari kehidupan sehari-hari—
seperti cinta, perjalanan, laut, cahaya, atau minuman yang memabukkan, bukan semata-
mata strategi estetis, melainkan upaya sadar untuk menghadirkan ajaran tasawwuf dalam 
horizon kultural masyarakatnya. Dengan cara ini, simbol bekerja pada ranah rasa dan 
imajinasi, menghadirkan internalisasi nilai-nilai spiritual tanpa harus berhadapan secara 
frontal dengan batas-batas ortodoksi teologis. Selain itu, penggunaan simbol juga 
membuka ruang tafsir berlapis, sehingga teks sufi dapat dibaca secara berbeda oleh 
pembaca awam, murid tarekat, sekaligus berfungsi sebagai sarana dakwah kultural yang 
lentur dan adaptif dalam konteks sosial-budaya masyarakat pada saat dibuatnya syair sufi 
klasik tersebut.26 

Periode yang kedua yaitu sastra sufi pasca kemerdekaan Jika pada masa 
kolonialisme sastra sufi ditandai dengan simbol-simbol sufisme yang akrab dengan 
masyarakat lokal, pada periode ini sastra sufi ditandai dengan ekspresi cinta luar biasa 
para pujangga kepada Tuhan. Setelah menurun selama era kolonial, minat terhadap sastra 
sufi mulai meningkat lagi di Indonesia selama era pasca-kemerdekaan. Sastra sufi 
mengalami metamorfosis dramatis selama masa ini, dengan membawa modernisme dan 
semangat nasionalisme yang mendefinisikan negara yang baru saja berdiri. Penyair 
terkemuka seperti Amir Hamzah memiliki dampak yang signifikan terhadap evolusi puisi 
sufi kontemporer Indonesia. Sementara itu, penulis seperti Hamka tidak hanya 
menciptakan literatur sufistik tetapi juga menulis tafsir dan artikel yang menghubungkan 
ajaran tasawwuf dengan budaya Indonesia. Gerakan “puisi sufi” mulai terbentuk pada 
tahun 1970-an, dipimpin oleh penyair seperti Sutardji Calzoum Bachri dan Abdul Hadi 
W.M. yang bertujuan untuk mengkaji ulang dan menyampaikan kekayaan ajaran 
tasawwuf.27 Meningkatnya penelitian ilmiah tentang sastra sufi tradisional Nusantara juga 
terjadi selama masa ini, yang berkontribusi pada diskusi yang lebih bernuansa mengenai 
tasawwuf dalam kaitannya dengan sastra dan budaya kontemporer Indonesia. Pada masa 
ini sastra sufi tetap relevan di Indonesia pasca-kemerdekaan, bahkan sastra sufi dapat 
menghadapi tantangan sekularisme dan modernisasi.  

Periode ketiga yakni periode sastra sufi era kontemporer. Tren yang menarik dapat 
dilihat dalam tulisan sufi Indonesia saat ini, yang mencerminkan perpaduan antara tradisi 
spiritual tradisional dan kepekaan kontemporer. Ide-ide inti tasawwuf telah dimasukkan 
dengan terampil ke dalam karya-karya penyair dan penulis modern seperti Acep Zamzam 

 
26  Sujarwoko, “SIMBOL SUFISTIK DALAM PUISI INDONESIA,” Buana Bastra 10, no. 2 (October 2023): 29–38, 

https://doi.org/10.36456/bastra.vol10.no2.a8596. 
27  Muthahari, Kembali ke Akar Kembali ke Sumber : Esai-esai Sastra Srofetik dan Sufistik. 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |127 
 

Noor dalam “Jalan Menuju Rumahmu”, Emha Ainun Nadjib dalam “Aku Mabuk Allah”,28 
dan A. Mustofa Bisri dalam “Tadarus”, yang sesuai dengan latar sosial budaya saat ini. 
Mereka menggunakan gaya bahasa dan metafora yang lebih mudah dipahami oleh 
khalayak modern untuk mengeksplorasi tema-tema sufi seperti persatuan dengan Yang 
Maha Kuasa, cinta ilahi, dan pencarian tujuan hidup. Selain itu, munculnya media sosial 
dan platform digital telah menciptakan tempat baru untuk mengapresiasi dan berbagi 
literatur Sufi, yang memungkinkan generasi muda untuk berinteraksi dan menafsirkan 
kembali ajaran-ajaran Sufi dalam kerangka kehidupan perkotaan. Pada periode ini, sastra 
sufi cenderung menuliskan tentang mahabbah dan kerinduan terhadap Allah, jarang sekali 
para pujangga pada periode ini menuliskan tentang tajalli seperti pada periode klasik. 
Mahabbah merupakan sebuah konsep sufisme yang dipopulerkan oleh seorang sufi wanita 
Rabiah Adawiyah.29 Menurut Rabiah Adawiyah, al-hubb atau mahabbah adalah puncak 
makrifat itu sendiri, sebuah kondisi ketika seorang sufi sangat mencintai Allah sehingga 
lenyap segala rasa senang dan sengsara. Syair sufinya yang terkenal adalah “Yaa Allah, jika 
aku menyembahMu karena takut neraka, bakarlah aku di dalamnya. Dan jika aku menyembahMu 
karena mengharap surga, campakkanlah aku darinya. Tetapi, jika aku menyembahMu demi Engkau 
semata, janganlah Engkau enggan memperlihatkan keindahan wajahMu yang abadi padaku” 30.  

Kecenderungan para pujangga periode modern menuliskan syair tentang mahabbah, 
sangat berbeda dengan sastra sufi periode klasik yang lebih banyak mengajarkan tentang 
wahdat al-wujūd atau pengalaman bersatu dengan Tuhan Meskipun begitu, tantangan sastra 
sufi tetap ada di era modern ini, terutama dalam mempertahankan kedalaman spiritual 
menghadapi informasi yang berlebihan dan cara hidup yang lebih materialistis. Meskipun 
demikian, ada harapan untuk kelangsungan hidup dan kemajuan literatur Sufi di masa 
depan karena meningkatnya minat spiritual dan pencarian tujuan hidup di kalangan 
masyarakat modern Indonesia. 

Melalui karya-karya sastra bercorak sufistik dalam khasanah sastra Indonesia, secara 
otomatis dapat dikatakan bahwa sastra sufi merupakan bagian dari bangkitnya kesadaran 
spiritualitas dalam lingkup sosial kebudayaan. Terutama bila disandingkan dengan 
semakin maraknya gaya hidup materialistik. Masing-masing periode sastra sufi memiliki 
tantangan pada zamannya, namun sastra sufi mampu bertahan mengajarkan nilai-nilai 
yang menjunjung tinggi spiritualitas, kecintaan terhadap Tuhan, kerinduan pada Sang 
Pemberi Hidup, dan bahkan sastra sufi menggambarkan puncak hubungan manusia 
dengan Tuhan. Sastra sufi yang tercipta merupakan ekspresi religius seorang penulis, 
dibingkai dalam bahasa yang indah dan dirangkai dengan simbol-simbol sufistik yang 
melukiskan kedalaman perasaan penulis.  
 
Pembacaan Hermeunetik terhadap Lirik Lagu “Satu” 

 
28  Emha Ainun Nadjib, “Aku Mabuk Allah • CakNun.com,” CakNun.com, December 12, 2023, 

https://www.caknun.com/2023/aku-mabuk-allah/. 
29  Mudaimin Mudaimin, “Konsep Cinta Ilahi (Mahabbah) Rabi’ah Adawiyah,” Rausyan Fikr Jurnal Studi Ilmu 

Ushuluddin Dan Filsafat 16, no. 1 (2020): 133–62, https://doi.org/10.24239/rsy.v16i1.552. 
30  Ach Maimun, ‘Mahabbah Dalam Tasawwuf Rabi’ah Al-Adawiyah : Apresiasi Atas Rintisan Mistik Sejati Dalam 

Islam’, Keuangan Islam Dan Peran Kesejahteraan, III.2 (2016), pp. 172–87, doi:10.20885/millah.voliii.iss2.art2. 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |128 
 

Dengan menggunakan metode heurmenetik, kita dapat mengamati bagaimana lagu 
tersebut merangkum ide-ide penting dari tradisi sufi, khususnya doktrin wahdatul wujud.31 
Hermeneutika memberi kita kemampuan untuk melihat tingkat makna yang lebih tinggi 
dengan melihat melampaui makna harfiah. “Aku ini adalah diriMu” mengekspresikan 
lebih dari sekadar pernyataan cinta yang sentimental, namun juga merupakan puncak dari 
perjalanan spiritual seorang salik menuju makrifat. Selain itu, interpretasi hermeneutik 
memungkinkan kita untuk menyelidiki cara-cara di mana lagu ini menyatukan adat 
istiadat sufistik tradisional dengan kepekaan modern. Ungkapan-ungkapan dalam lagu 
“Satu” menyinggung gagasan wahdat al-wujūd, seperti yang dikemukakan oleh Ibnu Arabi, 
yang menyatakan bahwa Tuhan hadir di semua aspek kosmos. Di sisi lain, format lagu pop 
yang digunakan untuk membawakan lagu ini menggambarkan bagaimana gagasan-
gagasan sufi telah dimodifikasi dan ditransformasikan agar sesuai dengan dunia modern. 
Popularitas lagu ini di Indonesia dapat ditafsirkan sebagai cerminan dari kemampuan 
beradaptasi dan keuletan tradisi sufistik dalam menghadapi modernitas, serta tanda 
kerinduan spiritual di tengah masyarakat metropolitan yang semakin sekuler. Hasilnya, 
pembacaan hermeneutik tidak hanya menerangi makna teks, tetapi juga relasi yang terjalin 
antara teks, pengarang, dan pembacanya dalam proses konstruksi makna spiritual.  
 
Satu 
 
Aku ini adalah dirimu 
Cinta ini adalah cintamu 
Aku ini adalah dirimu 
Jiwa ini adalah jiwamu 
Rindu ini adalah rindumu 
Darah ini adalah darahmu 
Tak ada yang lain selain dirimu 
Yang selalu kupuja 
 
Ku sebut namamu 
Di setiap hembusan napasku 
Kusebut namamu 
 
Dengan tanganmu aku menyentuh 
Dengan kakimu aku berjalan 
Dengan matamu ku memandang 
Dengan telingamu ku mendengar 
Dengan lidahmu aku bicara 
Dengan hatimu aku merasa  
 

 
 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |129 
 

Bait di atas merupakan lirik lagu “Satu” yang pada saat itu menjadi kontroversi luar 
biasa. Ahmad Dhani sebagai pencipta lagu dituding menyebar luaskan ajaran tasawwuf 
Syeh Siti Jenar, yaitu ajaran tentang manunggaling kawula Gusti atau dalam istilah lain 
wahdat al-wujūd. Meskipun Ahmad Dhani tidak menjelaskan secara langsung bahwa syair 
ini tentang ajaran wahdat al-wujūd, namun tidak dipungkiri bahwa lagu ini tentang 
kecintaan seorang hamba dengan Tuhannya. Lirik berjudul “Satu” memiliki makna 
‘bersatu’. Baris pertama, ‘aku ini adalah dirimu’ cukup menggambarkan bahwa judul lagu 
“Satu” adalah ‘aku dan dirimu’. Kata -Mu pada kata ‘diriMu’ mengimplikasikan bahwa 
yang dimaksud “mu” dalam hal ini adalah sesuatu yang maha besar, yaitu Tuhan. Di 
dunia ini, hanya kepada Tuhanlah segala sesuatu dipersembahkan secara luar biasa, karena 
Tuhan adalah pencipta seluruh alam dan hanya kepada Tuhanlah segala dzikir dan doa 
dipanjatkan. Bahwa cinta, jiwa, dan rindu, bahkan darah yang mengalir adalah milik 
Tuhan dan dipersembahkan untuk Tuhan.  
 Pada bait kedua, ‘kusebut namaMu, disetiap hembusan nafasku’. Kata -ku dalam 
konteks ini adalah manusia yang menunjukkan kecintaan luar biasa terhadap Tuhan. 
Ungkapan ‘nafas’ menunjuk pada kehidupan, manusia tetap hidup dengan bernafas. 
Begitupula dalam kecintaan terhadap Tuhan, mengalir dalam setiap sendi kehidupan. Di 
samping itu si “aku” telah terhanyut dalam dzikirnya, penghayatan dan dalam dan terus 
menerus terhadap Tuhan. Pada bait ketiga, ‘dengan tanganMu, ku menyentuh’ terkorelasi 
dengan bait sebelumnya, memiliki makna bahwa segala sesuatu yang dilakukan oleh 
manusia adalah atas kehendak Tuhan. Bahwa “satu” dalam lagu ini mengisyaratkan 
manusia telah sampai pada maqam spiritual dimana apapun yang manusia lakukan; ketika 
manusia menyentuh, berjalan, memandang, mendengar, berbicara, dan merasa, adalah satu 
dengan Tuhan.  

Dalam perjalanan seorang sufi mencari Tuhannya, mereka akan menemukan hal-hal 
yang tidak terlihat oleh mata telanjang dan pengalaman yang tidak pernah dirasakan 
sebelumnya. Dalam keadaan seperti itu, Allah menyambut mereka bukan hanya sebagai 
tamu, tetapi sebagai bagian dari esensi ilahi itu sendiri. Baris ini melukiskan puncak dari 
perjalanan spiritual yang bermuara pada kesatuan antara manuia dengan Tuhannya. 
Penggunaan analogi wujud Tuhan dalam bait ketiga ini tentu saja tidak boleh diartikan 
mentah-mentah begitu saja. Tangan, kaki, mata, telinga, lidah dan hati bukan berarti Tuhan 
berwujud fisik seperti manusia dengan anggota tubuh sempurna, melainkan perwujudan 
sifat-sifat ilahi. Istilah “aku ini adalah diriMu” dan “Dengan mataMu kumelihat” 
merupakan versi lain dari pengalaman fanā’ dan baqā’ yang ditemukan dalam ajaran Abu 
Yazid al-Bustami,32 di mana perbedaan antara diri dan Ilahi melebur. Dalam tasawuf al-
Bustami, fanā’ dan baqā’ dipahami sebagai proses batin yang membentuk cara seorang sufi 
memandang dirinya dan Tuhan.33 Fanā’ menunjuk pada keadaan ketika kesadaran ego dan 
kehendak personal melemah di hadapan kehadiran Ilahi, sehingga manusia tidak lagi 
menempatkan dirinya sebagai pusat eksistensi. Kondisi ini tidak hanya sebagai peleburan 

 
32  Yogi Fery Hidayat, “The Concept of Al-Ittihad: Abu Yazid al-Busthami’s Thought and Its Relevance in Sufism,” 

Journal of Noesantara Islamic Studies 1, no. 5 (October 2024): 266–79, https://doi.org/10.70177/jnis.v1i5.1377. 
33  Junaidin Junaidin, “KONSEP AL-FANA, AL-BAQA DAN AL-ITTIHAD ABU YAZID AL-BUSTAMI,” FiTUA: 

Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (July 2021): 155–66, https://doi.org/10.47625/fitua.v2i2.314. 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |130 
 

hakikat manusia dengan Tuhan, tetapi sebagai pengalaman spiritual di mana klaim 
keakuan ditanggalkan.34 Dari pengalaman tersebut kemudian lahir baqā’, yakni 
keberlanjutan hidup spiritual setelah fanā’, ketika seorang sufi kembali menjalani 
kehidupan duniawi dengan orientasi batin yang telah berubah. Pada tahap ini, kehidupan 
dijalani dengan kesadaran ketuhanan yang lebih mendalam, tanpa meninggalkan 
kewajiban syariat maupun tanggung jawab sosial. Dengan demikian, fanā’ dan baqā’ dalam 
pemikiran al-Bustami lebih tepat dipahami sebagai proses etis dan spiritual yang 
mengarahkan manusia pada pembentukan akhlak dan penghambaan yang lebih utuh, 
bukan sebagai spekulasi metafisik tentang penyatuan wujud.35 

 Selanjutnya lirik ‘dengan mataMu ku melihat’ menegaskan makna kesatuan antara 
Tuhan dan Manusia. ‘Dengan lidahMu, aku bicara’ dan seterusnya menegaskan bahwa 
manusia telah sampai pada keadaan fanā. Al-Qusyairi menjelaskan, Fanā merupakan 
sebuah titik kulminasi dalam tasawwuf dimana hilangnya kesadaran diri dan kesadaran 
akan makhluk lain karena sepenuhnya tenggelam dalam kehadiran Allah.36 Dengan 
demikian, dalam bait ini tampak semakin kuat keinginan seorang hamba untuk semakin 
dekat dengan Tuhan, hal ini didasari sebuah kepercayaan bahwa manusia pada umumnya 
adalah refleksi Tuhan di dunia.  
 

 
Wahdat al-Wujūd dalam Lagu ‘Satu’ 
 “Aku ini adalah diriMu” dalam lagu “Satu” merupakan pernyataan sufi yang sangat 
terkenal dalam dunia tasawwuf “aku ini tiada, yang ada hanyalah Allah belaka.” 
Pernyataan tersebut merupakan sebuah pernyataan kontroversial sepanjang sejarah 
tasawwuf di bagian belahan negara manapun. Setidaknya ada dua sufi terkenal yang 
menurut sejarahnya mengucapkan perkataan ini, yakni Mansur al-Hallaj dalam khasanah 
tasawwuf37 dan Syech Siti Jenar dalam mistisisme Islam Jawa.38 Al Hallaj dengan 
pernyataan kontroversialnya “ana al-Haq”,39 yang membuatnya dieksekusi secara brutal.40 

 
34  Muhammad Asmar Joma dan Fiqi Restu Subekti, ‘Cinta Ilahi dalam Sufisme Al-Hallaj: Studi Pemikiran Louis 

Massignon Dan Relevansinya Di Era DigitaL’, Jurnal Studi Islam, 14.1 (2025), pp. 65–89, 
doi:10.33477/jsi.v14i1.9656. 

35  Muhamad Yustandri Hardika Yusuf et al., “KONSEP AL-FANA’, AL-BAQA’, DAN ITTIHAD DALAM 
TASAWUF,” Jurnal Intelek Insan Cendikia 2, no. 3 (March 2025): 4370–79. 

36  Al-Qusyairy An-Naisabury, Ma’ruf Zariq, and Ali Abdul Hamid Balthajy, Risalatul qusyairiyah : Induk iImu 
Tasawwuf, in TA - TT - (Risalah Gusti, 1997), doi:LK%20-%20https://worldcat.org/title/850647183. 

37  Yogi Hidayat, “The Concept of Hulul: Al-Hallaj’s Thought and Its Relevance in Sufism,” Journal of Noesantara 
Islamic Studies 1 (October 2024): 170–78, https://doi.org/10.70177/jnis.v1i3.1303. 

38  Jamal D Rahman, ‘WAHDAT AL-WUJŪD DALAM PUISI INDONESIA MODERN: MENDISKUSIKAN PUISI-
PUISI EMHA AINUN NADJIB’, Dialektika: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Pendidikan Bahasa Dan Sastra 
Indonesia; Vol 3, No 2 (2016); 120-152 ; 2502-5201 ; 2407-506X, 2016 
<https://journal.uinjkt.ac.id/index.php/dialektika/article/view/5303>. 

39  Yusri Mohamad Ramli, “Martyrdom of Al-Hallaj and Unity of the Existence: The Condemners and the 
Commenders,” International Journal of Islamic Thought 3 (2013): 106–12. 

40  Xananta Zeres Ha’gai Br Sembiring et al., “Al-Hallaj,” Jurnal Kajian Penelitian Pendidikan Dan Kebudayaan 1, 
no. 2 (June 2023): 20–28, https://doi.org/10.59031/jkppk.v1i2.107. 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |131 
 

Syeh Siti Jenar, yang melawan hegemoni politik Walisongo dengan pernyataannya “Iya, 
ingsun iki Allah.”41 

Keterhubungan dengan kedua tokoh ini tak pelak lagi menggambarkan dalamnya 
keterikatan Ahmad Dhani terhadap tokoh-tokoh sufi, bahkan tidak hanya mengenai cinta 
dan kerinduan pada Allah, lebih ekstrim lagi Ahmad Dhani menunjukkan kesatuan wujud 
dalam syair lagunya, seperti hal-nya yang diucapkan oleh Al-Hallaj dan Syech Siti Jenar. 
Sepanjang lirik lagu tersebut merupakan interpretasi modern dari gagasan wahdat al-wujūd 
dalam tradisi sufi. Ajaran yang dikenal sebagai wahdat al-wujūd, atau kesatuan wujud, 
menekankan bahwa segala sesuatu pada dasarnya adalah manifestasi dari satu wujud, 
yaitu Tuhan. Kalimat “Aku ini adalah dirimu” meringkas ide tersebut dengan sempurna 
dalam lirik lagu, yang menggambarkan penggabungan identitas sang pencinta (manusia) 
dan Sang Kekasih (Tuhan). Penggunaan metafora “jiwa ini adalah jiwaMu” dalam lagu ini 
dapat dilihat sebagai titik tertinggi dari pengalaman spiritual dalam tradisi Sufi, di mana 
perbedaan antara Yang Ilahi dan individu menjadi semakin kabur. Syair ini memiliki 
konsep yang sama dengan keyakinan Ibnu Arabi bahwa Tuhan dan ciptaan-Nya adalah 
dua sisi dari satu mata uang yang sama tercermin dalam ucapannya “Aku adalah Engkau 
dan Engkau adalah aku,” yang menyoroti lebih jauh lagi kesatuan dari hubungan antara 
manusia dengan Tuhannya.42  
 Dalam konteks wahdat al-wujūd, yang penting untuk digarisbawahi adalah bahwa 
manifestasi Tuhan di alam semesta ini (yang dalam syair di atas digambarkan sebagai 
melihat melalui mata Tuhan, mendengar, berbicara) mengartikulasikan imanensi Tuhan 
diri manusia. Imanensi Tuhan adalah aspek yang tak terpisahkan dari transendensi Tuhan 
sendiri. Allah berpartisipasi dalam seluruh kehidupan manusia dan alam semesta empiris. 
Dia imanen dalam alam semesta, karena alam semesta adalah manifestasi-Nya, proyeksi-
Nya, eksternalisasi diri-Nya, pancaran-Nya, dan dengan demikian alam semesta adalah 
wajah Allah, sehingga ke mana pun manusia menghadap, yang dilihatnya tidak lain adalah 
wajah Allah.43 Ibnu Arabi memperkenalkan teori wahdat al-wujūd, atau “kesatuan wujud”, 
yang menyatakan bahwa hanya ada satu wujud yang nyata, yaitu wujud Tuhan. Gagasan 
ini dirangkum dalam kalimat la mawjūda illā al-wujūd al-wāhid, yang berarti “tidak ada 
eksistensi selain Eksistensi Yang Esa”.44 Teori ini menekankan bahwa hubungan antara 
pencipta dan ciptaan bersifat dinamis dan konstruktif, dengan setiap fenomena yang 
mencerminkan sifat-sifat Ilahi, dan mengakui keragaman entitas di alam semesta sebagai 
manifestasi dari esensi Ilahi yang sama. Ibnu Arabi menyoroti bahwa eksistensi itu dinamis 
dan bahwa manusia harus secara aktif bekerja untuk menuju realitas yang lebih baik. Lebih 
lanjut, Ibnu Arabi menyarankan bahwa pemahaman yang lebih dalam tentang dunia dapat 
mengarah pada pemahaman yang lebih besar tentang Tuhan.45 Seseorang merasakan 

 
41  Aris Fauzan, “KONSEP INGSUN DALAM SASTRA SUFI JAWA: Analisis Terhadap Ingsun Siti Jenar,” Jurnal 

Ilmiah Ilmu Ushuluddin 10, no. 1 (2011): 67–86, https://doi.org/10.18592/jiu.v10i1.745. 
42  Halim, “Wahdat al Wujud Dalam Pemikiran Ibnu Arabi,” 139. 
43  Sangidu, Wachdatul wujud : polemik pemikiran sufistik antara Hamzah Fansuri dan Syamsuddin As-Samatrani 

dengan Nuruddin Ar-Raniri, Seri disertasi (Yogyakarta: Gama Media, 2003), WorldCat. 
44  Zainun Kamaluddin Fakih, “Ibn ‘Arabi Dan Paham Wahdat al-Wujud,” Refleksi: Jurnal Kajian Agama Dan 

Filsafat 1, no. 1 (November 1998): 55–66, https://doi.org/10.15408/ref.v1i1.39120. 
45  Halim, “Wahdat al Wujud Dalam Pemikiran Ibnu Arabi,” 267. 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |132 
 

makrifat, mencapai fanā’, hulul, maupun ittihâd, dan ittisha dalam keadaan mistik tersebut. 
Dalam psikologi sufi, setiap keadaan ini merupakan pengalaman mistik yang kaya dengan 
perasaan spiritual.  

Interpretasi ini tidak hanya diartikan secara harfiah sebagai deklarasi kesamaan 
ontologis antara Tuhan dan manusia, tetapi lebih sebagai metafora spiritual. Meskipun lirik 
lagu “Satu” secara eksplisit menghadirkan narasi kesatuan antara “aku” dan “Engkau”, 
pembacaan sufistik terhadap teks ini tidak dapat dilepaskan dari perdebatan klasik 
seputar wahdat al-wujūd. Jika merujuk pada pemikiran Ibnu Arobi, kesatuan yang 
dimaksud bukanlah penyatuan ontologis antara manusia dan Tuhan, melainkan kesadaran 
bahwa seluruh eksistensi manusia bersifat nisbi dan bergantung sepenuhnya pada “Wujud 
Absolut”.46 Ungkapan-ungkapan personal dalam lagu “Satu” dibaca sebagai ekspresi 
pengalaman fanā’, yakni runtuhnya kesadaran ego, yang kemudian mengantar subjek 
pada baqā yang merupakan kehidupan spiritual yang berporos pada Tuhan. Namun 
demikian, problem muncul ketika bahasa simbolik sufistik ini dipindahkan ke medium 
musik populer yang dikonsumsi secara luas, karena lapisan metaforisnya berpotensi 
dipahami secara literal oleh pendengar yang tidak memiliki kerangka tasawuf. Di titik 
inilah lagu “Satu” dapat dipandang tidak hanya sebagai ekspresi spiritual, tetapi juga 
sebagai ruang ambiguitas teologis, di mana konsep wahdat al-wujūd direduksi menjadi 
narasi emosional tentang kebersatuan, terlepas dari disiplin konseptual yang menyertainya 
dalam tradisi tasawuf klasik.  
 
Kesimpulan 

Artikel ini menganalisis konsep wahdat al-wujūd dalam lagu "Satu" karya Dewa 19 
dengan pendekatan hermeneutika, yang memungkinkan eksplorasi mendalam terhadap 
lirik lagu dalam konteks filosofis, kultural, dan historis. Penelitian ini menemukan bahwa 
lirik lagu "Satu" mencerminkan gagasan wahdat al-wujūd, di mana terdapat ungkapan 
spiritual yang menggambarkan kesatuan antara individu dengan Tuhan. Lagu ini 
menunjukkan bagaimana tradisi sufistik dapat beradaptasi dengan modernitas, 
mencerminkan kerinduan spiritual di masyarakat yang semakin sekuler. Analisis ini juga 
mengaitkan lirik dengan ajaran sufi dari tokoh-tokoh seperti Ibnu Arabi, Abu Yazid al-
Bustami, Mansur al-Hallaj, Siti Jenar menekankan bahwa segala sesuatu adalah manifestasi 
dari satu wujud, yaitu Tuhan.  

Kontroversi yang muncul dari album "Laskar Cinta," di mana lagu "Satu" termasuk 
di dalamnya, karena implikasi religius yang dirasakan, terutama terkait dengan 
simbolisme dalam video musiknya. Kritikus menuduh album ini menghujat, 
mengaitkannya dengan ajaran Syeh Siti Jenar yang menekankan kesatuan Tuhan dan 
manusia. Namun, melalui pendekatan hermeneutika, penelitian ini menyimpulkan bahwa 
"Satu" adalah representasi artistik modern dari pemikiran sufi, yang menggambarkan 
bagaimana musik kontemporer dapat memfasilitasi eksplorasi spiritual dan 
mengekspresikan kesatuan ilahi. Interpretasi lirik harus dipahami sebagai metafora 

 
46  Cahya Buana, “Nature Symbols and Symbolism in Sufic Poems of Ibn Arabi,” KARSA: Journal of Social and 

Islamic Culture, ahead of print, January 7, 2018, https://doi.org/10.19105/KARSA.V25I2.1304. 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |133 
 

spiritual, bukan kesamaan ontologis antara Tuhan dan manusia. Meskipun begitu, “Satu” 
secara efektif menyampaikan ide-ide filosofis yang sulit dengan cara yang dapat 
dimengerti oleh khalayak luas, menyoroti relevansi dan daya tarik ajaran Sufi yang terus 
berlanjut dalam kerangka budaya populer Indonesia modern. 
   

 
Daftar Pusataka 
Abdullah, Imran T. “Resepsi Sastra Teori dan Penerapannya.” Humaniora, no. 2 (May 2013). 

https://doi.org/10.22146/jh.2094. 

An-Naisabury, Al-Qusyairy, Ma’ruf Zariq, and Ali Abdul Hamid Balthajy. Risalatul 
qusyairiyah : Induk iImu Tasawuf. In TA - TT -. Surabaya SE - xli, 556 ms. ; 23 cm: 
Risalah Gusti, 1997. https://doi.org/LK%2520-
%2520https://worldcat.org/title/850647183. 

Arifka, Angga. “The Concept of God in Malay Sufi Literature: A Study of the Sufi Poetry of 
Hamzah Fansuri.” EL HAYAH 15, no. 1 (2025). 

Aziz, Muhammad Ilham, and Dudung Abdurrahman. “Sufisme Jawa Dalam Serat Sastra 
Gendhing Sultan Agung Mataram.” Aqlam: Journal of Islam and Plurality 7, no. 1 (June 
2022). https://doi.org/10.30984/ajip.v7i1.1917. 

Azyumardi Azra, ed. Perspektif Islam Di Asia Tenggara. I. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 
1989. 

Bagaskara, Akbar, Umilia Rokhani, and None Kustap. “Life and Wisdom in Tembang Lir 
Ilir and Kidung Rumekso Ing Wengi: A Philosophical Analysis.” Mudra Jurnal Seni 
Budaya 39, no. 2 (2024): 233–43. https://doi.org/10.31091/mudra.v39i2.2541. 

Buana, Cahya. “Nature Symbols and Symbolism in Sufic Poems of Ibn Arabi.” KARSA: 
Journal of Social and Islamic Culture, ahead of print, January 7, 2018. 
https://doi.org/10.19105/KARSA.V25I2.1304. 

Erlin. “Gara-Gara Logo Laskar Cinta, Dewa Menuai Masalah - KapanLagi.Com.” Selasa, 19 
April, 2005. https://www.kapanlagi.com/showbiz/selebriti/gara-gara-logo-laskar-
cinta-dewa-menuai-masalah-e2bubj7.html. 

Fakih, Zainun Kamaluddin. “Ibn ‘Arabi Dan Paham Wahdat al-Wujud.” Refleksi: Jurnal 
Kajian Agama Dan Filsafat 1, no. 1 (November 1998): 55–66. 
https://doi.org/10.15408/ref.v1i1.39120. 

Fauzan, Aris. “KONSEP INGSUN DALAM SASTRA SUFI JAWA: Analisis Terhadap 
Ingsun Siti Jenar.” Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin 10, no. 1 (2011): 67–86. 
https://doi.org/10.18592/jiu.v10i1.745. 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |134 
 

Hakiki, Kiki Muhamad. “TASAWUF WUJŪDIYYAT:  Tinjauan Ulang Polemik Penyesatan 
Hamzah Fansūrī Oleh Shaykh Nūr al-Dīn al-Ranīrī.” Jurnal Theologia 29, no. 1 
(September 2018): 25–58. https://doi.org/10.21580/TEO.2018.29.1.2400. 

Halim, Abd Rofi ’. “Wahdat al Wujud Dalam Pemikiran Ibnu Arabi.” ULUL ALBAB Jurnal 
Studi Islam 11, no. 2 (January 2010): 131–41. https://doi.org/10.18860/UA.V0I0.2406. 

Hidayat, Yogi. “The Concept of Hulul: Al-Hallaj’s Thought and Its Relevance in Sufism.” 
Journal of Noesantara Islamic Studies 1 (October 2024): 170–78. 
https://doi.org/10.70177/jnis.v1i3.1303. 

Hidayat, Yogi Fery. “The Concept of Al-Ittihad: Abu Yazid al-Busthami’s Thought and Its 
Relevance in Sufism.” Journal of Noesantara Islamic Studies 1, no. 5 (October 2024): 
266–79. https://doi.org/10.70177/jnis.v1i5.1377. 

Howell, Julia Day. “Indonesia’s Salafist Sufis 1.” Modern Asian Studies 44 (2010): 1029–51. 
https://doi.org/10.1017/S0026749X09990278. 

Isnaini, Heri. “GAGASAN TASAWUF PADA KUMPULAN PUISI ISYARAT KARYA 
KUNTOWIJOYO.” Semantik 1, no. 1 (February 2012). 
https://doi.org/10.22460/SEMANTIK.V1I1.P. 

Jatikkusumah, Iyus. “Citra Tuhan Dalam Lirik Lagu ‘SATU’ Ciptaan Ahmad Dhani.” 25 
Desember, 2023. https://iyusjatikusumah.medium.com/citra-tuhan-dalam-lirik-lagu-
satu-ciptaan-ahmad-dhani-a364ba1e114f. 

Joma, Muhammad Asmar, and Fiqi Restu Subekti. “CINTA ILAHI DALAM SUFISME AL-
HALLAJ: STUDI PEMIKIRAN LOUIS MASSIGNON DAN RELEVANSINYA DI 
ERA DIGITAL.” Jurnal Studi Islam 14, no. 1 (July 2025): 65–89. 
https://doi.org/10.33477/jsi.v14i1.9656. 

Julian, Rahmat, Dadang Syaripudin, and Moh Mahbub. “HUKUM MENDENGARKAN 
MUSIK DAN NYANYIAN MENURUT MUHAMMAD AL-GHAZALI DAN ABD 
AL-AZIZ BIN BAZ.” Al-Madzhab 1, no. 1 (June 2024): 13–24. 

Junaidin, Junaidin. “KONSEP AL-FANA, AL-BAQA DAN AL-ITTIHAD ABU YAZID AL-
BUSTAMI.” FiTUA: Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (July 2021): 155–66. 
https://doi.org/10.47625/fitua.v2i2.314. 

Liputan 6. “Kontroversi Laskar Cinta - ShowBiz Liputan6.Com.” Accessed July 5, 2024. 
https://www.liputan6.com/showbiz/read/221523/kontroversi-ilaskar-cintai. 

Mahbub, Moh. Sahal. “Dewa 19: Konsep Tasawuf Yang Tersembunyi Di Lagu ‘Satu.’” 
Mojok.Co, 2023. https://mojok.co/terminal/membongkar-konsep-tasawuf-pada-lagu-
dewa-19-yang-berjudul-satu/. 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |135 
 

Maimun, Ach. “Mahabbah Dalam Tasawuf Rabi’ah Al-Adawiyah : Apresiasi Atas Rintisan 
Mistik Sejati Dalam Islam.” Keuangan Islam Dan Peran Kesejahteraan III, no. 2 (2016): 
172–87. https://doi.org/10.20885/millah.voliii.iss2.art2. 

Mudaimin, Mudaimin. “Konsep Cinta Ilahi (Mahabbah) Rabi’ah Adawiyah.” Rausyan Fikr 
Jurnal Studi Ilmu Ushuluddin Dan Filsafat 16, no. 1 (2020): 133–62. 
https://doi.org/10.24239/rsy.v16i1.552. 

Muthahari, Abdul Hadi WIji. Kembali ke Akar Kembali ke Sumber : Esai-esai Sastra Srofetik dan 
Sufistik. In TA - TT -. Jakarta SE - x, 221 pages : portrait ; 21 cm: Pustaka Firdaus, 
1999. https://doi.org/LK%2520-%2520https://worldcat.org/title/43078790. 

Nadjib, Emha Ainun. “Aku Mabuk Allah • CakNun.com.” CakNun.com, December 12, 
2023. https://www.caknun.com/2023/aku-mabuk-allah/. 

Nurelide, N. “MENYUSURI JEJAK SYAIR DI BARUS: KAJIAN ANTROPOLOGIS.” 
MEDAN MAKNA: Jurnal Ilmu …, ojs.badanbahasa.kemdikbud.go.id, 2020. 
http://ojs.badanbahasa.kemdikbud.go.id/jurnal/index.php/medanmakna/article/view
/2892. 

Nurgiyantoro, Burhan. Teori pengkajian fiksi. In TA  - TT  -. Yogyakarta SE  - xiv, 347 pages: 
Gadjah Mada University Press, 1995. https://doi.org/LK%2520%2520-
%2520https://worldcat.org/title/221852472. 

Rachmadi, Agung, Imam Syafe’i, and Amiruddin Amiruddin. “Nilai-Nilai Pendidikan 
Tasawuf Dalam Tembang Macapat.” Attractive : Innovative Education Journal 5, no. 3 
(November 2023): 262–90. https://doi.org/10.51278/aj.v5i3.918. 

Rahman, Dhesya Andira, Gita Maulida Nurhandini, Najwa Syalsa Fauziah, Salma Maryam 
Nuralia, and Asep Rudi Nurjaman. “SENI MUSIK DAN LAGU DALAM 
PERSPEKTIF ISLAM.” Tashdiq: Jurnal Kajian Agama Dan Dakwah 3, no. 2 (April 2024): 
91–100. https://doi.org/10.4236/tashdiq.v3i2.2760. 

Rahman, Jamal D. “WAHDATUL WUJUD DALAM PUISI INDONESIA MODERN: 
MENDISKUSIKAN PUISI-PUISI EMHA AINUN NADJIB.” Dialektika: Jurnal Bahasa, 
Sastra, Dan Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia; Vol 3, No 2 (2016); 120-152 ; 2502-
5201 ; 2407-506X, 2016. 
https://journal.uinjkt.ac.id/index.php/dialektika/article/view/5303. 

Ramli, Yusri Mohamad. “Martyrdom of Al-Hallaj and Unity of the Existence: The 
Condemners and the Commenders.” International Journal of Islamic Thought 3 (2013): 
106–12. 

Ratna, Nyoman Kutha. Estetika sastra dan budaya. Cet. 1. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007. 
WorldCat. 



 

Jurnal Thaqāfiyyāt, Vol 24, No. 2 (2025) DOI: https://doi.org/10.14421/thaq.2025.24202 |136 
 

Sangidu. Wachdatul wujud : polemik pemikiran sufistik antara Hamzah Fansuri dan Syamsuddin 
As-Samatrani dengan Nuruddin Ar-Raniri. Seri disertasi. Yogyakarta: Gama Media, 
2003. WorldCat. 

Sembiring, Xananta Zeres Ha’gai Br, Nurul Hasanah Simamora, Nabila Syahlita Dewi, 
Muhammad Rafly, and Muhammad Alfarizi Lubis. “Al-Hallaj.” Jurnal Kajian 
Penelitian Pendidikan Dan Kebudayaan 1, no. 2 (June 2023): 20–28. 
https://doi.org/10.59031/jkppk.v1i2.107. 

“Senandung Cinta; Pandangan Al-Ghazali Tentang Musik | NU Online Jabar.” Accessed 
July 3, 2024. https://jabar.nu.or.id/syariah/senandung-cinta-pandangan-al-ghazali-
tentang-musik-b05v8. 

Simuh. Mistik Islam kejawen Raden Ngabehi Ranggawarsita : suatu studi terhadap serat Wirid 
Hidayat Jati. Cet. 1. Jakarta: Penerbit Universitas Indonesia, 1988. 

Siraj, Fuad Mahbub, Ridwan Arif, M. Syadli, and Amril. “The Existence and the Challenges 
of Sufi Literature in Indonesia.” Afkar: Jurnal Akidah Dan Pemikiran Islam 24, no. 1 
(June 2022): 243–70. https://doi.org/10.22452/afkar.vol24no1.7. 

Sujarwoko. “SIMBOL SUFISTIK DALAM PUISI INDONESIA.” Buana Bastra 10, no. 2 
(October 2023): 29–38. https://doi.org/10.36456/bastra.vol10.no2.a8596. 

Wellek René, Warren Austin. Teori Kesusastraan. Translated by Budianta Melani. TA - TT -: 
Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2016. https://doi.org/LK%2520-
%2520https://worldcat.org/title/1027469180. 

Yani, Zulkarnain. “Analisis Tematik Terhadap Syair Burung Pingai Karya Hamzah 
Fansuri.” Penamas XXII (August 2009): 213–43. https://doi.org/10.31219/osf.io/uvx5e. 

Yusuf, Muhamad Yustandri Hardika, Rahma Azhar Karania, Maftuh Ajmain, and Siti 
Rihadatul Aisy. “KONSEP AL-FANA’, AL-BAQA’, DAN ITTIHAD DALAM 
TASAWUF.” Jurnal Intelek Insan Cendikia 2, no. 3 (March 2025): 4370–79. 

 


