Jurnal Psikologi Integratif
Vol. 4, Nomor 2, 2016
Halaman 113-127

Prodi Psikologi UIN Sunan Kalijaga

Konstruksi Identitas Citizenship pada Muslim Yogyakarta
Muhammad Johan Nasrul Huda
Prodi Psikologi, Fakultas Ilmu Sosial dan Humaniora,
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta

E-mail: johannasrul@gmail.com

Abstract. Muslim is large social identity which represent to citizenship identification in Indonesia
contexts. The dynamic of Yogyakarta Muslim that have special status is interesting to investigate about
how they construct citizenship identity. The research used qualitative approach in which ethnography
and phenomenology as tool to understand of psychocultural veality that is main object in the research.
Subjects are two elites of Muslim community in Yogyakarta. Data collection used depth interview
and observation of participant to cover the problems. The result describes that Muslim construct
their citizenship identity with extending of Islamic teaching categorization and elaboration in both of
cultural and national. That is against to Turners opinion which said that citizenship will be luck by
religious identification. Furthermore Yogyakarta Muslim have been meaning of citizenship identity as
transformative process from primordial categorization into inclusive categorization.

Keywords: citizenship, Yogyakarta Muslim, transformation of social categorization

Abstrak. Muslim sebagai salah satu identitas sosial terbesar di Indonesia tentunya menjadi pusat
perhatian terkait bagaimana mengidentifikasi identitas kewargaannya dalam konteks NKRI. Dinamika
umat Muslim Yogyakarta dengan status keistimewaanya menarik dikaji terkait dengan konstruksi
identitas citizenship-nya. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitiatif yang berorientasi pada
etnografi dan fenomenologi sebagai alat untuk memahami realitas psikokultural yang menjadi fokus
utamanya. Subyek penelitian ini berjumlah dua orang yang memiliki posisi sebagai elit dalam komunitas
Muslim di Yogyakarta. Alat pengumpul data menggunakan wawancara mendalam dan observasi
partisipan atas masalah penelitian. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konstruksi identitas citizenship
Muslim Yogyakarta dilakukan dengan memperluas kategorisasi agama Islam melalui elaborasi secara
kultural dan nasional yang berbeda dengan pendapat Turner mengenai citizenship sebagai akibat dari
melemahnya identifikasi terhadap agama. Sedangkan pemaknaan Muslim Yogyakarta atas identitas
citizenship merupakan penembusan batas-batas kategorisasi sosial yang telah dilampaui oleh individu
terkait proses transformasi kategorisasi yang bersifat primordial menuju kategori inklusif.

Kata kunci: Citizenship, Muslim Yogyakarta, Transformasi Kategori Sosial

Secara mengejutkan pada tahun

Agama sebagai salah satu pilar dari

2013 lalu Presiden keenam Indonesia Susilo
Bambang Yudhoyono menerima penghargaan
internasional di New York atas kemampuannya
menjaga kehidupan toleransi beragama di
Indonesia (The Jakarta Pos, 2013). Sebagai umat
Islam tentunya merasa bangga atas capaian yang
telah diterima oleh pemimpin negara Indonesia
tersebut. Namun sebagian pihak merasa
bahwa penghargaan tersebut terlalu mengada-
ada alasannya Indonesia belum benar-benar
terbebas dari masalah intoleransi, kekerasan
dan pertikaian yang mengatasnamakan agama

(Setara Institute, 2012).

berkewargaan di Indonesia memang selalu
menjadi topik pembahasan yang tidak pernah
selesai. Saat pesta demokrasi yang baru
saja diselenggarakan, secara nyata agama
bermertamorfosa menjadi komoditas politik.
Gesekan tidak hanya terjadi antar pendukung
partai politik tetapi juga antar pemeluk umat
beragama (Kompas, 2014). Kasus Majalah
Obor Rakyat tentunya masih segar di ingatan
publik bagaimana agama dipolitisir untuk
menebar kebencian terhadap kategori-kategori

sosial lain.

113



Jurnal Psikologi Integratif
Vol. 4, Nomor 2, 2016
Halaman 113-127

Dunia sosial yang dihadapi bukanlah
sesuatu yang bersifat tunggal. Namun terbelah-
belah atas etnis, agama, suku, dan atribut
lainya. Terkadang memunculkan hubungan
antar kategori sosial yang tidak seimbang
bahkan diskriminatif. Misalnya dalam konteks
Muslim di Indonesia muncul kategorisasi sosial
antara Muslim abangan, priyayi dan santri
(Gertz, 1998). Sedangkan secara kuantitas
lahir kelompok Islam mayoritas dan minoritas.
Anggota kelompok minoritas Muslim seperti
Syi’ah dan Ahmadiyah di Indonesia dalam
prakteknya masih mengalami perlakuan yang
intimidatif seperti pengerusakan masjid,
sekolah, dan rumah bahkan harus hidup terisolir

dari warga lainya (Budiman & Herawan, 2013).

Representasi polemik atas kategori
agama di ruang publik pasca pilpres bukan
semakin menyurut tetapi semakin menonjol.
Baru-baru ini bergulir wacana dari menteri
agama yang memperbolehkan pengosongan
kolom agama pada Kartu Tanda Penduduk
(KTP). Bak jamur di musim semi, muncul
berbagai respon yang menggambarkan sikap
ambivalensi antara kelompok yang mendukung
yang
mendukung beralasan bahwa agama tidak perlu

maupun kelompok menolak. Bagi

dicantumkan dalam KTP untuk menghindari
adanya diskriminasi yang dilakukan oleh
kelompok mayoritas kepada kelompok
minoritas. Sebaliknya kelompok yang menolak
hal itu merupakan agenda untuk mengkerdilkan
makna agama dalam kehidupan warga negara
Indonesia. Bahkan di media sosial ada yang
berpendapat sangat esktrim yang dikait-kaitkan

dengan kebangkitan komunis di Indonesia.

Hasil Penelitian yang dilakukan oleh
Huda(2014)berkaitandenganrepresentasisosial

114

Konstruksi Identitas Citizenship pada Muslim di
Yogyakarta

atas keindonesiaan pada Muslim Yogyakarta
menemukan hal yang menarik. Dimana
Muslim tradisional dan modern memiliki
banyak kesamaan terhadap aspek perbandingan
repesentasi sosial jika dibandingkan dengan
Muslim transnasional. Muslim transnasional
memiliki kesamaan dengan Muslim tradisional
dan modern dalam merepresentasikan relasi
sejarah Islam, Yogyakarta dengan keindonesiaan
yaitu menggunakan representasi hegemonik.
Sedangkan representasi polemik digunakan
Muslim transnasional dalam menjelaskan
strategi pengelolaan keindonesiaan, persepsi
terhadap Indonesia saat ini dan imajinasi

Indonesia ke depan.

MengusungpenegakansyariatIslambaik
yang bersifat lokal, nasional maupun melampui
batas-batas nasional membuat Muslim
transnasional tidak jarang terlibat konflik dan
pertikaan. Muslim transnasional cenderung
merepresentasikan  kelompoknya  secara
internal dan subyektif tanpa memperhatikan
suasana obyektif dari suasana keindonesiaan.
Sedangkan Muslim tradisional dan modern
lebih merepresentasikan kelompoknya secara
dialogis-kompromis dengan menekankan pada

pengembangan solusi alternatif dalam konteks

keindonesiaan.
Pemaknaan Muslim tradisional
dan Muslim modern atas keindonesiaan

merepresentasikan  optimisme dan  positif
dimana bahwa Indonesia sebagai negara yang
terbuka terhadap perkembangan bangsa lain
dan harus mampu berdaulat dalam segala
aspek kehidupan. Lain halnnya dengan Muslim
transnasional yang dengan tegas mengatakan
Indonesia  memiliki

bahwa makna jika

diterapkan syariat Islam secara menyeluruh.



Jurnal Psikologi Integratif
Vol. 4, Nomor 2, 2016
Halaman 113-127

saat ini

yang
berjalan nampaknya belum mampu meredakan

Era keterbukaan publik

merupakan ekses dari demokrasi
ketegangan yang bersifat primordial dalam
tatanan kehidupan bernegara. Dampaknya
Muslim di Indonesia masih terus bergelut
mencariidentitas baik secara individu maupun
kelompok terkait relasinya dengan negara.
Turner (1989) menegaskan individu dalam
lingkup sosial tidak dapat dilepaskan dari

kungkungan kategorisasi yang dibentuknya

bersama dengan orang lain. Dinamika
kategorisasi sosial tersebut dapat bersifat
superordinat, mesoordinat dan subordinat

(Turner, 1989).

Berakar pada pendekatan psikologi

kognitif efek kategorisasi socialtersebut
memunculkan segregasi atas dunia sosial yang
dialami oleh individu (Brown, 2005). Dengan
begitu perilaku sosial yang terjadi juga akan
dipengaruhi oleh model kategorisasi yang
dimiliki setiap individu. Semakin rapat batas-
batas kategorisasi tersebut akan semakin
sedikit peluang terjadinya kontak sosial dan
hal ini cenderung akan menjadi katalisator bagi

munculnya konflik sosial (Hogg, 2004).

Dinamika relasi Muslim dan negara

mungkin  dapat mengawali  munculnya
oposisi binar yang saling bertolak belakang
dan  saling berhadap-hadapan.  Muslim
mempersepsikan Islam sebagai kategori yang
bersifat superordinat dan negara sebagai
kategori yang bersifat ordinat atau di bawah
agama. Sebagaimana pernah ditulis oleh Felix
Siaw, seorang mualaf keturunan China yang
berprofesi sebagai motivator di akun Twitter-
nya “bahwa membela nasionalisme tidak jelas

tujuannya, sedangkan membela Islam pasti

Konstruksi Identitas Citizenship pada Muslim di
Yogyakarta

’

sudah jelas tujuanya.’

Sebagian pemahaman di atas tidak
dapat dilepaskan dari problem mendasar
hubungan antara kategori agama dan nasional
atas keindonesiaan yang masih terus berproses
mencari sebuah definisi yang tepat (Haris,
2014). Sehingga di lapangan ditemukan distansi
antara kesadaran beragama dan kesadaran
berwarganegara yang sangat lebar. Satu sisi
menjadi Muslim merupakan proses yang terus
berlangsung sepanjang hidup individu, begitu
juga karakter kewargaan juga masih terus
berproses di dalam kerangka Negara Kesatuan
Republik Indonesia (NKRI)

Muslimsebagaisalah satuidentitas sosial
terbesar di Indonesia tentunya menjadi pusat
perhatian terkait bagaimana mengidentifikasi
identitas kewargaannya dalam konteks NKRI.
Dinamika umat Muslim mayoritas dan
minoritas dalam mengaktualisasikan identitas
citizenship-nya menarik untuk ditelaah lebih
lanjut. Hal ini didasarkan pada pandangan
bahwa relasi antar identitas merupakan bagian
terpenting dalam memahami orientasi dan
fungsi identitas sosial dalam menciptakan

kesetaraan dan keharmonisan bersama.

Pada penelitian ini mengangkat masalah
bagaimana konstruksi identitas citizenship pada
Pada Muslim di Yogyakarta. Penelitian ini
juga mempertanyakan bagaimana pemaknaan
citizenship pada Muslim Pada Muslim di
Yogyakarta. Penelitian ini memiliki tujuan
yakni untuk mengetahui konstruksi identitas
citizenship Pada Muslim di Yogyakarta dan
bagaimana pemaknaan identitas citizenship

pada Muslim di Yogyakarta.

115



Jurnal Psikologi Integratif
Vol. 4, Nomor 2, 2016
Halaman 113-127

Kajian tentang citizenship pertama kali
dilakukan oleh Marshall, T.H (1950) dengan
tema Citizenship and Social Class and Other
Essay. Marshall secara formal melakukan kajian
yang lebih mendalam terhadap solidaritas sosial
dari Dhurkeim sebagai fondasi dalam menyusun
konsep citizenship. Marshall mengembangkan
teori tentang masyarakat pasca perang dengan
menggunakan analisis yang menghubungkan
antara relasi kelas-kelas sosial, kesejahteraan
1996).

citizenship-nya

dan citizenship (Blumer & Ress,
Sehingga nuansa konsepsi
lebih kental dengan filsafat politik sebagai latar
akademik Marshall

Turner tersebut memberikan kritik
dan perluasan dari teori citizenship yang
dikemukakan Marsahal. Turner menggunakan
pendekatan sosiologis untuk menjelaskan
citizenship yang fokus pada institusi citizenship,
ketidakadilan
dan akses terhadap sumber-sumber ekonomi

(Turner, 1997).

identitas sosial, sifat alami

Kajian lainnya yang bersifat teoritis
terhadap citizenship, terdapat penelitian yang
bersifat lapangan yang dilakukan oleh Stephen
Lathion (2008) dengan tema “Muslim In
Switzerland.: Is Citizenship Really Incompatible
with Muslim Identity? "Dalam penelitiannya
Lathion menemukan bahwa pemuda Muslim
yang tinggal di Switzerland memperlihatkan
adanya upaya untuk melakukan pembentukan
identitas yang bersifat superordinat daripada
kebekuan
Meski
Swiss tetap merupakan sebuah identitas yang

membuat terhadap ikatan

primordialnya. demikian Muslim
kompleks dan perlu bagi individu terus berusaha
untuk mengelola sumber-sumber yang sangat
beragam.

116

Konstruksi Identitas Citizenship pada Muslim di
Yogyakarta

JMF Jaspars dan Suwarsih Warnaen
(1979) menjelaskan bahwa masing-masing
kelompok etnis di Indonesia cenderung menilai
baik terhadap kelompoknya dan buruk kepada
yang lainya. Namun cukup berbeda jika mereka
hidup di daerah yang heterogen. Yang terjadi
akan menyebabkan berkurangnya stereotipe
negatif antara kelompok, dan kemudian
norma kelompok baru akan muncul untuk
menjembatani perbedaan di antara mereka.
Dalam konteks Indonesia-an ini sangat penting
untuk mencapai identitas nasional seperti apa
yang dinyatakan dalam slogan “Bhinneka

Tunggal Tka”.

Florian Pohl Drift(2007) mengambarkan
identitas Islam melalui pendidikan sebagai
agen dalam menciptakan keharmonisan dan
perdamaian di Indonesia. Phol menggambarkan
sekolah Islam di Indonesia merupakan bagian
daripertukaran dannegosiasi antarakepentingan
negara dan agama sejak sekolah mereka
memperkenalkan unsur-unsur dimasukkannya
Hal

ini telah menopang kehidupan rukun dan

keterbukaan untuk keanekaragaman.

damai pada keragaman budaya dan agama
di Indonesia. Penelitian yang dilakukan oleh
Pohl menekankan pekembangan sosiologis
pendidikan Islam mulai dari kemerdekaan
sampai fase awal milenium baru (2000-an) saat
Indonesia menghadapi wacana pluralisme dan

inklusivitas di ruang publik.

Huda (2012) menunjukkan bahwa

masyarakat Yogyakarta memahami

keistimewaan wilayahnya meliputi aspek
sejarah, politik, budaya dan pengelolaan
administrasi ~ pemerintahan. Masyarakat
Yogyakarta menilai identitas sosialnya sangat

positif dibandingkan dengan identitas sosial



Jurnal Psikologi Integratif
Vol. 4, Nomor 2, 2016
Halaman 113-127

lainnya. Sehingga ketika berhadapan dengan

identitas nasional masyarakat Yogyakarta

yang
demonstrasi jalanan

memilih  strategi  kompetisi  sosial

diekspresikan melalui

maupun parlementer. Hal ini dilakukan
untuk mempertahankan status keistimewaan
Yogyakarta.

Penelitian yang akan dilakukan

memiliki perbedaan dari studi-studi terdahulu.

Pertama, pada fokus permasalahan ingin
menelaah lebih dalam bentuk-bentuk identitas
citizenship serta bagaimana masyarakat Muslim
lokal yang menguat identitas sosialnya tersebut
memaknai citizenship-nya dalam bingkai
lokal maupun nasional. Kedua, penelitian
ini menggunakan pendekatan etnografi dan
fenomenologi yang akan melihat langsung
ke lapangan hal-hal yang dirasakan oleh
masyarakat Muslim Yogyakarta. Etnografi
digunakan untuk mengetahui bagaimana
proses konstruksi identitas citizenship Muslim
Yogyakarta terhadap Identitas agamanya.
Sedangkan fenomenologi digunakan untuk
memahami bagaimana Muslim Yogyakarta
memaknai identitas citizenship-nya baik lokal
maupun nasional. Dari beberapa perbedaan
yang telah disebutkan, kiranya penelitian ini
memiliki orisinalitas dan tingkat kebaruan isu
terkait dengan masalah multikulturalisme dan

nasionalisme dalam bingkai keindonesiaan.

Konstruksi Identitas dalam Perspektif Teori

Kategorisasi Diri

Teori kategorisasi diri oleh Turner dan
muridnya (Shaw, 2003) diclaborasikan untuk
identifikasi

kelompok dengan hipotesisnya menjelaskan

memahami individu terhadap

bahwa individu berfikir secara relasional,

Konstruksi Identitas Citizenship pada Muslim di
Yogyakarta

dimana konsep diri individu yang termasuk
dalam identitas sosial bukan sesuatu yang
permanen tetapi dibentuk lagi dalam setiap
situasi baru berdasarkan pada kesesuaian dari
apa yang menjadi bagian dari diri dan situasi

baru.

Menurut Farr (Hogg, dkk, 2004)
kategorisasi diri merupakan komponen kognitif
dari perluasan perspektif identitas sosial untuk
mengetahui bagaimana kategorisasi diri terjadi
dan orang lain membentuk identifikasi sosial
dengan menghubungkan ciri-ciri kelompok dan
fenomena kelompok. Senada dengan pendapat
di atas Oakes (Oldmeadow, dkk, 2005) memberi
definisi kategorisasi diri adalah sebagai proses
kognitif yang berkaitan dengan pengumpulan
individu, termasuk diri sebagai satu unit yang
terjadi pada level kelompok. Berdasarkan kedua
pendapat tersebut pada intinya kategorisasi diri
mengarah pada penggunaan psikologi kognitif
untuk menjelaskan proses yang terjadi dalam
hubungan antar kelompok seperti pembentukan

identitas sosial.

Melalui diri

mengakibatkan seseorang merasa memiliki

kategorisasi akan
kesamaan dengan anggota pada kelompok di-
dalam dan cenderung melihat berbeda terhadap
anggota kelompok diluar. Kategorisasi diri
meliputi sikap, kepercayaan, nilai, perasaan,
norma, gaya bicara dan properties lain yang
relevansi

dipercaya berhubungan dengan

kategorisasi antar kelompok (Stets, dkk, 2005).

Amado

secara garis

Menurut Turner (Padilla,
M. Perez, William, 2003)
besar kategorisasi diri dalam konteks sosial
merupakan kategorisasi sosial yang melihat
unsur kognitif sebagai dimensi terpenting

117



Jurnal Psikologi Integratif
Vol. 4, Nomor 2, 2016
Halaman 113-127

dari proses identitas sosial. Kognitif orang
mewakili kelompok dalam bentuk prototype
yang berhubungan dengan atribut yang sama
dari anggota kelompok dan struktur hubungan
dalam kelompok serta model perbedaan yang
terjadi pada kelompok. Prototype adalah
kognitif sosial yang dibentuk sesuai dengan
prinsip meminimalisasi ratio antara perbedaan
dalam kelompok dan antar kelompok dengan
menekankan pada perbedaan dan pembentukan
kategori yang menyukai pada atribut kelompok
sendiri (Hogg, Michael. Abrams, Dominic.
Otten, Sabine. Hinkle,Steve, 2004). Prototype
secara luas bergerak dari satu situasi ke situasi
lain sebagai fungsi dari kerangka perbandingan
dalam dan

sosial anggota kelompok di

kelompok diluar.

Proses  kategorisasi  mengarahkan

lebih

individu lain sebagai individu yang unik

individu untuk melihat terhadap
melalui lensa prototype sampai menyebabkan

terjadinya depersonalisasi, dimana secara

umum  depersonalisasi  dipahami terlibat
dalam meningkatkan identitas sosial (Mullen
Brian. Migdal Michael J. Rozell Drew, 2003).
Prototype  berdasarkan persepsi terhadap
anggota kelompok diluar disebut stereotyping:
“kamu melihat mereka sebagai sesuatu
yang sama dengan yang lain serta memiliki
atribut dari kelompok di luar”. Kategorisasi
terhadap diri sendiri berarti melakukan proses
depersonalisasi pada diri sendiri. Kategorisasi
pada diri sendiri menghasilkan perilaku
normatif dalam kelompok, komformitas dan
pola hubungan kelompok sendiri, kepercayaan,
dan solidaritas (Hogg, Michael. Abrams,

Dominic. Otten, Sabine. Hinkle, Steve. 2004)

118

Konstruksi Identitas Citizenship pada Muslim di
Yogyakarta

Kategorisasi juga sebagai unsur kognitif
mempunyai beberapa pengaruh yang penting
dan bernilai dalam pembentukan persepsi dan
konsep diri dalam situasi tertentu. Sebagai
contoh gender, dan ras selalu terkait dengan
situasi kategorisasi sosial. Orang menggunakan
akses kategorisasi untuk memahami konteks
sosial dalam ruang lingkup perilaku nyata.
Dalam  penyelidikan  secara  mendalam
kategorisasi mengindentifikasi hal-hal yang
sama dan berbeda diantara orang yang disebut
dengan struktur atau perbandingan, selain itu
kategorisasi yang bertanya mengenai alasan
tingkah laku seseorang disebut sebagai normatif
(Hogg, Michael. Abrams, Dominic. Otten,

Sabine. Hinkle, Steve. 2004)

Kategori-kategori sosial sangat

bermanfaat untuk menyederhanakan dan
membuat sesuatu menjadi teratur, hal ini semata-
mata disebabkan karena dunia merupakan
tempat yang terlalu kompleks sehingga kita tidak
akan berhasil menghadapinya tanpa keberadaan
cara-cara untuk  menyederhanakan  dan
mengaturnya (Brown, Rupert. 2005). Campbell
Rupert. 2005) mengidentifikasi

keberadaan sesuatu yang tampak menyebabkan

(Brown,

entitas diskrit tertentu (yaitu: orang) dipandang
sebagai kelompok, yaitu sebuah property yang
disebutnya entitavity. Entitavitas itu meliputi
nasib serupa (common fate), kesamaan
dan kedekatan (proksimitas). Orang yang
melakukan

kejadian serupa (common fate) dapat disebut

sesuatu  bersama-sama  atau
membentuk kategorisasi. Turner dan kawan-
kawan berpendapat bahwa apapun yang terjadi
dan dalam situasi apapun secara umum, tingkat
dasar untuk mengkategorisasikan orang adalah
berdasarkan kelompok sosialnya (social group).

Dimana tingkat superordinat dan subordinatnya



Jurnal Psikologi Integratif
Vol. 4, Nomor 2, 2016
Halaman 113-127

adalah manusia (human being) dan perbedaan
individual (individual differences).

CitizenshipSebagai Model Identitas Bersama

Marshal (1950)

citizenship sebagai suatu kumpulan hak dan

mendefinisikan
kewajiban yang memberi individu identitas
legal formal. Sedang menurut Turner (1997)
Citizenship dipahami sebagai seperangkat
kewajiban dan hak yang diberikan kepada
individu sebagai anggota dari komunitas politik.
Komunitas politik ini bukan semata-mata partai
politik yang memiliki ideologi tertentu. Namun
lebih mengacu pada adanya jaminan hak dan
kewajiban kepada individu secara seimbang.
Sehingga konstruksi citizenship lebih bersifat
dinamis bukan statis karena orientasinya lebih

luas meliputi lokal, nasional bahkan global.

Ilmuwan politik berpendapat citizenship
tidak hanya pemikiran mengenai pencarian akses
atas keterbatasan ekonomi dan dominasi politik,
tetapi berkaitan dengan pertanyaan-pertanyaan
mengenai identitas dalam masyarakat sipil dan
budaya (Turner, 1998).Dimensi budaya dari
citizenship sekarang merupakan komponen
esensial dari studi-studi citizenship. Khususnya
dalam konteks dimana ada ambiguitas politik
seputar analisis terhadap fragmentasi budaya
dan postmodernisme.Sebab tujuan utama dari
adanya citizenship adalah untuk mencapai civic
virtue atau kebaikan dalam sipil sebagai fungsi

dari demokrasi.

Identitas-identitas citizenship dan budaya-
budaya ternyata

identitas-identitas nasional dan budaya-budaya

citizenship merupakan
nasional. Hal ini dikaitkan dengan pendapat
Anderson (1983) yang mendefinisikan bangsa

sebagai komunitas terbayang dan bangsa yang

Konstruksi Identitas Citizenship pada Muslim di
Yogyakarta

merupakan ciptaan (James, 1996). Maka sebuah
komunal berbasis citizenship secara konsisten
akan diperbahurui dalam ingatan kolektif
melalui perayaan tentang nostalgia, peringatan
umum dan

perjuangan nasional secara

pengalaman kolektif yang terus digelorakan.

Berakar dari perkembangan masyarakat
yang menuju era modern, citizenship dapat
dilihat sebagai bentuk solidaritas sosial. Dan
menjawab pertanyaan bagaimana masyarakat
vang penuh dengan perbedaan eksis diantara
kelompok-kelompok sosial yang berbeda
dan komunitas yang berbeda dalam sebuah
negara-bangsa? Alasanya dengan menurunya
pengaruh agama resmi, citizenship memberikan
pada kita sebuah nasional dan budaya bersama,
seperangkat identitas bersama, dan sistem
nilai bersama (Turner, 1997). Pada akhirnya
citizenship  merupakan model identitas
bersama yang menjadi dasar fundamental bagi

masyarakat dalam lingkungan multikultural.

Indonesia sebagai sebuah negara-
bangsa, sebagaimana pendapat Bruner (1972)
terdapat ada sekitar 300 etnis hidup di Indonesia
dan berbicara dengan 250 bahasa yang berbeda.
Penting dimunculkan kesadaran kewargaan
atau citizenship yang mengaksentuasikan hak
dan kewajiban dalam konteks negara bukan
hanya pada tataran sentimen primordial.
Sehingga identitas nasional sedapat mungkin
akan diletakkan lebih tinggi daripada identitas

sosial lainya.

Berdasarkan perkembangan kategorisasi
sosial yang dikemukakan oleh Turner (1989)
citizenship harus dikembangkan menjadi
kategori yang bersifat superordinat.Dimana
kategori superodinat berfungsi sebagai payung

119



Jurnal Psikologi Integratif
Vol. 4, Nomor 2, 2016
Halaman 113-127

yang menaungi semua kategori sosial yang ada
di dalamnya.Lebih jauh piikiran, perasaan dan
perilaku dalam kategori-kategori yang berbeda
bukan disatukan atau dilumpuhkan namun

ditransformasi untuk tujuan yang lebih luas.
Metode

Penelitian ini merupakan jenis penelitian
deskriptif  kualitatif.
Arikunto (1998:245), pada umumnya penelitian

Menurut  Suharsimi
deskriptif merupakan penelitian non hipotesis,
sehingga dalam langkah penelitiannya tidak
memerlukan hipotesis tetapi menggambarkan
apa adanya tentang suatu variabel, gejala atau

keadaan.

Sumber data penelitian ini akan

dipahami melalui pendekatan fenomenologi.
yang
menggambarkan arti dari pengalaman hidup

Fenomenologi adalah  pendekatan
(lived experience) dari beberapa individu
mengenai suatu konsep atau phenomenon
1998).
(1994) terdapat beberapa proses inti dalam

(Creswell, Menurut  Moustakas

penelitian  fenomenologi  yaitu, epoche,
reduction, imaginative variation dan synthesis
and essensce.

of meanings Penggunaan

pendekatan fenomenologi selain bertujuan
untuk menangkap makna terdalam dari
identitas citizenship Muslim Yogyakarta juga
untuk mencari asas-asas budaya, sejarah dan
politik yang mewarnai pembentukan makna itu

sendiri.

adalah

utama data penelitian yaitu yang memiliki

Subjek  penelitian sumber
data mengenai variabel-variabel yang diteliti
(Azwar, 2003). Untuk memperoleh gambaran
dan informasi yang jelas tentang dinamika
konstruksi  identitas

120

citizenship  Muslim

Konstruksi Identitas Citizenship pada Muslim di
Yogyakarta

yogyakarta peneliti menentukan subjek

penelitian dengan memilih subyek yang
dianggap repersentatif dapat mengungkap

aspek-aspek dari pertanyaan penelitian.

Adapun subyek penelitian ini terdiri
dari para tokoh Muslim yang aktif dalam
organisasi formal maupun informal. Kedua,
adalah informan yang terdiri dari masyarakat
Muslimyang secara geneologis berasal dari
daerah istimewa Yogyakarta. Untuk penentuan
informan penelitian ini digunakan teknik
snowball (Singaribun, 2010) dengan asumsi
bahwa data yang diperoleh akan selalu
berkembang dan kompleks berdasarkan variasi
dari jumlah subyek dan informan penelitian.
Guna mengantisipasi keterbatasan peneliti
dalam pengumpulan data maka, peneliti akan
melibatkan sejumlah mahasiswa yang cakap
dalam teknik interview dan observasi untuk
membantu pengumpulan data-data penelitian

yang dibutuhkan.

Guna  memperoleh  data

yang
representatif baik data primer maupun data
sekunder dalam penelitian kualitatif menurut
Lofland dan Lofland 1999)

menggunakan metode observasi partisipan,

(Moleong,

dokumentasi dan wawancara mendalam.
Ketiga metode pengumpulan data digunakan
untuk memperoleh fakta-fakta psikologis
dari individu maupun kelompok yang tengah
berhadapan dengan tekanan politik dan arus
demokrasi dalam mencapai identitas sosial

positif keistimewaan Yogyakarta.

dilakukan di
Istimewa Yogyakarta

Penelitian ini
lingkungan Daerah
yang merepresentasikan kondisi keislaman

yang khas di tingkat lokal. Dengan kancah



Jurnal Psikologi Integratif
Vol. 4, Nomor 2, 2016
Halaman 113-127

lapangan difokuskan pada lokasi di sekitar
pusat Keraton Kasultanan Yogyakarta. Untuk
menganalisa data penelitian digunakan teknik
analisa data coding (Strauss dan Corbin 1990),
1) Open

coding: merupakan proses untuk mengurai,

dengan tahapan sebagai berikut:

menelaah, mengartikan  membandingkan,
mengkategorisasikan data penelitian melalui
proses penelaahan yang teliti yang dilakukam
secara teliti dan mendetail. 2) Axial coding:
merupakan prosedur yang diarahkan untuk
melihat keterkaitan antara kategori-kategori
yang dihasilkan melalui open coding, dimana
spesifikasi dan  pemetaanya  didasarkan
pada ciri hubungan kontekstual, lakuan, ciri
interaksional dan implikasi. 3) Selective coding:
kegiatan memilih dan mensistematisasikan data
dan gambaran konsepsinya guna menyusun
story line atau suatu tatanan proposisi yang
membentuk untaian pernyataan tertentu secara

sistematis.

Model analisa data seperti ini sangat

sesuai dengan orientasi penelitian yang
menginginkan munculnya kedalaman dari
fakta-fakta psikologi yang membangun sebuah
konstruksi pikiran, perasaan dan perilaku atas

identitas citizenship di Yogyakarta.
Hasil

Konstruksi Identitas Citizenship Muslim

Yogyakarta

Konstruksi identitas  citizenship
Muslim Yogyakarta tidak dapat dilepaskan dari
dinamika antar identitas sosial yang dimiliki
oleh individu baik yang bersifat primordial
maupun instrumental. Identitas primordial
terkait dengan afiliasi individu dengan etnisitas,
budaya dan agama sedangkan identias yang

bersifat instrumental terkait dengan kebangsaan.

Konstruksi Identitas Citizenship pada Muslim di
Yogyakarta

Identitas citizenship Muslim Yogyakarta
berkaitan dengan karakter komunal yang sudah
menjadi kultur dari masyarakat Indonesia
pada umumnya yang menekankan pada
kebersamaan. Ikatan kebersamaan ini sangat
kuat sebagai kosekuensi dari model budaya

komunal, sebagaimana wawancara berikut:

Orang di Indonesia itu hidup berkomunal
tidak hanya soal agama soal golongan
agama ada, karena kultur masyarakat
kita itu kultur yang bersifat paguyuban,
komunalistik  hidup  bersama-sama,
kebersamaaanya itu sangat kuat (WII,

24-26).
tidak

mengalami benturan dengan identitas lain jika

Identitas  keislaman akan
dapat berhubungan dengan multikuturalisme,
multisains dan multi apapun yang bersifat
mengglobal sebagaimana wawancara berikut

ini:

Saya lebih percaya Islam yang sudah
bersentuhan dengan secara terbuka
dengan multikultur, multisains, multi
segala-galanya itu kalau bisa merespon

islam akan lebih kaya (WIII, 12-15)

Ajaran Islam membedakan relasi seiman
dan beda iman dalam kaitanya dengan tindakan
sosial. Sesama Muslim dianggap sebagai
saudara sedangkan di luar Islam dianggap
sebagai tetangga. Meskipun demikian tidak
ada perlakuan diskriminatif terhadap non Islam
yang berada dalam satu perkampungan, karena
mereka memiliki hak tetangga yang wajib
diberi perlakuan yang sama saat membutuhkan

bantuan, sebagaimana wawancara berikut ini:

dalam Islamitu ada hak saudara seagama,
ada hak tetangga ya..jadi misalnya kalau
121



Jurnal Psikologi Integratif
Vol. 4, Nomor 2, 2016
Halaman 113-127

di sini ada donor darah prioritas pada
sesama Muslim, kalau dari luar yang non
Muslim minta darah tidak kita layani,
tetapi kalau warga Jogokariyan meskipun
non Muslim kita akan layani karena dia
punya hak tetangga. Di sini warga non-
Muslim minta bantan beasiswa anaknya
untuk modal usaha akan kita layani
karena mereka punya hak tetangga, tapi
dari yang luar kampung dia tidak punya
hak. Tetapi kalau Muslim dari luar kita
bantu karena dia punya sesama Muslim
(WIL111-116)

Kategorisasi agama dalam kehidupan
Muslim Yogykarta tidak hanya bersifat mono
dimensional dengan hanya menekankan
aspek ritus semata. Namun agama juga dapat
digunakan sebagai media sosial yang dapat
mempertemukan pemeluk agama yang berbeda-
beda. Secara tegas disebutkan bahwa selain
aspek vertikal agama juga memiliki etika dan
kemanusiaan yang memungkinkan munculnya
yang
beragama, sebagaimana wawancara berikut ini:

visi sama dalam kehidupan umat

Pengalaman saya agama itu memiliki
dua aspek yaitu horizontal dan vertikal,
lha..yang hamblun minallah itu isinya
dua, teologi dan ritus itu non kooperatif
non segala-galanya itu hak yang sangat
privat. Tapi yang hablun minannas itu
kan etika dan kemanusiaan semua agama
ketemu di situ (W 11, 56-59)

Ekpresi kehidupan Muslim Yogyakarta
dibuktikan

penerimaan warga non-Muslim di lingkungan

sebagai  warganegara dengan

Masjid Jogokaryan, memberi kebebasan
menjalankan peribadatan yang berbeda serta
membuka akses pelayanan kesehatan bagi

122

Konstruksi Identitas Citizenship pada Muslim di
Yogyakarta

yang membutuhkan, sebagaimana wawancara

berikut ini:

di sebelah Masjid Jogokariyan ini
rumah tokoh agama nasrani yang sering
digunakan  sembahyang, pemiliknya
namanya Ignatius tidak ada persoalan,
biasa di klinik masjid ini orang pakai
salib beorbat di sini ini biasa, waktu
gempa itu warga-warga Khatolik, Kristen
vang sakit di rawat di masjid tidak ada

persoalan (W 111, 90-93)

Muslim  Yogyakarta ~ menafsirkan
bahwa Pancasila sebagai dasar negara justru
sangat sesuai dengan semangat keislaman.
Ketuhanan Yang Maha Esa meskipun berasal
dari agama Islam tetapi dapat diterima oleh
semua kelompok agama. Hal ini disebabkan
adanya kesadaran Islam sebagai mayoritas
dan adanya kesadaran menjaga kebersamaan
serta harmonisasi itu lebih penting dari pada
identias

mengedepankan masing-masing

kelompok sebagaimana wawancara berikut:

Ketuhanan YME itu milik Islam tetapi
disadari diakui bahwa yang mayoritas
Islam tidak menjadi masalah. Adanya
kesadaran dalam menjaga kebersamaan
itu, harmonisasi itu lebih penting
daripada ciri-ciri individu dan kelompok
vang lebih ditonjolkan, meskipun ke
dalam memaknai secara berbeda, tetapi
dalam kebersamaan ya dimaknai secara

bersama (W I, 67-70)

Pandangan yang lebih egalitar terhadap
Pancasila sebagai simbol dari penerimaan
terhadap ideologi yang tidak sepenuhnya
berbasis nasionalisme tetapi juga agama dalam

pengelolaan negara. Hal ini dianggap bahwa



Jurnal Psikologi Integratif
Vol. 4, Nomor 2, 2016
Halaman 113-127

hubungan antara nasionalisme dan agama telah
berjalan sesuai dengan cita-cita pendirian dari
negara Indonesia, sebagaimana wawancara

berikut ini:

Pancasila itu bukan nasionalisme bukan
juga agama.mengenai hubungan antara
negara dan agama bung Hatta pernah
mengatakan dengan tegas” Kita tidak
hendak mendirikan negara nasional
modern yang memisahkan antara agama
dan negara, karena boleh jadi hukum-
hukum agama akan menjadi hukum
negara melalui objektivikasi di parlemen,
maka ianya tidak lagi dsebut hukum
agama, tetapi hukum negara (W II, 222-
226)

Secara lebih jauh relasi antara identitas
agama dan negara disebutkan bahwa kehidupan
negara merupakan bagian dari kehidupan agama
sejak jaman dahulu jaman nabi pun juga begitu,
nabipun juga pernah membela dalam perang
Hizbul Fudzul, membela suku Qurais, bukan
agama saat dia belum diangkat jadi rasu/, dan
juga dalam piagam madinah siapapun orang
madinah Yahudi, Nasrani atau Islam wajib
membela negara madinah dimana mereka hidup
dan tinggal, sebagaimana wawancara berikut

ini;

karena negara itu bagian dalam
kehidupan agama, sejak jaman dahulu
Jjaman nabipun juga begitu, nabipun juga
pernah membela dalam perang Hizbul
Fudzul, membela suku Qurais, bukan
agama saat dia belum diangkat jadi
rosul, dan juga dalam piagam madinah
Yahudi,

Nasrani atau Islam wajib membela

siapapun  orang  madinah

Konstruksi Identitas Citizenship pada Muslim di
Yogyakarta

negara madinah dimana mereka hidup
dan tinggal (W 111, 80-86)

Identitas agama yang bersifat subtantif
dalam diri seseorang akan dapat menjadi pijakan
dalam mengelola perbedaan-perbedaan seperti
dalam konteks multikulturalisme dan persoalan
pluralisme. Salah satunya adalah dimensi dari
ajaran tasawuf memiliki kontribusi dalam
penerimaan terhadap isu-isu kebhinekaan,

sebagaimana wawancara berikut ini:

Saya menemukan isu HAM, multikultural,
isu gender, itu tidak ada dari referensi
barat, justru isu mondial yang sedemikian
liberal itu justru saya dapat menemukan
dasar pijakan itu, tanpa kehilangan
identitas santrinya itu justru di tasawuf,
saya sudah ngajar tasawuf selama 20

tahun (W1, 45-48)

Konstruksi identitas citizenship
Muslim Yogyakarta dibentuk melalui proses
kategorisasi diri dan identifikasi terhadap ajaran
agama [slam yang terjadi secara terus menerus.
Di samping itu konstruksi identitas citizenship
Muslim Yogyakarta tidak dapat dilepaskan dari
akulturasi budaya masyarakat Yogyakarta yang
syarat dengan nilai-nilai spiritual dan sosial.
Tampak sekali bahwa kesadaran atas identitas
citizenship mampu membentuk sebuah pola
pikir, sikap dan perilaku yang saling menghargai
antar sesama warga negara. Sehingga semua
warga yang ada di dalamnya merasa memiliki
persamaan hak dan kewajiban dalam kerangka

Negara kesatuan Republik Indonesia.

Makna Identitas
Yogyakarta

Citizenship  Muslim

Muslim Yogyakartamengkategorisasikan
dirinya sebagai orang Jawa, orang Indonesia dan
123



Jurnal Psikologi Integratif
Vol. 4, Nomor 2, 2016
Halaman 113-127

orang Islam secara total. Relasi diantara ketiga
kategorisasi sosial tersebut berjalan secara
seimbang tanpa ada yang tereduksi oleh yang

lainnya sebagaimana wawancara di bawah ini:

Kalau saya di sini saya orang Jawa
100% orang Jawa, saya orang Indonesia
100% orang Indonesia, dan saya orang
Islam 100% orang Islam maka di sini
(Masjid Jogokaryan) logo itu tulisan
Jawa, tulisan Indonesia dan tulisan Arab

(WL, 75-78)

Dalam konteks relasi

dikelola

manunggaling kawulo gusti yang menjadi

Yogyakarta

kewargaan melalui ~ konsep

komitmen dan harus dijunjung tinggi dalam
sebuah tatanan bersama. Konsep ini merupakan
cara untuk membangun hubungan dengan yang

lain, sebagaimana wawancara berikut ini:

Penataanya didasarkan atas
manunggaling kawulo lan gusti, yang
mana kesepakatan antara kawola lan
gusti ini menjadi komitmen yang harus

dijunjung tinggi (W I11,102-105)

Identitas Islam yang menjadi bagian

dalam  konstruksi  identitas  citizenship
dipersepsikan memiliki keluasan ruang gerak.
Dimana dalam banyak hal Islam dapat berelasi
dengan budaya dari agama manapun dalam
mengeskpresikan hubungan yang sifat vertikal
praktik ibadah dalam maupun horizontal,

sebagaimana wawancara berikut:

Islam itu ada ruang yang buka seluas-
luasnya, orang islam bisa pakai sarung
itu bagian dari budaya Hindu, bisa pakai
jas dan celana panjang yang itu budaya
Kristen, ya..mau bisa pakai jubah yang
itu model India tidak ada persoalan
mengenai Islam itu sendiri (W 11, 40-44)

124

Konstruksi Identitas Citizenship pada Muslim di
Yogyakarta

Identitas citizenship Muslim Yogyakarta

tidak hanya sekedar berkaitan dengan
homogenitas tetapi juga hubungan yang bersifat
heterogenitas. Bahkan masuk ke dalam wilayah
privat identitas keagamaan yang biasanya
dihindari karena batas-batas kategorisasi terlalu
kuat. Anehnya batas-batas kategorisasi dalam
agama dapat dilewati tanpa kehilangan identias
masing-masing,

berikut:

sebagaimana  wawancara

Saya ini biasa ceramah di perayaan
natal ini, yang kemarin tema besarnya
“berjumpa dengan Allah dalam Kelurga™
ini di dalam Al Quran tidak pernah ada
kata menemukan tuhan tetapi menjumpai
ayatnnya wa man kana yarju ligoa rabbihi
fal yakmal
siapa yang ingin berjumpa Tuhannya
maka berbuat baiklah(W I, 35-38)

aamila sholihin...barang

Batas-batas kategorisasi sosial
yang dilampau oleh Muslim Yogyakarta
menunjukkanbahwaadanyaproses transformasi
kategorisasi yang bersifat primordial —
instrumental menuju kategori yang bersifat
subtansial. Kategori ini diyakini lebih bersifat
superior dan lebih bisa diterima keberadanya
karena sifatnya yang tidak memihak kepada
salah satu kategori tetapi melindungi semuanya

dalam bingkai yang lebih luas.
Diskusi

Konstruksi identitas citizenship Muslim
Yogyakarta dilakukan dengan memperluas
kategorisasi agama Islam melalui elaborasi
secara  kultural dan nasional. Muslim
Yogyakarta justru menggunakan ikatan agama
bukan sebaliknya melepaskan diri darinya untuk

memperoleh identitas citizenship-nya. Hal ini



Jurnal Psikologi Integratif
Vol. 4, Nomor 2, 2016
Halaman 113-127

bertolak belakang dengan konsep citizenship
dari Turner (1997) yang mengakatan bahwa
menurunya pengaruh agama resmi, citizenship
memberikan pada kita sebuah nasional dan
budaya bersama, seperangkat identitas bersama,

dan sistem nilai bersama.

Pengaruh identitas agama yang bersifat
mengakar dalam kehidupan Muslim Yogyakarta
justru memberi landasan bagaimana konstruksi
identitas citizenship dilakukan. Tidak dipungkiri
bahwa faktor yang menyebabkan hal tersebut
adalah masih kuatnya identitas agama dalam
konstruksi identitas citizenship karena agama
berkaitan erat dengan kultur Jawa yang sudah
mengakar dalam dimensi kognitif masyarakat
Yogyakarta. Secara tegas tercermin dalam
pemaknaan Muslim Yogyakarta terhadap

identitas citizenship-nya

“Kalau saya di sini saya orang
Jawa 100% orang Jawa, saya orang
Indonesia 100% orang Indonesia, dan
saya orang Islam 100% orang Islam
maka di sini (Masjid Jogokaryan) logo
itu tulisan Jawa, tulisan Indonesia dan

tulisan Arab”.

Konstruksi identitas citizenship
Muslim Yogyakarta juga berjalan linier dengan
kategorisasi dan identifikasi terhadap akulturasi
keagamaan dan budaya yang dimiliki. Agama
dan budaya dipandang lebih dahulu menjadi
identitas sosial Muslim Yogyakarta, sedangkan
identitas citizenship muncul sebagai payung
dari keberadaan identitas agama dan budaya.
Hal ini sesuai dengan pendapat Turner dan
kawan-kawan (1989) bahwa apapun yang
terjadi dan dalam situasi apapun secara umum,

tingkat dasar untuk mengakategorisasikan

Konstruksi Identitas Citizenship pada Muslim di
Yogyakarta

orang adalah berdasarkan kelompok sosialnya

(social group).

Identitas budaya dan identitas agama
dapat saling bertemu dan mempengaruhi satu
dengan lainnya justru memperkuat identifikasi
sosial terhadap agama yang sudah mengalami
proses indigenisasi dalam kultur Jawa. Muslim
Yogyakarta sudah tidak lagi merisaukan atau
gelisah dengan struktur formal ke Indonesia
yang oleh sementara kelompok dianggap tidak
mengakomodasi kepentingan Islam. Bahkan
Pancasila dianggap sudah merepresentasi
ideal

mengatasi berbagai macam perbedaan yang

identitas  citizenship  yang dalam
ada dalam konteks keindonesiaan. Menurut
Muslim Yogyakarta “Pancasila itu bukan
nasionalisme bukan juga agama”. Meskipun
demikian di dalam Pancasila terdapat simbol
keunitasan sebagai dasar pijakan dalam rangka
mengakomodasi perbedaan keyakinan antar
umat beragama. Simbol keunitasan tersebut
justru terletak dalam sila pertama yaitu

Ketuhanan Yang Maha Esa.

Pergaulan yang dinamis dalam konteks

keindonesiaan  tidak membuat = Muslim
Yogyakarta mengalami konflik atau ketegangan
dengan identitas budaya, agama dan etnis
lainnya. Justru Muslim Yogyakarta memaknai
secara positif terhadap identitas citizenship-nya
sebagai komponen dari identitas yang bersifat
superordinat yaitu Bhinneka Tunggal Ika.
Dalam hal ini Muslim Yogyakarta melakukan
rekategorisasi terhadap identitas agama maupun
identitas budaya menjadi identitas yang bersifat
lebih luas yang mengatasi sentimen primodial
untuk menuju suatu kehidupan bangsa yang
harmoni.

125



Jurnal Psikologi Integratif
Vol. 4, Nomor 2, 2016
Halaman 113-127

Kesimpulan

Konstruksi identitas citizenship Muslim
Yogyakarta dilakukan dengan memperluas
kategorisasi agama Islam melalui elaborasi
kultural

Yogyakarta justru menggunakan ikatan agama

secara dan nasional. Muslim
bukan sebaliknya melepaskan diri darinya
untuk memperoleh identitas citizenship-nya.
Hal ini bertolak belakang dengan konsep
citizenship pada umumnya yang mengatakan
bahwa menurunya pengaruh agama resmi,
citizenship memberikan pada kita sebuah
nasional dan budaya bersama, seperangkat

identitas bersama, dan sistem nilai bersama.

Pergaulan yang dinamis dalam konteks
tidak

Yogyakarta mengalami konflik atau ketegangan

keindonesiaan membuat  Muslim
dengan identitas budaya, agama dan etnis
lainnya. Justru Muslim Yogyakarta memaknai
secara positif terhadap identitas citizenship-nya
sebagai komponen dari identitas yang bersifat
superordinat yaitu Bhinneka Tunggal Ika.
Dalam hal ini Muslim Yogyakarta melakukan
rekategorisasi terhadap identitas agama maupun
identitas budaya menjadi identitas yang bersifat
lebih luas yang mengatasi sentimen primodial
untuk menuju suatu kehidupan bangsa yang
harmoni.

Kepustakaan

Creswell, J. W. (1998). Qualitative inquiry and
research design: choosing among five
traditions. California. Sage Publications

Emily, S. (2003).The role of social identity in
resistance to international criminal law:
the case of Serbia and the ICTY. Berkeley
Program in Soviet and Post-Soviet Studies
University of California, Berkeley.

126

Konstruksi Identitas Citizenship pada Muslim di
Yogyakarta

Haslam, A.S.(2001). Psychologyin organzation
(the social identity approach). New Delhi.
Sage Publication.

Hogg, M., Abrams, D., Otten, S., Hinkle, S.
(2004). The social identity perspective
intergroup relations, self-conception, and

small groups. Small Group Research, Vol.
35, No. 3, pp. 246-2 Sage Publication.

Jaspars, JM.F. & Warnaen, S. (1979).
Intergroup relations, ethnic identity and
self-evaluation in Indonesia. Henry Tajfel
(eds). Social Identity and Intergroup
relation. Cambride University Press.
London.

Julian, O., Foddy, M. Platow, M, J. (2005).Task-
groups as self-categories: a social identity
perspective on status generalization.
http://www.uiowa.edu/~grpproc/crisp/

crisp.html

Kelman, H.C. and Hamilton, V. L. Crimes of
Obdience: Toward a Social Psychology of
authority and responsibility. New Haven,
CT: Yale University Press.

Marshall, T.H (1950). Citizenship and social
class and other essays (Cambridge
University Press).

Munawwar-Rachman, B. (2011). Reorientasi
pembaharuan Islam; sekularisme,
liberalisme, dan pluralisme paradigma
baru Islam Indonesia. Yayasan Abad
Demokrasi. Jakarta

Padilla, A. M., Perez, W. (2003).Acculturation,
social identity, and social cognition: a
new perspective. Hispanic Journal of
Behavioral Sciences, Vol. 25, No. 1, pp.
35-55.

Phol, F. (2007). Interrelligous harmony and
peace building in Indonesia Islamic
Education. C.J. Montiel, N.M.Noor
(eds). Peace Psychology in Asia. Peace
Psychology Books Series.

Stets, J. E. B., Peter, J. Identity theory and social



Jurnal Psikologi Integratif
Vol. 4, Nomor 2, 2016
Halaman 113-127

identity theory. Department of Sociology,
Washington State University, Pullman.

Taher, E. P (eds.). (2011). Merayakan kebebasan
beragama; bunga rampai menyambut
70 tahun Djohan Efendi. Yayasan Abad
Demokrasi. Jakarta

Tajfel. H. (1979). Social identity and intergroup
relation. Sydney. Cambrid University
Press.

Turner, B.S. (1989). Outline of a theory of
citizenship; Sociology, 24,pp, 180-217

Turner. C. John & Giles H. (1981). Intergroup
behavior. Oxford. UK

Keterangan:

Penelitian ini didanai dari Dana Hibah
Penelitian tahun anggaran 2015/2016
Lembaga Penelitian UIN  Sunan
Kalijaga Yogyakarta.

Konstruksi Identitas Citizenship pada Muslim di
Yogyakarta

127



