Mukaddimah: Jurnal Studi Islam
Kopertais Wilayah 111 D.I Yogyakarta
Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 — ISSN 2338-6924 (online) — ISSN 2579-4957 (cetak)

Kritik Al Dzahabi Terhadap Tafsir Falsafi:
Studi Kitab AL Tafsir Wa AlI-Mufassirin

Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

trinurcahvanisaritanjung(@gmail.com, zulfifadhlurrahman@mbhs.ptig.ac.id,
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Universitas PTIQ Jakarta

Abstrak

Integrasi filsafat dalam penafsiran Al-Qut'an sering memicu kekhwatiran berupa
dikotomi sumber tafsir antara otoritas wahyu dan dominasi rasional. Muhammad
Husain al-Dzahabi dalam Al-Tafsir wa al-Mufassiran mengkritik tegas corak tafsir
falsafi yang dianggap menyimpang karena mereduksi sakralitas teks demi justifikasi
rasional semata. Penelitian ini bertujuan membedah struktur kritik Al-Dzahabi
terhadap tafsir falsafi. Studi ini menggunakan metode kualitatif melalui pendekatan
deskriptif-analitis berbasis kepustakaan, dengan mengkaji konsep tafsir falsafi, kitab
al-Tafsir wa al-Mufassiran, dan analisis kritik al-Dzahabi terhadap tafsir falsafi
khusunya beberapa tokoh seperti al-Farabi, Ikhwan al-Shafa, serta Ibnu Sina. Hasil
penelitian ini menunjukkan bahwa Al-Dzahabi menolak pendekatan filsuf seperti
Ibnu Sina dan Al-Farabi karena dinilai melakukan dikotomi sumber tafsir, di mana
teks dipaksa tunduk pada premis logika melalui takwil yang terlepas dari makna akar
kebahasaan dan riwayat yang shahih. Selain itu, analisis kritis penelitian ini juga
menyingkap adanya diskursus standar ganda, di mana Al-Dzahabi menerima
Fakhruddin Al-Razi yang juga filosofis, mengindikasikan bahwa penerimaannya
bergantung pada keselarasan dengan ajaran agama. Secara signifikansi, kajian ini
menawarkan perspektif penting bagi studi keislaman kekinian sebagai kritik terhadap
tren hermeneutika liberal, menegaskan urgensi metodologi tafsir yang menempatkan
wahyu sebagai sumber utama tanpa menafikan peran akal secara proporsional.
Implikasinya, pemikiran Al-Dzahabi berfungsi sebagai filter metodologis untuk
menjaga otentisitas pesan Al-Qur'an di tengah tantangan rasionalisme modern.

Kata Kunci: Al-Dzahabi, Tafsir Falsafi, Al-Tafsir wa al-Mufassirtun, Filsafat

388


mailto:trinurcahyanisaritanjung@gmail.com
mailto:zulfifadhlurrahman@mhs.ptiq.ac.id

Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

Abstract

The integration of philosophy in the interpretation of the Qur'an often triggers
concern in the form of a dichotomy of the source of interpretation between the
authority of revelation and rational domination. Muhammad Husain al-Dzahabi in
Al-Tafsir wa al-Mufassirun strongly criticized the philosophical interpretation that
was considered deviant because it reduced the sacredness of the text for the sake of
rational justification. This research aims to dissect the structure of Al-Dzahabi's
criticism of philosophical interpretation. This study uses a qualitative method
through a descriptive-analytical approach based on literature, by examining the
concept of philosophical interpretation, the book al-Tafsir wa al-Mufassirun, and
the analysis of al-Dzahabi's criticism of philosophical interpretations, especially
some figures such as al-Farabi, Ikhwan al-Shafa, and Ibn Sina. The results of this
study show that Al-Dzahabi rejected the approach of philosophers such as Ibn Sina
and Al-Farabi because they were considered to have a dichotomy of the source of
interpretation, where the text was forced to submit to the premise of logic through
takwil that was independent of the meaning of the root language and authentic
history. In addition, a critical analysis of this research also reveals the existence of a
double standard discourse, in which Al-Dzahabi accepts Fakhruddin Al-Razi who is
also philosophical, indicating that his acceptance depends on alignment with
religious teachings. Significantly, this study offers an important perspective for
contemporary Islamic studies as a critique of liberal hermeneutic trends,
emphasizing the urgency of a methodology of interpretation that places revelation
as the primary source without denying the proportionate role of reason. Implicitly,
Al-Dzahabi's thought serves as a methodological filter to maintain the authenticity
of the Qur'an's message in the midst of the challenges of modern rationalism.

Keyword: Al-Dzahabi, Tafsir Falsafi, Al-Tafsir wa al-Mufassirun, Philosophy

PENDAHULUAN

Perkembangan ilmu pengetahuan dan cabang keilmuan Islam pada masa
Abbasiyah, khusunya ilmu tafsir al-Qur'an mengalami diferensiasi corak yang
mencerminkan dinamika pemikiran umat (Kusroni 2017), mulai dari afsir bi al-ma'tsur yang
mengandalkan riwayat Nabi dan sahabat, Zafsir bi al-ra’yi yang menekankan ijtihad akal,
hingga corak khusus seperti tafsir fighi, kalami (teologis), sufi (tasawuf), dan falsafi
(filosofis) (Syukron Affani 2018). Corak falsafi, yang dipelopori oleh filsuf seperti al-Farabi
dan Ibnu Sina, muncul sebagai respons terhadap integrasi filsafat Yunani, tetapi justru

memicu perdebatan karena dianggap menyimpang dari metodologi mufasir terdahulu.

389
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

Perkembangan ini tidak hanya memperkaya tradisi tafsir, tetapi juga menimbulkan
tantangan metodologis.

Tafsir falsafi, yang banyak dipengaruhi pemikiran filsuf Muslim seperti al-Farabi
(Wiyono 2016), Ibnu Sina (Parlaungan dkk. 2021), dan Ikhwan al-Shafa (Hady 2018),
sering kali mengintegrasikan konsep filsafat Yunani seperti esensi (hakikat), emanasi, dan
tingkatan (hirarki) wujud ke dalam penafsiran al-Qur'an, sehingga berpotensi menyimpang
dari akidah Islam berlandaskan tauhid yang benar. Pendekatan ini kerap menghasilkan
takwil yang berlebihan pada ayat mutasyabihat, mengubah makna literal menjadi
interpretasi metafisik yang spekulatif, dan mengurangi peran nash sebagai sumber utama.
Muhammad Husain al-Dzahabi dalam kitab a/-Tafsir wa al-Mufassirin mengkritik keras
pendekatan ini karena dianggap membahayakan iman umat, menjauhkan tafsir dari
kebenaran syariat, serta menyebabkan kesalahan fatal akibat penggunaan filsafat sebagai
rujukan utama yang mendominasi logika rasional atas wahyu (Fadal 2022). Pandangan
serupa juga muncul dari ulama lain yang menyoroti stagnasi tafsir falsafi akibat
ketergantungannya pada logika rasionalisme berlebih, yang justru mengalienasi ruh al-
Qut'an.

Permasalahan kritik terhadap tafsir falsafi semakin mendesak karena pendekatan
ini tidak hanya menyimpang dari metodologi tafsir yang mengutamakan nash dan riwayat
sahih, tetapi juga memicu polarisasi dalam tradisi Islam klasik antara kelompok rasionalis
dan tekstualis. Al-Dzahabi menyoroti bahwa integrasi filsafat Yunani sering menghasilkan
kontradiksi internal, seperti penafsiran ayat-ayat kausmologi yang bertentangan dengan
doktrin agama, sehingga melemahkan otoritas al-Qut'an sebagai mukjizat mutlak. Lebih
lanjut, kritik ini mengungkap risiko sektarianisme intelektual di mana takwil falsafi memicu
fanatisme buta terhadap pemikiran filsuf, mengabaikan konteks sirah dan ijma' ulama, yang
pada akhirnya menghambat regenerasi ilmu tafsir yang kontekstual dan relevan bagi umat
kontemporer (Nunu Burhanuddin 2022).

Kajian mengenai tafsir falsafi telah banyak dilakukan oleh beberapa peneliti, seperti
Syafieh (Syafich 2017), Ahmad Hakim dkk (Ahmad Husnul Hakim dan Amiril Ahmad
2022), dan Abdul Gofur (Abdul Gofur dkk. 2025). Adapun kajian tentang tafsir falsafi
dalam pandangan al-Dzahabi, terdapat sekian penelitian yang telah dibahas, pertama,

penelitian yang mengkaji aspek penolakan al-Dzahabi terhadap corak tafsir falsafi yang

390
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

dianggap mengandalkan filsafat Yunani dan berpotensi membahayakan akidah umat Islam.
Kajian ini dilakukan oleh Kurdi Fadal (FFadal 2022), penelitian ini hanya fokus pada aspek
penolakan tanpa menjelaskan secara rinci kriteria penafsiran al-Dzahabi maupun
peranannya. Kedwna, penelitian yang dilakukan oleh Ishmatul Karimah Syam, Suryana
Alfathah, Eni Zulaiha dan Khader Ahmad, penelitian ini hanya fokus mengkaji sejarah,
batasan, perdebatan ulama mengenai tafsir falsafi dan kitab-kitab yang bercorak falsafi
(Ishmatul Karimah Syam dkk. 2023). Kefiga, Sementara itu pada kajian yang dilakukan oleh
Nilna Faiziyah, lebih menonjolkan aspek epistemologis dan historis tafsir falsafi dan
perannya sebagai jembatan antara iman dan akal, akan tetapi tidak membahas bagaimana
kritik al-Dzahabi dapat digunakan sebagai alat evaluatif terhadap penafsiran tersebut
(Faiziya 2025). Dari beberapa penelitian tersebut, kajian kritik al-Dzahabi terhadap tafsir
falsafi dengan fokus pada studi kitab a/-Tafsir wa al-Mufassirin belum banyak dikaji, maka
hal ini mengindikasikan adanya kekosongan ilmiah yang perlu dilengkapi.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam kritik Muhammad
Husain al-Dzahabi terhadap corak tafsir falsafi dalam kitab AXTafsir wa al-Mufassirin,
dengan fokus pada argumen metodologis, substansial, dan implikasi akidahnya terhadap
kemurnian pemahaman al-Qut'an. Secara khusus, studi ini mengungkap kriteria penafsiran
al-Dzahabi yang mengutamakan riwayat sahih dan bahasa Arab sebagai benteng terhadap
dominasi filsafat Yunani, serta mengeksplorasi kebaharuan sebagai alat penyaringan takwil
rasional betlebih di era kontemporer (Landing Salsabila Zuhaal 2024). Dari penjelasan
beberapa studi terdahulu yang sudah dijelaskan, penelitian ini mengisi kekosongan ilmiah
dengan merevitalisasi kritik al-Dzahabi untuk regenerasi metodologi tafsir yang
kontekstual, objektif, dan bebas dari penyimpangan sektarian.

Sistematika pembahasan ini disusun secara logis untuk mengungkap kritik al-
Dzahabi terhadap tafsir falsafi dalam a/-Tafsir wa al-Mufassirin. Pembahasan pertama akan
diurai biografi al-Dzahabi. Kedua, penjelasan mengenai tafsir falsafi yang mencakup
definisi, sejarah, karakteristik dan sumber penafsiran. Ketiga, penguraian tentang kitab a/-
tafsir wa al-Mufassirin yang terdiri dari definisi, sumber rujukan, metodologi, dan sistematika
penulisan. Keempat, kritik al-Dzahabi terhadap tafsir falsafi dan analisis mendalam dengan

mengkritik tokoh-tokoh mufasir yang menggunakan pendekatan falsafi dalam tafsirnya,

391
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

dilengkapi dengan menganalisis kritik al-Dzahabi melalui studi tkitabnya, dengan fokus
pada argumen metodologis, substansial, dan implikasi akidah.

Mengkaji  kritik al-Dzahabi terhadap tafsir falsafi dalam a/Tafsir wa  al-
Mufassirin memiliki relevansi mendesak di era kontemporer di mana pemikiran
rasionalisme dan filsafat Barat kembali memengaruhi interpretasi Al-Qur'an melalui
pendekatan hermeneutika modern. Kajian ini penting untuk memperkuat metodologi
tafsir yang mengutamakan nash dan riwayat sahih, sehingga mencegah penyimpangan
akidah akibat integrasi pemikiran eksternal yang spekulatif, sebagaimana dialami pada masa
filsuf Muslim klasik. Selain itu, pemahaman mendalam atas argumen al-Dzahabi dapat
menjadi pedoman bagi ulama dan akademisi masa kini dalam menyaring pengaruh filsafat
yang membahayakan tauhid murni, sekaligus merangsang regenerasi ilmu tafsir yang

kontekstual, objektif, dan relevan bagi tantangan umat Islam global.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-
analitis untuk menggali dan menginterpretasikan kritik al-Dzahabi terhadap tafsir
falsafi dalam kitab al-Tafsir wa al-Mufassirin. Jenis penelitian yang digunakan adalah
kepustakaan (Zbrary research), yang sepenuhnya mengandalkan sumber-sumber tertulis
sebagai data primer dan sekunder (Darmalaksana 2020). Data primer diperoleh dari kitab
al-Tafsir wa al-Mufassirin karya al-Dzahabi yang menjadi fokus utama analisis. Sebagai
pelengkap, data sekunder dikumpulkan dari literatur terkait seperti buku-buku, artikel
jurnal ilmiah, dan kajian-kajian yang membahas tentang tafsir falsafi, biografi al-Dzahabi,
kitab al-Tafsir wa al-Mufassirun, dan kritik al-Dzahabi terhadap tafsir falsafi. Proses
pengumpulan data dilakukan secara sistematis dengan mengidentifikasi kiritk al Dzahabi
dalam kitab al-Tafsir wa al-Mufassirin, kemudian dianalisis secara mendalam untuk
merekonstruksi pemahaman al-Dzahabi yang mengkritik tafsir falsafi terhadap beberapa
tokoh. Pendekatan ini memungkinkan penelitian untuk tidak hanya menggambarkan studi
kitab secara komprehensif, tetapi juga mengkaji secara kritis metode penafsiran, latar
belakang pemikiran, serta analisis kritik tafsir falsafi dengan tujuan merangsang regenerasi

ilmu tafsir yang kontekstual, objektif, dan relevan.

392
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

PEMBAHASAN
Biografi Al-Dzahabi

Al-Dzahabi memiliki nama lengkap Syamsuddin Muhammad bin ‘Utsman bin
Qaimaz al-Turkmaniy al-Fatigly al-Dimasyqiy al-Syafi’ly. Al-Dzahabi lahir di Damaskus
pada tahun 673 H/ 1274 M, keluarganya berasal dati keturunan Tarkimaniyah (suatu
tempat bernama Miyafarigin). Ayahnya seorang mualaf dan berkerja sebagai pengrajin
emas, yang bernama Ahmad (Rohmansyah 2017). Waktu mengintak usia 18 tahun, al-
Dzahabi mulai menuntut ilmu dan berguru dengan beberapa guru terkenal di negeri Syam,
Mesir, dan Hijaz. Al-Dzahabi diakui memiliki kemampuan yang luar biasa di berbagai
disiplin ilmu, khususnya giraat dan hadis, dan kekuatan hafalannya diakui. Sehingga
dijuluki Iman al-Wnjnd Hifzhan, yakni imamnya semua yang ada dalam hal hafalan. Adapun
julukan lainnya adalah Syazkbul Jarbi wa Ta'dil dan Rijal fi Kulli Sabil (Muhammad bin
Qaimaz Al-Farigi Al-Dimasyqi 2007).

Al-Dzahabi memulai karirnya dengan mengajar di Madinah al-Munawaroh pada
tahun 1951. Tak lama kemudian ia kembali ke Kairo, kembali mengajar di beberapa
lembaga pendidikan hingga menjadi seorang dosen di fakultas syariah universitas al-Azhar
(1955) dan beberapa wilayah lainnya seperti Irak (1955), Baghdad (1961-1963), di
universitas Kuwita (1968-1971), dan kembali ke al-Azhar (1971) di fakultas Ushuluddin
hingga diangkat menjadi dekan (Fadal 2022).

Al-Dzahabi merupakan seorang penulis dan banyak melahirkan karya-karya yang
terkenal dalam ilmu tafsir, hadis, figh, sejarah dan lainnya. Seperti karyanya yang berjudul
Bubuth fi Ulum al-tafsir wa’l-hadith wa’l-da‘wab, Al-Isra’iliyyat fi al-tafsir wa al-hadith, 1bn ‘Arabi
wa Tafsir al-Qur'an, al-Tafsir wa al-Mufassirnn dan lainnya. Karyanya yang betjudul Tafsir wa
al-Mufassirun, mengkaji tentang kefahaman tafsir, mazhab, kemudian membandingkan
penafsiran dari kelompok ahl-sunnah wa al-jama’ah, syiah, mu’tazilah dan pengaruh
israiliyat pada penulisan tafsir (Ahmad Nabil Amir 2021). Kitab ini merupakan disertasinya
yang ditulis untuk meraih gelar doktor ulumal-Qur’an. Kitab ini selanjutnya dipublikasi
oleh percetakan Dar al-Hadith pada tahun 2012 dan menjadi rujukan utama dalam ilmu
tafsir. Terdapat beberapa faktor yang menjadikan kitab ini sebagai rujukan utama, yakni
pertama, kitab ini memberikan penjelasan yan detail mengenai perkembangan penafsiran

dari masa Nabi Muhammad hingga zaman kontemporer sekarang. Kedna, menambah

393
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

wawasan mengenai karakteristik dan corak penafsiran yang bermacam-macam (Fadal
2022).

Selama kehidupannya, al-Dzahabi menduduki beberapa jabatan di Damaskus.
Seiring bertambahnya usia, pada tahun 741 H penglihatannya mulai berkurang. Ketika
itulah ia berhenti melakukan kegiatan menulis. Sisa umurnya dihabiskan untuk mengajar,
sehingga wafat pada bulan Dzulga’dah 747 H 1348 M dan dimakamkan di ‘al-Bab al-
Shaghir di Damaskus (Muhammad bin Qaimaz Al-Fariqi Al-Dimasyqi 2007). Setelah
wafatnya, kitab ini yang semula hanya dua jilid kemudian dipublikasikan jilid ketiga dengan
judul yang sama. Jilid ketiga ini berisikan data al-Dzahabi yang belum terhimpun pada jilid
satu dan dua. Sehingga ditulis ulang oleh anaknya sekaligus muridnya, yakni Dr. Mustafa
Muhammad al-Dzahabi (Muhammad Niamilah Nabil 2024).

Tafsir Falsafi: Definisi, Sejarah, dan Karakteristik

Tafsir falsafi merupakan pendekatan penafsiran Al-Qur'an yang mengedepankan
teori-teori filsafat sebagai kerangka utama. Melalui metode ini, doktrin-doktrin Al-Qur'an
diuraikan menggunakan konsep-konsep filsafat, mencakup filsafat Yunani, Persia, maupun
filsafat Islam itu sendiri (Dasuki dkk. 2025). Quraish Shihab mendefinisikan tafsir falsafi
sebagai upaya menafsirkan al-Qur’an dengan berdasarkan pertanyaan-pertanyaan filosofis
(Quraish Shihab 1999). Dari kedua pendapat tersebut, maka dapat disimpulkan bahwa
tafsir falsafi adalah pendekatan penafsiran ayat-ayat al-Qur’an dapat dilakukan melalui
teori-teori filsafat. Seperti dalam tradisi tafsir &7 al-ra’yi, puisi digunakan untuk menguatkan
gagasan yang dituangkan dalam tulisan, bukan gagasan yang dibangun hanya untuk
mendukung puisi itu sendiri (Abdul Gofur dkk. 2025). Definisi tersebut tentu berangkat
dari tokoh-tokoh filsuf awal yang mengenalkan filsafat, seperti Aristoteles,
mendefinikasikan filsafat sebagai Imu pengetahuan mencakup berbagai kebenaran yang
berkaitan dengan logika, metafisika, ekonomi, estetika, dan retorika. Lebih jauh, ia
memandang filsafat sebagai upaya ilmiah untuk menelusuri kebenaran dasar, yakni ilmu
yang mengungkap bahwa setiap sesuatu memiliki penyebab atau penggerak pertama yang
membuatnya ada (Ahmad Husnul Hakim dan Amiril Ahmad 2022).

Sejarah tafsir falsafi dipahami muncul pada masa khalifah Abbasiyyah, lebih

tepatkan pada masa pemerintahan khalifah al-Mansur, tafsir falsafi ini mulai muncul dan

394
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

berlanjut hingga ke anak dan keturunan lainnya. Kemunculannya diawali dengan mulainya
perkembangan penerjemahan buku-buku filsafat dari Yunani, India dan lainnya ke dalam
bahasa Arab. Untuk melancarkan kegiatannya, kaum Abbasiyyah tersebut melakukan
kerjasama yang baik dengan berbagai kelompok dari kaum Paris, India, dan Kiristen.
Kemudian buku-buku tersebut disebarluaskan ke umat muslim. Kegiatan ini mencapai
puncaknya pada masa khalifah al-Ma’mun, dan menjadikan Baghdad sebagai pusat ilmu
pengetahuan (Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000). Tafsir falsafi merupakan salah satu
metode penafsiran yang menggunakan teori filsafat sebagai paradigma utamanya.
Pemikiran dan pandangan filsafat yang dijadikan sebagai patokan utama dalam
menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an. Ayat al-Qur’an berfungsi sebagai justifikasi pemikiran,
bukan sebaliknya yang menjadikan pemikiran sebagai justifikasi ayat (Faiziya 2025).
Sebagaimana yang dikatakan oleh al-Dzahabi, bahwa dalam menafsirkan ayat mufasir lebih
cenderung menggunakan pemikiran dan pendapatnya sendiri.

Tafsir falsafi memiliki istilah lain, yakni Falsafi al-Kalami yang disebut oleh AI’ Ak
dalam karyanya “Ushul at-Tafsir wa Qowaidubu.” Menurutnya filsafat ini berkembang sejak
terjadinya proses penerjemahan buku-buku filsafat Yunani ke bahasa Arab. Maka
pembahasan mengenai a/-Kaun al-Mahsus dari ilmu gaib bercampur dengan pemahaman
kaum al-Jahmiyah dan Mu’tazilah. Sehingga menimbulkan perdebatan kalam pemikiran
yang masuk dalam keilmuan Islam, yang menghasilkan penafsiran ayat mutasyabihat dan
pentakwilan sifat-sifat Tuhan sesuai pemikiran dan pandangan masing-masing. Contohnya
pada kaum al-Jahmiyah yang mengatakan bahwa sifat Tuhan itu batal dan dinasikan, begitu
pula pada al-Qut’an yang dianggap makhluk. Sementara itu, di kalangan Mu’tazilah selalu
mempertanyakan apakah sifat-sifat ‘@z tidak memiliki makna?, apakah sifat yang selain zat
itu dianggap zat lain yang bersamaan dengan zat Allah? dan apabila sifat merupakan zat,
maka sifat dianggap kodim seperti Allah?. Hal-hal tersebutlah yang merupakan akibat dari
pemikiran filsafat Yunani yang diterjemahkan dan dipelajari oleh kaum Muslim (Ishmatul
Karimah Syam dkk. 2023).

Sumber-sumber yang dijadikan rujukan atau sandaran dalam menafsirkan al-
Qur’an sangat dipengaruhi oleh pandangan-pandangan filsuf Yunani. Sumber-sumber ini

menurut al-Isfahani terbagi menjadi tiga aliran (Muhammad Ali Al-Ridhai al-Isfahani

395
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

2008). Pertama, filsafat al-masha'iyah, yang juga dikenal sebagai aliran peripatetik,
merupakan suatu pendekatan filsafat yang didasarkan pada pemikiran asli Aristoteles.
Kedna, Pemikiran Neoplatonisme yang berasal dari tradisi Iran kuno dikenal sebagai filsafat
ishraqiyah atau filsafat iluminasi. Aliran ini dianggap selaras dengan konsep tauhid dalam
Islam. Ketiga, Filsafat yang merupakan perpaduan antara aliran masha’iyah dan ishraqiyah
ini juga dikenal dengan sebutan filsafat teosofi (Ahmad Husnul Hakim dan Amiril Ahmad
2022).

Ruang lingkup tafsir falsafi secara komprehensif mengungkap pandangan terhadap
al-Qur’an mengenai keyakinan dan sistem teologi. Pengungkapan tersebut tidaklah
berkepihakan terhadap suatu mazhab atau suatu aliran, akan tetapi terhadap usaha
penggalian makna dari al-Qur’an ketika berbicara teologis (Ishmatul Karimah Syam dkk.
2023). Tafsir falsafah ini bermula dari Zafsir bi al-Ra’yi yang kemudian muncul berbagai
corak penafsiran, seperti figh, sufi, dan filsafat. Maka daripada itu, tafsir falsafi merupakan
karya darti Zafsir bi al-Ra’yi. Sehingga tafsir falsafi ialah sesuatau keniscayaan dalam khazanah
ilmu al-Qur’an dan tafsir (Aldomi Putra 2017).

Penafsiran dengan corak falsafi ini memiliki ciri dan karakteristik tersendiri yang
membedakannya dengan yang lain. Adapun hal tersebut ialah menakwilkan ayat-ayat al-
Quran dengan zahir, menyatukan pemikiran filsafat dengan ayat-ayat al-Qur’an,
menafsirkan ayat al-Qur’an yang berkenaan dengan wujud Allah dan sifat-sifat Allah,
menggunakan akal dan burhan serta menggunakan pendekatan ijtihad rasionalitas dalam
tafsir, selalu memegang tujuan untuk mempertahankan pandangan filosofis dan teori
filsafat secara umum. Dari ciri-ciri dan kecenderungan tafsir ini, terlihat jelas bahwa tafsir
falsafi lebih cenderung menggabungkan filsafat dan agama. Terbukti pada pentakwilan
yang dilakukan dalam teks-teks agama yang disesuaikan dengan pemikiran filsafat, setelah
itu melihat fenomena yang terjadi dan dipertimbangkan dengan sudut pandang al-Qur’an.
Jadi pada tafsir falsafi ini, lebih mengedepankan dan mengutamakan pertimbangan logika,

kemudian melihat al-Qur’an (Ishmatul Karimah Syam dkk. 2023).

396
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

Kitab Al-Tafsir Wa Al-Mufassirin

Kitab al-Tafsir wa al-Mufassirin merupakan karya penting yang memberikan
penjelasan menyeluruh tentang sejarah dan berbagai mazhab tafsir yang diakui otoritasnya.
Kitab ini mengulas ragam corak tafsir yang dikembangkan para ulama dalam karya-karya
mereka, yang memuat gagasan dan idealisme penafsiran al-Qur’an yang luas. Fokus utama
pembahasannya adalah aliran-aliran pemikiran tafsir yang berkembang secara substansial
dalam tradisi intelektual tafsir, mencakup corak falsafi, sufi, isyari, adabi, ijtima’i, mawdu’s,
ilmi, mazhabi, dan lain-lain (Ahmad Nabil Amir 2021).

Adapun rujukan kitab berasal dari rujukan yang sangat luas seperti kitab-kitab tafsir
aliran sunni, mu’tazili, shi’i, ihadi, mazhabi, dan dari beberapa kitab hadis, Bahasa, sejarah,
kalam, zarikeh, figh, ushul, rj7a/ dan sebagainya. Kitab ini juga merujuk pada kitab-kitab tafsir
klasik yang tervalidasi seperti Jami al-Bayan, tafsir al-Tustari, a/l-Nukat wa al-Uyun, dan al-
Rasyf wa al-bayan an Tafsir al-Qur'an (Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000). Dari luasnya
rujukan yang digunakan al-Dzahabi dalam tafsirnya, ia telah merumuskan suatu
metodologi tafsir yang dianggap ideal, dengan analisis yang kuat serta berlandaskan prinsip
dan struktur manhaj yang teratur dan jelas. Ia mampu menilai berbagai pandangan para
mufasir secara objektif, sebagaimana dijelaskan oleh al-Dzahabi dalam pendahuluan kitab
Al-Tafsir wa’l-Mufassirun, bahwa upaya dan pemilihan pendapat fikihnya menunjukkan ia
tidak fanatik terhadap mazhabnya sendiri yaitu mazhab Hanafi (Ahmad Nabil Amir 2021).

Kitab ini dibahagi kepada tiga bagian, dimulai dengan uraian singkat mengenai
konsep tafsir dan takwil. Selain itu, dibahas pula persoalan penerjemahan al-Qur’an ke
dalam bahasa non-Arab, serta perdebatan apakah pembahasan tafsir termasuk ranah
tasawwnr atau ftasdig (Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000). Pertama, Bab pertama
membincangkan tentang perkembangan tafsir pada zaman Nabi saw dan sahabat yang
membahaskan tentang kefahaman Nabi saw dan para sahabat tentang al-Qur'an, sumber
tafsir pada zaman ini, serta mufasir yang terkemuka di kalangan sahabat. Kedua, Bab kedua
membahas tentang perkembangan tafsir pada masa tabi’in, dimulai dari sejarah mufasir
masyhur di kalangan tabi’in, sumber tafsir masa ini, dan karakteristik serta manhaj
penulisan. Kefiga, Bab ketiga membincangkan tentang tafsir pada zaman penulisan (tadwin)
yang bermula dari zaman Abbasiyyah sehingga zaman mutakhir, berisikan pembahasan

tentang manhaj tafsir b7 al-ma’tsur, metode tafsir bi al-Ra'yi dan tafsir bi al-Ra'yi madbmum.

397
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

Adapun bagian terakhir kitab ini membicarakan tentang aliran tafsir di abad moden yang

merangkumi tafsir al-'ilmi, mazhabi, ilhadi, dan adabi ijtima’l (Ahmad Nabil Amir 2021).

Kritik Al-Dzahabi terhadap Tafsir Falsafi

Di sisi lain, sebagian umat Islam yang membaca kitab falsafah, ada yang tidak
sependapat dengan kitab tersebut karena terdapat hal yang menyebabkan pertentangan
dalam agama. Mereka yang tidak sepakat dengan kitab ini, menghabiskan hidupnya untuk
membantah dan mengasingkan diri dari banyak orang seperti al-Ghazali dan Fakhruddin
al-Razi (Nurman dan Syafruddin 2021). Terdapat bantahan dengan dalil dan bukti yang
mengindikasikan bahwa dalam tafsir falsafah terdapat pertentangan dalam urusan agama,
egitu pula dengan al-Dzahabi dalam kitabnya Tafsir wa al-Mufassirin yang membahas lebih
dalam berbagai bentuk penyimpangan dengan mengkritik beberapa tokoh, seperti Al-
Farabi, Ikhwan al-Shafa, dan Ibnu Sina.

Al-Farabi, salah satu tokoh barometer dalam ilmu filsafat. Nama lengkapnya yaitu
Abu Nasr Muhammad ibn Muhammad Tarkhan ibn Uzlag Al-Farabi, yang lahir di kota
Wasij, kota Farab. Al-Farabi pada masa pendidikan dasar mengikuti beberapa pendidikan,
mulai dari tata bahasa, logika, matematika, dan musik. Kemudian ia mulai tertarik pada
ilmu logika dan filsafat, yang membawanya ke Baghdad untuk mendalami kedua ilmu
tersebut. Di sana ia belajar dengan Abu Bishr Matta ibn Yunus, seorang tokoh yang
terkenal dalam penerjemahan dan pengembangan filsafat Yunani. Tidak hanya itu, ia juga
berkenalan dengan filsuf Yunani lainnya, seperti Aristoteles, Plato, dan Plotinus.
Kehidupan al-Farabi selalu konsisten memberikan dedikasi pada pengembangan ilmu
pengetahuan hingga akhir hayatnya. Selama kehidupannya, al-Farabi selalu produktif
dalam kegiatan menulis dan mengajar, sehingga menyelesaikan beberapa karyanya. Hingga
ia wafat pada tahun 950 M/ 339 H di Damaskus dalam usia 80 tahun (Saputra dkk. 2025).
Adapun beberapa kitab karangannya, ialahn Aghradiu ma Ba'da at-Thabi’ah, al-Jam’n baina
Rayai al-Hakimain, Tabsil as-Sa’adah, Uyun unl-Masail, dan banyak lainnya (Aldomi Putra
2017).

Salah satu contoh penafsirannya yang bercorak falsafi yaitu al-Farabi terhadap
“awal” dan “akhir” pada QS. al-Hadid: 3, makna kata “Akhir”, ditafsirkan oleh al-Farabi

sebagai segala sesuatu jika diperhatikan, makna ujungnya akan kembali lagi kepada Allah.

398
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

Karena hal itu menjadi tujuan akhir. Menurutnya, wahyu berarti lembaran lembaran yang
ditulikskan oleh Allah kepada manusia tanpa perantara, hal ini disebut sebagai kalam
haqiqi. Menurutnya, bukan hanya Nabi, manusia juga berpotensi untuk mendapat wahyu.
Tafsiran al Farabi dikriitk oleh al-Dzahabi dan menganggap bahwa penafsiran tersebut
mengikuti pemahaman Plato (tokoh filsafat). Sedangkan menurut al-Dzahabi sendiri,
makna kata “awal” disini diartikan sebagai tidak ada sesuatu yang menciptakannya, dan
juga tidak ada sesuatu yang tercipta bersamaan dengan Allah (Muhammad Husein Al-
Dzahabi 2000). Kritik al-Dzahabi berupa penafsiran al-Farabi menunjukkan
kecenderungan yang berlebih pada penggunaan akal dan filsafat untuk memehami teks al-
Qur’an, dan tafsir falsafi tidak jarang dianggap menyimpang dari makna zahir dan tidak
memiliki dasar nash yang kuat.

Selain mengkiritk al-Farabi, al-Dzahabi juga mengkritik Ikhwan al-Shafa. Ikhwan
al-Shofa merupakan sekelompok pergerakan yang bersifat laten, yang beranggotakan para
ilmuwan dengan pemikiran bercorak filsuf, politis, dan keagamaan, kegiatan mereka yaitu
selalu mengadakan pertemuan rahasia dalam membahas pemikiran-pemikirannya.
Kelompok ini diperkirakan muncul pada abad ke-10 di Basrah, dalam masa pemerintahan
Bani Buwahi, dimana keadaan pemerintahan pada saat itu sedang mengalami disintegrasi
dengan diawali munculnya dinasti-dinasti kecil yang indenpenden (Hady 2018). Kelompok
ini mengatakan bahwa mereka merupakan sekumpulan orang yang memiliki pemikiran
suci, dengan memegang keahlian dalam kesucian mental dan spiritual. Munculnya
kelompok ini disebabkan ajaran Islam yang mulai tercemar oleh ajaran selain Islam,
schingga mereka bertekad untuk mengembalikan rasa cinta terhadap keilmuan pada umat
Islam (Godefroid de Callatay 2012).

Pemikiran Ikhwan al-Shofa berlandaskan pada empat kitab, yakni matematika dan
ilmu umum dari perenungan dan filsuf, kitab taurat, bibel, dan al-Qut’an. Salah satu
pemikirannya yang terkenal yakni filsafat, mereka memandang filsafat sebagai suatu cara
dalam mencapai persamaan yang sedekat mungkin dengan Tuhan (Hady 2018). Ciri khas
kelompok ini adalah selalu mengadakan perkumpulan secara tersembunyi untuk
membahas kajian filsafat, dan melahirkan mazhab sendiri yang berfokus pada filsafat islam
setelah melakukan pengakjian terhadap filsafat Yunani dan Persia. Mereka berpegang

teguh pada asasnya yakni syariah Islam terinjak-injak oleh kebodohan dan kesesatan, dan

399
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

filsafat merupakan salah satu cara untuk membersihkannya dari kebodohan dan kesesatan
(Aldomi Putra 2017).

Pada kitab a/-Tafsir wa al-Mufassirin, al-Dzahabi tidak menemukan risalah-risalah
yang mencantumkan falsafah al-Qur’an pada Ikhwan al-Shofa. Menurut al-Dzahabi,
Ikhwan al-Shofa kebanyakan mencamtukan sejarah dan sesuatu yang bersifat prasangka.
Ikhwan al-Shofa menjelaskan terkait surga dan neraka, mereka berpendapat bahwasannya
surga adalah tingkatan tertinggi. Sedangkan neraka berada di bawah bulan yaitu dunia.
Orang-orang yang berada di Surga tidak mungkin memiliki jiwa yang payah (bodoh),
mereka berkata “sesungguhnya orang-orang yang berada di surga, tidak mungkin tercela
dalam perbuatannya, buruk dalam pemikirannya dan meninggalkan kebodohannya.
Sedangkan para penghuni neraka adalah orang-orang yang melakukan perbuatan yang
telah disebutkan di atas. Bahkan para penghuni neraka sekalipun tidak dapat merasakan
sesuatu yang ada di surga (Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000).

Hal ini dibuktikan dalam penafsiran QS. Al-A’raf: 50, Ikhwan al-Shafa
berpendapat “sesungguhnya orang-orang mukmin setelah ruhnya terangkat (meninggal)
mereka akan naik ke alam surga bersama para malaikat, dan hidup hidup damai bersama
orang-orang baik. Ketika di surga mereka bahagia, bersuka cita, merasakan kenikmatan,
tethormat, dan nyaman”. Hal itu senada dengan QS. Fatir: 10 yang mengindikasikan
kembalinya perkataan-perkataan yang baik dan amal saleh kepada-Nya. Yang menjadi
perbedaan yaitu Ketika Ikhwan al-Shafa menafsirkan bahwa setan secara filosofis berbeda
dengan penjelasan secara keagamaan. Seperti dari QS. al-An’am: 112, setan dan jin adalah
bersifat reinkarnasi yang berasal dari tubuh (Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000).

Ibnu Sina menjadi tokoh yang kritikannya paling banyak dilontarkan al-Dzahabi.
Ibnu Sina lahir di Afsyana pada tahun 980 M dan dikenal dengan sebutan Avicenna. Ibnu
Sina memiliki nama lengkap Abu Ali al-Husayn bin Abdullah bin Sina. Ayahnya
merupakan seorang pejabat pemerintah dan berasal dari keluarga muslim Syiah dengan
aliran Ismailiyah. Ibnu sina sudah mulai menghafal al-Qur’an sejak usia 10 tahun dan mulai
belajar ilmu-ilmu pendidikan lainnya, seperti matematika, geometri, dan logika. Di usia 16
tahun, Ibnu Sina memperdalam ilmu kedokteran hingga menjadi seorang dokter yang
dihormati semua orang. Tepat di usia 18 tahun ia meraih gelar dokter terbaik di masanya

(Parlaungan dkk. 2021).

400
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

Selain itu, Ibnu Sina juga mendalami filsafat, astronomi, fisika dan ilmu lainnya.
Sekaligus faham terkait beberapa bidang keilmuan, di antaranya wshuluddin, adab,
matematika, kemudian ia belajar ilmu logika (manthiq) pada Ali Abi Abdullah an-Natali.
Setelah itu, ia fokus pada keilmuan kedokteran, hingga ia menulis sebuah kitab yang tiada
satupun mampu menandinginya pada saat itu. Adapun nama kitab-kitabnya adalah asy-syzfa’
fi al-hikmah, an-Najaah, al-Isyarah, dan lain sebagainya. Avicena mampu memberikan
manfaat yang banyak kepada umat manusia berkat karyanya dari berbagai bidang (Mustafa
dan Mohd Nor 2018). Ibnu Sina menggabungkan pemahaman ilmiah bersama dengan
politik. Hal ini seperti yang dilakukan ayahnya saat dulu. Pada saat negaranya bergejolak,
Ibnu Sina diusir dari Bukhori, kemudian pindah dan berakhir di Hamedan. Ibnu Sina
meninggal pada tahun 428 H dan dimakamkan di Hameefdan (Ahmad Ridlo Sohibul Ulum
2020).

Ibnu Sina juga mengatakan bahwa ia muridnya al-farabi, setelah membaca buku
Agrad kitab Mawara al-Tabiah li Artitu milik al-Farabi. Sehingga membuat Ibnu Sina
memahami Metafisiska dari Aristoteles (Syahira dkk. 2022). Oleh karenanya, pemikiran
Ibnu Sina banyak dipengaruh oleh filsafat Aristoteles mengenai logika (agsam al-‘aql) dan
Plato untuk menjelaskan konsep a/-Khair (etika) (Fadal 2022), seperti pengembangan
gagasan tentang Wajib a/-Wujud sebagai penyebab utama semua eksistensi. Selain itu, Ibnu
Sina juga menyelaraskan filsafat dan teologi Islam.

Bukti pemahaman Ibnu Sina yang memasukkan aspek filsafat dalam menafsirkan
al-Qur’an terdapat dalam QS. Al-Falaq: 4. Menurut al-Dzahabi, Allah Swt adalah sumber
kebaikan sejati, yang menjadi asal dari segala bentuk kebaikan lainnya, baik yang esensial
maupun yang tidak esensial. Istilah alsamawat dan al-ardh menunjukkan makna yang
bersifat umum, sedangkan istilah &amisykat merujuk pada akal hayulani (potensial) dan jiwa
yang berpikir. Kata miskat mengisyaratkan ruang yang tertutup dan digunakan untuk
memantulkan cahaya, semakin dekat dengan dinding, pantulan cahayanya akan semakin
kuat. Dengan analogi ini, akal disamakan dengan cahaya, dan juga dengan keheningan.
Dalam hal ini, keheningan yang ideal adalah udara yang sejuk dan hening, yang paling baik
ditemukan di ceruk yang menjorok ke dalam. Penggunaan kata wisykat merujuk pada akal
hayulani, sebagaimana ceruk yang menjadi tempat bagi cahaya. Sementara itu, istilah isbah

(pelita) menggambarkan akal mustafad (akal aktual), karena nur menurut para filsuf

401
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

merupakan bentuk keheningan tertinggi yang mampu menghasilkan daya nyata
(Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000).

Relasi antara akal mustafad dan akal hayulani digambarkan seperti hubungan antara
pelita (misbah) dan ceruk (misykal). Frasa fii ujajah (dalam kaca) menggambarkan perbedaan
derajat antara akal hayulani dan akal mustafad, yang hanya dapat dimengerti melalui
perantara, yakni cahaya. Kaca itu sendiri menjadi tempat berkumpulnya cahaya-cahaya
tersebut. Frasa ka'annaha kankabun durriyyun (seakan-akan bintang yang bercahaya terang)
memperkuat penggambaran bahwa kaca tersebut adalah simbol dari keheningan yang
sempurna, bukan sekadar lampu. Sedangkan ungkapan yugadu min syajaratin mubarokatin
zaytunah dipahami sebagai daya rasional yang menjadi dasar tindakan ilmiah, sebagaimana
minyak menjadi unsur utama bagi nyala lampu (Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000).

Al-Dzahabi menganggap Ibnu Sina banyak terpengaruh pada pemikiran kelompok
bathiniyah dalam memberikan 7z’wi/ ayat al Qur’an, dan al-Dzahabi tidak menganggap Ibnu
Sina sebagai muslim (ideal) selagi memiliki kecenderungan pada filsafat. filsafat
mengarahkan Ibnu Sina pada beberapa pemikiran tertentu seperti hakikat al qur’an dapat
mengantarkan pada hakikat yang lain. Dia membenturkan dengan pemahaman umum
masyhur pada al qur’an, dan menyamarkan atas akal yang tidak sampai pada hal itu. Nabi
meletakkan ayat al qur’an sebagai simbol yang mengarahkan kepada tafsiran-tafsiran
mereka. Al-Dzahabi mengkritik keras Ibnu Sina karena telah melakukan kesalahan besar
dalam menafsirkan ayat al-Qur’an dengan nalar filsafat, yakni menggabung sesuatu yang
tidak dapat disatukan yakni agama dan filsafat. Perlakuannya ini merupakan perbuatan
buruk dalam agama yang telah mencabut kebenaran mutlak dari al-Qur'an (Muhammad
Husein Al-Dzahabi 2000).

Pada karyanya yang berjudul a/-Tafsir wa al-Mufassiru7n, al-Dzahabi memberikan
pandangan yang kritis terhadap corak tafsir falsafi. Tasfir falsafi dianggap sebagai bentuk
penafsiran yang menyimpang dari kaidah tafsir yang benar. Tidak hanya itu, tafsir falsafi
dinilai terlalu menonjolkan akal dan filsafat dalam menafsirkan teks al-Qur’an. Hal ini
dikhawatirkan akan mengurangi kemurnian makna al-Qur’an dari kebenaran yang mutlak.
Menurut al-Dzahabi, ayat-al-Qur’an harus ditafsirkan dengan landasan riwayah, bahasa,

dan pandangan para sahabat, bukan dengan filsafat (Fadal 2022).

402
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

Dalam kritiknya terhadap Ibnu Sina, al-Dzahabi menyatakan bahwa penggabungan
antara agama dan filsafat adalah kesalahan besar, karena menyatukan dua hal yang secara
epistemologis berbeda. Al-Dzahabi juga menolak pemahaman simbolik yang dilakukan
para filsuf seperti Ikhwan al-Shafa dan al-Farabi, yang menafsirkan ayat-ayat secara alegoris
dan menakwilkan makna-makna ghaib menjadi konsep rasional. Bagi al-Dzahabi, akal
memiliki posisi penting, tetapi harus tunduk pada teks wahyu dan akal tidak boleh menjadi
hakim atas al-Qur’an, melainkan alat untuk memahami petunjuk yang sudah ditetapkan
oleh Allah (T'salitsah dan Muhsinin 2024).

Maka dengan penggabungan filsafat dalam tafsir yang mengindikasikan pengaruh
dalam pemahaman agama, perlu adanya keselarasan. Keselarasan yang dimiliki antara
agama dan falsafah sangatlah saling mendukung, pertama, pentakwilan nash-nash agama
dan hakikat-hakikat syariat, yang mana sepakat dan sejalan dengan pendapat falsafah.
Dalam hal ini falsafah membantu menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an tidak hanya secara
hartiah, tetapi bathiniah dan rasional. Seperti para filsuf yang telah banyak menerapkan
pentakwilan secara filosofis terhadap ajaran agama dengan prinsip-prinsip metafisika,
logika, dan etika falsafah (Mardafi 2016). Dengan demikian, makna yang dihasilkan tidak
bertentangan dan sejalan dengan hakikat agama tersebut. Kedua, penjelasan terhadap nash-
nash agama dalam falsafah, dengan pendekatan falsafah terhadap agama dapat
menghukumi nash-nash dan kebanyakan merugikan agama. Ketika prinsip-prinsip
rasionalitas filosofis dijadikan tolak ukur kebenaran, maka kemungkinan aspek transenden
dalam agama diabaikan atau dianggap irasional. Dalam kondisi seperti ini, falsafah
berdampak merugikan terhadap agama (Arif 2014).

Tidak semua ulama Muslim menerima atau mengedepankan pandangan-
pandangan filsafat dalam memahami agama, khususnya dalam konteks penafsiran
terhadap al-Qur'an. Sebagian mereka ada yang menentang filsafat, ada juga mereka yang
menafsirkan al-Qur’an dengan cara menggabungkan pemikirannya dalam menafsirkan
ayat-ayat. Golongan pertama berpendapat falsafah tidak konsisten dengan nash-nash al-
Qur’an. Adapun golongan kedua ini membantah bahwa pemikirannya tidak bertentangan
dengan nash-nash al-Qur’an dengan argumen bahwa mereka menggabungkan rasionalitas

dengan kerangka keislaman yang ketat, namun menolak untuk menerima asumsi-asumsi

403
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

dasar filsafat Yunani yang dinilai tidak sesuai dengan ajaran Islam (Mohd Faiz dan Hadi
bin Mohd Sanadi 2018).

Fahru al-Razi tidak sepakat dengan pandangan filsafat. Hal ini selaras dengan
pendapat al-Dzahabi bahwa tidak ditemukannya ahli filsafat yang dapat menuliskan tafsir
al-Qur’an dengan lengkap sempurna. Fakta yang ada hanyalah pendapat-pendapat dari
tokoh-tokoh yang menafsirkan al-Qur’an secara terpisah dan dapat ditemukan dalam kitab
filsafat karangannya. Menurutnya, seluruh mufasir yang menerima seluruh pendapat dan
teori filsafat tanpa melakukan pendalaman atau penyaringan terhadap hal tersebut,
dianggap telah melakukan kesesatan dan penyimpangan, karena menjadikan filsafat sebagai
dasar utama, kemudian diselaraskan dengan al-Qur’an (Muhammad Husein Al-Dzahabi
2000).

Golongan yang meyakini adanya pertentangan antara agama dan filsafat,
menentang keras filsafat dan selalu berusaha menjauhkan pemikiran filsafat tersebut dari
umat Muslim. Tidak hanya itu, buku-buku yang berkaitan dengan filsafat juga dikritik dan
dijauhi dari kalangan umat Muslim yang ingin membacanya. Salah satu tokoh yang
menolak ialah al-Ghazali. Pada karyanya yang berjudul Tahafut al-Falasifah, mengatakan
bahwa para filsuf ini ialah bagian dari kelompok bid’ah. Walaupun menolak filsafat, al-
Ghazali tetap mengizinkan studi logika, matematika, dan ilmu alam (Afifah dan
Zulkarnaen 2024). Begitupula dari pandangan al-Dzahabi yang menganggap bahwa al-
Qur’an menempatkan posisi sentral, terutama dalam pengembangan dan perkembangan
ilmu pengetahuan keislaman (Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000).

Adapun golongan yang menerima filsafat tetap bersikeras untuk memadukan
filsafat dengan agama, walaupun terdapat pemikiran yang bertentangan dengan nash-nash
syar’l. Mereka berusaha untuk menutupi kontradiksi diantara keduanya. Pendapat mereka
berlandaskan ayat al-Qur’an yang menyeru untuk selalu menggunakan akal, sehingga
menurutnya filsafat dan agama tidak bertentangan dengan akal (Faiziya 2025).

Para filsuf ini beroperasi dengan logika burhani (rasional) yang menempatkan
premis logika di atas teks. Ketika teks Al-Qur'an (wahyu) tidak sesuai dengan premis logika
mereka, mereka melakukan 7z'wi/ yang terkesan radikal untuk memaksanya tunduk. Al-
Dzahabi menilai ini berbahaya karena menjadikan Al-Qur'an sekadar justifikasi sekunder

bagi doktrin filsafat yang sudah dirumuskan sebelumnya. Al-Qur'an kehilangan

404
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

otonominya dan hanya menjadi gema dari pemikiran Aristotelian atau Neo-Platonis
(Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000).

Dalam aspek kebahasan dalam tafsir, Tafsir falsafi sering kali melompat melampaui
batas-batas dilalah lughawiyah (indikasi kebahasaan). Al-Dzahabi menegaskan bahwa al-
Qur'an turun dalam Zsan 'Arabi mubin. Ketika para filsuf menafsirkan kisah-kisah
eskatologis (seperti surga, neraka, atau kebangkitan jasad) hanya sebagai simbol-simbol
spiritual (alegoris), mereka telah mencabut teks dari akar bahasanya. Bagi al-Dzahabi, ini
bukan lagi menafsirkan, melainkan membatalkan realitas teks demi ide rasional. Ini adalah
bentuk reduksi makna yang mengancam sakralitas pesan Tuhan, mengubah kebenaran
faktual menjadi sekadar kebenaran metaforis (Walid Saleh 2004).

Hal yang menarik adalah inkonsistensi dalam klasifikasi al-Dzahabi. Di satu sisi, ia
menolak keras tafsir falsafi. Namun, di sisi lain, ia memuji Mafatih al-Ghaib karya Fakhr
al-Din al-Razi, padahal kitab tersebut sangat kental dengan nuansa filosofis, logika, dan
ilmu kalam. Ini mengindikasikan bahwa Al-Dzahabi tidak anti filsafat secara mutlak. Ia
menggunakan standar ganda teologis, Al-Razi diterima karena ia menggunakan filsafat
untuk membela dan tetap menjaga kemurnian akidah, sedangkan para filsuf (seperti Ibnu
Sina dan Al-Farabi) menggunakan filsafat untuk membangun sistem metafisika yang sering
kali berseberangan dengan akidah Sunni (seperti konsep keabadian alam) (Oliver Leaman
1985). Dengan demikian, kritik al-Dzahabi sebenarnya bukan murni kritik metodologis,
melainkan kritik ideologis. Filsafat diterima selama ia menjadi pelayan akidah dan tafsir,
namun ditolak jika ia mencoba menjadi sumber utama dalam penafsiran.

Walaupun tafsir falsafi ini mendapat kritik tajam khususnya dari ulama yang
memandangnya menyimpang dari makna zahir wahyu, tafsir falsafi tetap berperan krusial
dalam evolusi pemikiran Islam. Sebagai penghubung antara rasionalitas dan dimensi
spiritual yang dalam hal ini tafsir, pendekatan ini memberikan kontribusi signifikan
terthadap pemahaman mendalam Al-Qur'an, terlebih pada ayat-ayat yang menuntut
interpretasi filosofis. Karenanya, studi tafsir falsafi perlu terus dikembangkan dengan
menjaga keseimbangan antara akal rasional dan prinsip syariat yang kokoh, sembari

mengakomodasi perspektif kritik yang relevan (Dasuki dkk. 2025).

405
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

Dalam konteks kekinian, kritik al-Dzahabi menjadi relevan sebagai peringatan
terthadap hermeneutika liberal yang cenderung menafsirkan teks secara liar tanpa
mengindahkan kaidah bahasa. Namun, sikap al-Dzahabi juga menyisakan problem, yaitu
ketakutan berlebihan terhadap filsafat dapat memicu stagnasi intelektual. Maka, tantangan
bagi akademisi Tafsir modern yaitu menggunakan pisau analisis filosofis untuk
memperkaya makna al-Qur'an tanpa terjebak dalam desakralisasi teks seperti yang

dikhawatirkan al-Dzahabi.

KESIMPULAN

Kritik Al-Dzahabi terhadap tafsir falsafi dalam kitab a/-Tafsir wa al-Mufassirin
membawa gagasan logis yang mendesak bagi diskursus pemikiran Islam kontemporer,
terutama di tengah maraknya tren filsafat dan hermeneutika modern yang cenderung
menomor-satukan rasionalitas di atas teks. Implikasi dari kritik ini menegaskan bahwa
integrasi antara agama, tafsir, dan filsafat tidak boleh dilakukan secara dikotomi yang
mencabut otoritas teks demi justifikasi logika, melainkan harus menempatkan wahyu
sebagai sumber utama. Dalam realitas sosial-keagamaan saat ini, di mana tafsir falsafi
sering kali mendekonstruksi makna-makna eskatologis dan syariat menjadi sekadar simbol
metaforis, pemikiran Al-Dzahabi berfungsi sebagai benteng epistemologis yang menjaga
sakralitas al-Qur'an dan tafsirnya agar tetap berpijak pada kaidah kebahasaan dan riwayat
yang shahih, mencegah terjadinya anarki penafsiran yang dapat mengubah ajaran agama.

Penelitian ini menyisakan celah analisis yang belum tergarap secara tuntas,
khususnya mengenai gagasan standar ganda Al-Dzahabi yang menolak Ibnu Sina tetapi
menerima Fakhruddin Al-Razi, padahal keduanya sama-sama menggunakan instrumen
filsafat. Kajian selanjutnya sangat terbuka untuk mengeksplorasi secara spesifik batasan
filsafat terpuji (mahmid) dan tercela (madzmsin) dalam kacamata ulama Sunni pasca masa
Al-Dzahabi, serta bagaimana merumuskan metodologi tafsir yang mampu

mengakomodasi kekayaan analisis filosofis tanpa terjebak dalam desakralisasi teks.

406
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Gofur, R Muhammad Farhal Azkiya, dan Eni Zulaiha. 2025. “Tafsir Falsafi:
Pendekatan Rasional dalam Penafsiran Al-Qur’an.” Senaraz: Journal of Islamic
Haritage and Civilization 1 (2): 57—63. https://doi.org/10.0501 /senarai.2025.1.2.57-
063.

Afifah, Nur, dan Iskandar Zulkarnaen. 2024. “Filsafat Etika Perspektif Abu Hamid Al-
Ghazali.”  E/Waroqoh:  Jurnal — Ushuluddin -~ dan  Filsafat 8  (1):  42.
https://doi.org/10.28944/ el-waroqoh.v8i1.1620.

Ahmad Husnul Hakim dan Amiril Ahmad. 2022. “Tafsir Falsafi: Pemetaan Tipologi,
Epistemologi dan Impelementasi.” Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis 12 (2):
191-214. https://doi.org/10.15642/mutawatir.2022.12.2.191-214.

Ahmad Nabil Amir. 2021. “Kitab Al-Tafsir Wa Al-Mufassirun dan Pengaruhnya dalam
Kajian Tafsit.” Jurnal Iman dan Spiritualitas 1 (3): 281-285.

Ahmad Ridlo Sohibul Ulum. 2020. Ibnu Sina: Sarjana, Pujangga, dan Filsuf Besar Dunia Biografi
Singkat 980-1037 M. 1 ed. Penerbit Anak Hebat Indonesia.

Aldomi Putra. 2017. “Kajian Tafsir Falsafi.”” .4/ Burban: Jurnal Kajian Ilmu dan Pengembangan
Budaya Al-Qur'an 17 (1): 19—-44.

Arif, Syamsuddin. 2014. “Filsafat Islam antara Tradisi dan Kontroversi.” Tsagafah 10 (1):
1. https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v10i1.61.

Darmalaksana. 2020. Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka dan Studi Lapangan. Pre-Print
Digital Library UIN Sunan Gunung Djati Bandung.

Dasuki, Akhmad, Muhamad Rulyawan Sihab, dan Rifky Maulana. 2025. “Menguak Rahasia
Tafsir Falsafi: Sejarah, Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh.” A~-Mubith: Jurnal
Iimn Qur'an dan Hadits 4 (2): 224. https://doi.org/10.35931/am.v4i2.5382.

Fadal, Kurdi. 2022. “Stagnasi Tafsir Falsafi Dan Kuriositas Al-Quran: (Analisis Pemikiran
Muhammad Husain Al-Zahabi).” Rausyan Fikr: Jurnal lmn Studi Ushulnddin dan
Filsafat 18 (2): 271-296. https:/ /doi.org/10.24239 /rsy.v18i2.994.

Faiziya, Nilna. 2025. “Tafsir Falsafi: Integrasi Rasionalitas dan Spiritual dalam Memahami
Ayat-Ayat  Al-Qur'an.”  JSIM:  Jurnal Ilmu  Sosial dan  Pendidikan 5 (06).
https://doi.org/10.36418/syntaximperatif.v5i6.556.

Godefroid de Callatay. 2012. Ikbwan al-Safa’: A Brotherhood of 1dealists on the Fringe of Orthodox
Islam. Oneworld Publications.

Hady, M. Samsul. 2018. “Filsafat Ikhwan Ash-Shafa.” Ulul Albab Jurnal Studi Isiam 8 (2):
117-140. https://doi.org/10.18860/ua.v8i2.6199.

Ishmatul Karimah Syam, Suryana Alfathah, Eni Zulaiha, dan Khader Ahmad. 2023.
“Kajian Historis Tafsir Falsafi.” Hanifiya: [urnal Studi Agama-Agama 6 (1).

Kusroni. 2017. “Menelisik Sejarah dan Keberagaman Corak Penafsiran Al-Qur’an.” E/
Furgania 5 (2): 132-146. https://doi.org/10.54625/elfurqania.v3i02.3031.

Landing Salsabila ZUhaal. 2024. “Studi Atas Kritik Az-Zahabi terhadap Penafsiran Tafsir
Syiah (STudi Kitab al-Tafsir wa al-Mufassirun).” UIN Sunan Kalijaga.

Mardafi, Abdurrahman. 2016. “Konsep Ta’wil Dalam Perspektif Islam.” Studi Qur'anika:
Jurnal Studi Qur'an 1 (1): 121-144.

Mohd Faiz dan Hadi bin Mohd Sanadi. 2018. “Karya-Karya Kritikan terhadap Falsafah
Masha’iyyah dalam Tradisi Intelektual Muslim.” Conf. paper presented pada

407
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman

KAPPS 2018, Malaysia. Prosiding Kolokium Antara Bangsa Penyelidikan Padcasiswazah
1.0.

Muhammad Ali Al-Ridhai al-Isfahani. 2008. Manahij al-Tafsir wa Ittijahatubu: Dirdsab
Mugaranab fi Manahij Tafsiri al-Qur'an. 1 ed. Maktabah Mumin Quraisy.

Muhammad bin Qaimaz Al-Fariqi Al-Dimasyqi. 2007. Dosa-Dosa Besar. Pustaka Arafah.

Muhammad Husein Al-Dzahabi. 2000. AZX-Tafsir Wa Al-Mufassirun. Vol. 2. Dar al-Hadis.

Muhammad Niamilah Nabil. 2024. “Kritik Muhammad Husain al-Dhahabi Terhadap
Literatur Shi’ah dalam al-Tafsir wa al-Mufassirun.” UIN Maulana Malik Ibrahim.

Mustafa, Zaiton, dan Mohd Roslan Mohd Nor. 2018. “Pembangunan Individu Menurut
Ibnu Sina: Analisis Terhadap Karya-Karya Terpilih: Individual Development
According to Ibnu Sina: An Analysis of Selected Works.” Journal of Fatwa
Management and Research 131 (Desember): 534-48.
https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol13n01.190.

Nunu Burhanuddin. 2022. Filsafat Takwil: Kajian Teks Al-Qur'an. 1 ed. Kencana.

Nurman, Muhammad dan Syafruddin. 2021. “Menakar Nilai Kritis Fakruddin Al-Razi
dalam Tafsir Mafatih Al-Ghayb.” A~ Tadabbur: Jurnal Imu Al-Quran dan Tafsir 6
(1): 53-80. https://doi.org/10.30868/at.v6i01.1308.

Oliver Leaman. 1985. An Introduction to Mrdieval Islamic Philosophy. Cambridge University
Press.

Parlaungan, Parlaungan, Haidar Putra Daulay, dan Zaini Dahlan. 2021. “Pemikiran Ibnu
Sina Dalam Bidang Filsafat.” Jurnal Bilgolam Pendidikan Islam 2 (1): 79-93.
https://doi.org/10.51672/ibpi.v2il.51.

Quraish Shihab. 1999. Se¢jarah dan Ulnm Al-Qur'an. Pustaka Firdaus.

Rohmansyah. 2017. “Studi Komparatif Kitab Rijal Sunni Dan Syiah (Studi Atas Kitab
Tadzkirah Al-Huffazh Karya Al-Dzahabi Dan Kitab Al-Rijal Karya Dawud Al-
Hulli).” ALQuds: Jurnal Studi Al-Qur'an dan Hadis 1 (2).

Saputra, Riki, Firdaus, dan Saifullah. 2025. “Biografi Dan Pemikiran Filsafat Al-Farabi:
Filsatat Emanasi, Ketuhanan, Kenabian, Jiwa Dan Akal.” Ensiglopedia of Jurnal 7
(2): 323-325. https://doi.org/10.33559/¢0j.v7i2.2860.

Syafieh. 2017. “Perkembangan Tafsir Falsafi dalam Ranah Pemikiran Islam.” Jurnal A/-
Tibyan 2 (2). https://doi.org/10.32505/ tibyan.v2i2.385.

Syahira, Ahmad Ruslan, dan Desvian Bandarsyah. 2022. “Pengembangan Pikiran Modern
Islam dalam Pemikiran Ibnu Sina.” Historis: Jurnal Kajian, Penelitian dan Pengembangan
Pendidikan Sejarah 7 (2): 40—-44.

Syukron Affani. 2018. Tafsir Al-Qur'an Dalam Se¢jara Perkembangannya. Prenadamedia
Group.

Tsalitsah, Imtihanatul Ma’isyatuts, dan Mahmud Muhsinin. 2024. “Integrasi Filsafat, Sains
Dan Agama Dalam Pemikiran Islam: Integrasi Filsafat, Sains Dan Agama Dalam
Pemikiran Islam.” _A/~Hikmah: Jurnal = studi  Agama-agama 10 (1): 64-77.
https://doi.org/10.30651/ah.v10i1.22858.

Walid Saleh. 2004. The Formation of the Classical Tafsir Tradition: The Qur’an Commentary of al-
Tha ‘labi. Vol. 1. Briil.

Wiyono, M. 2016. “Pemikiran Filsafat Al-Farabi.”” Substantia 18 (1): 67-80.

408
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025



