
388 
 

Mukaddimah: Jurnal Studi Islam 

Kopertais Wilayah III D.I Yogyakarta 

     Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 – ISSN 2338-6924 (online) – ISSN 2579-4957 (cetak) 

 

Kritik Al Dzahabi Terhadap Tafsir Falsafi:  

Studi Kitab Al-Tafsir Wa Al-Mufassirūn 

Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

trinurcahyanisaritanjung@gmail.com, zulfifadhlurrahman@mhs.ptiq.ac.id, 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Universitas PTIQ Jakarta 
 

 

 

Abstrak 
Integrasi filsafat dalam penafsiran Al-Qur'an sering memicu kekhwatiran berupa 
dikotomi sumber tafsir antara otoritas wahyu dan dominasi rasional. Muhammad 
Husain al-Dzahabi dalam Al-Tafsir wa al-Mufassirūn mengkritik tegas corak tafsir 
falsafi yang dianggap menyimpang karena mereduksi sakralitas teks demi justifikasi 
rasional semata. Penelitian ini bertujuan membedah struktur kritik Al-Dzahabi 
terhadap tafsir falsafi. Studi ini menggunakan metode kualitatif melalui pendekatan 
deskriptif-analitis berbasis kepustakaan, dengan mengkaji konsep tafsir falsafi, kitab 
al-Tafsir wa al-Mufassirūn, dan analisis kritik al-Dzahabi terhadap tafsir falsafi 
khusunya beberapa tokoh seperti al-Farabi, Ikhwan al-Shafa, serta Ibnu Sina. Hasil 
penelitian ini menunjukkan bahwa Al-Dzahabi menolak pendekatan filsuf seperti 
Ibnu Sina dan Al-Farabi karena dinilai melakukan dikotomi sumber tafsir, di mana 
teks dipaksa tunduk pada premis logika melalui takwil yang terlepas dari makna akar 
kebahasaan dan riwayat yang shahih. Selain itu, analisis kritis penelitian ini juga 
menyingkap adanya diskursus standar ganda, di mana Al-Dzahabi menerima 
Fakhruddin Al-Razi yang juga filosofis, mengindikasikan bahwa penerimaannya 
bergantung pada keselarasan dengan ajaran agama. Secara signifikansi, kajian ini 
menawarkan perspektif penting bagi studi keislaman kekinian sebagai kritik terhadap 
tren hermeneutika liberal, menegaskan urgensi metodologi tafsir yang menempatkan 
wahyu sebagai sumber utama tanpa menafikan peran akal secara proporsional. 
Implikasinya, pemikiran Al-Dzahabi berfungsi sebagai filter metodologis untuk 
menjaga otentisitas pesan Al-Qur'an di tengah tantangan rasionalisme modern. 
 
Kata Kunci: Al-Dzahabi, Tafsir Falsafi, Al-Tafsir wa al-Mufassirūn, Filsafat 
 

 
 
 
 
 

mailto:trinurcahyanisaritanjung@gmail.com
mailto:zulfifadhlurrahman@mhs.ptiq.ac.id


Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

389 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

Abstract 
The integration of philosophy in the interpretation of the Qur'an often triggers 
concern in the form of a dichotomy of the source of interpretation between the 
authority of revelation and rational domination. Muhammad Husain al-Dzahabi in 
Al-Tafsir wa al-Mufassirūn strongly criticized the philosophical interpretation that 
was considered deviant because it reduced the sacredness of the text for the sake of 
rational justification. This research aims to dissect the structure of Al-Dzahabi's 
criticism of philosophical interpretation. This study uses a qualitative method 
through a descriptive-analytical approach based on literature, by examining the 
concept of philosophical interpretation, the book al-Tafsir wa al-Mufassirūn, and 
the analysis of al-Dzahabi's criticism of philosophical interpretations, especially 
some figures such as al-Farabi, Ikhwan al-Shafa, and Ibn Sina. The results of this 
study show that Al-Dzahabi rejected the approach of philosophers such as Ibn Sina 
and Al-Farabi because they were considered to have a dichotomy of the source of 
interpretation, where the text was forced to submit to the premise of logic through 
takwil that was independent of the meaning of the root language and authentic 
history. In addition, a critical analysis of this research also reveals the existence of a 
double standard discourse, in which Al-Dzahabi accepts Fakhruddin Al-Razi who is 
also philosophical, indicating that his acceptance depends on alignment with 
religious teachings. Significantly, this study offers an important perspective for 
contemporary Islamic studies as a critique of liberal hermeneutic trends, 
emphasizing the urgency of a methodology of interpretation that places revelation 
as the primary source without denying the proportionate role of reason. Implicitly, 
Al-Dzahabi's thought serves as a methodological filter to maintain the authenticity 
of the Qur'an's message in the midst of the challenges of modern rationalism. 
 
Keyword: Al-Dzahabi, Tafsir Falsafi, Al-Tafsir wa al-Mufassirun, Philosophy 
 

 
 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan ilmu pengetahuan dan cabang keilmuan Islam pada masa 

Abbasiyah, khusunya ilmu tafsir al-Qur'an mengalami diferensiasi corak yang 

mencerminkan dinamika pemikiran umat (Kusroni 2017), mulai dari tafsir bi al-ma'tsur yang 

mengandalkan riwayat Nabi dan sahabat, tafsir bi al-ra'yi yang menekankan ijtihad akal, 

hingga corak khusus seperti tafsir fiqhi, kalami (teologis), sufi (tasawuf), dan falsafi 

(filosofis) (Syukron Affani 2018). Corak falsafi, yang dipelopori oleh filsuf seperti al-Farabi 

dan Ibnu Sina, muncul sebagai respons terhadap integrasi filsafat Yunani, tetapi justru 

memicu perdebatan karena dianggap menyimpang dari metodologi mufasir terdahulu. 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

390 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

Perkembangan ini tidak hanya memperkaya tradisi tafsir, tetapi juga menimbulkan 

tantangan metodologis. 

Tafsir falsafi, yang banyak dipengaruhi pemikiran filsuf Muslim seperti al-Farabi 

(Wiyono 2016), Ibnu Sina (Parlaungan dkk. 2021), dan Ikhwan al-Shafa (Hady 2018), 

sering kali mengintegrasikan konsep filsafat Yunani seperti esensi (hakikat), emanasi, dan 

tingkatan (hirarki) wujud ke dalam penafsiran al-Qur'an, sehingga berpotensi menyimpang 

dari akidah Islam berlandaskan tauhid yang benar. Pendekatan ini kerap menghasilkan 

takwil yang berlebihan pada ayat mutasyabihat, mengubah makna literal menjadi 

interpretasi metafisik yang spekulatif, dan mengurangi peran nash sebagai sumber utama. 

Muhammad Husain al-Dzahabi dalam kitab al-Tafsir wa al-Mufassirūn mengkritik keras 

pendekatan ini karena dianggap membahayakan iman umat, menjauhkan tafsir dari 

kebenaran syariat, serta menyebabkan kesalahan fatal akibat penggunaan filsafat sebagai 

rujukan utama yang mendominasi logika rasional atas wahyu (Fadal 2022). Pandangan 

serupa juga muncul dari ulama lain yang menyoroti stagnasi tafsir falsafi akibat 

ketergantungannya pada logika rasionalisme berlebih, yang justru mengalienasi ruh al-

Qur'an. 

Permasalahan kritik terhadap tafsir falsafi semakin mendesak karena pendekatan 

ini tidak hanya menyimpang dari metodologi tafsir yang mengutamakan nash dan riwayat 

sahih, tetapi juga memicu polarisasi dalam tradisi Islam klasik antara kelompok rasionalis 

dan tekstualis. Al-Dzahabi menyoroti bahwa integrasi filsafat Yunani sering menghasilkan 

kontradiksi internal, seperti penafsiran ayat-ayat kausmologi yang bertentangan dengan 

doktrin agama, sehingga melemahkan otoritas al-Qur'an sebagai mukjizat mutlak. Lebih 

lanjut, kritik ini mengungkap risiko sektarianisme intelektual di mana takwil falsafi memicu 

fanatisme buta terhadap pemikiran filsuf, mengabaikan konteks sirah dan ijma' ulama, yang 

pada akhirnya menghambat regenerasi ilmu tafsir yang kontekstual dan relevan bagi umat 

kontemporer (Nunu Burhanuddin 2022). 

Kajian mengenai tafsir falsafi telah banyak dilakukan oleh beberapa peneliti, seperti 

Syafieh (Syafieh 2017), Ahmad Hakim dkk (Ahmad Husnul Hakim dan Amiril Ahmad 

2022), dan Abdul Gofur (Abdul Gofur dkk. 2025). Adapun kajian tentang tafsir falsafi 

dalam pandangan al-Dzahabi, terdapat sekian penelitian yang telah dibahas, pertama, 

penelitian yang mengkaji aspek penolakan al-Dzahabi terhadap corak tafsir falsafi yang 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

391 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

dianggap mengandalkan filsafat Yunani dan berpotensi membahayakan akidah umat Islam. 

Kajian ini dilakukan oleh Kurdi Fadal (Fadal 2022), penelitian ini hanya fokus pada aspek 

penolakan tanpa menjelaskan secara rinci kriteria penafsiran al-Dzahabi maupun 

peranannya. Kedua, penelitian yang dilakukan oleh Ishmatul Karimah Syam, Suryana 

Alfathah, Eni Zulaiha dan Khader Ahmad, penelitian ini hanya fokus mengkaji sejarah, 

batasan, perdebatan ulama mengenai tafsir falsafi dan kitab-kitab yang bercorak falsafi 

(Ishmatul Karimah Syam dkk. 2023). Ketiga, Sementara itu pada kajian yang dilakukan oleh 

Nilna Faiziyah, lebih menonjolkan aspek epistemologis dan historis tafsir falsafi dan 

perannya sebagai jembatan antara iman dan akal, akan tetapi tidak membahas bagaimana 

kritik al-Dzahabi dapat digunakan sebagai alat evaluatif terhadap penafsiran tersebut 

(Faiziya 2025). Dari beberapa penelitian tersebut, kajian kritik al-Dzahabi terhadap tafsir 

falsafi dengan fokus pada studi kitab al-Tafsir wa al-Mufassirūn belum banyak dikaji, maka 

hal ini mengindikasikan adanya kekosongan ilmiah yang perlu dilengkapi. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam kritik Muhammad 

Husain al-Dzahabi terhadap corak tafsir falsafi dalam kitab Al-Tafsir wa al-Mufassirūn, 

dengan fokus pada argumen metodologis, substansial, dan implikasi akidahnya terhadap 

kemurnian pemahaman al-Qur'an. Secara khusus, studi ini mengungkap kriteria penafsiran 

al-Dzahabi yang mengutamakan riwayat sahih dan bahasa Arab sebagai benteng terhadap 

dominasi filsafat Yunani, serta mengeksplorasi kebaharuan sebagai alat penyaringan takwil 

rasional berlebih di era kontemporer (Landing Salsabila Zuhaal 2024). Dari penjelasan 

beberapa studi terdahulu yang sudah dijelaskan, penelitian ini mengisi kekosongan ilmiah 

dengan merevitalisasi kritik al-Dzahabi untuk regenerasi metodologi tafsir yang 

kontekstual, objektif, dan bebas dari penyimpangan sektarian. 

Sistematika pembahasan ini disusun secara logis untuk mengungkap kritik al-

Dzahabi terhadap tafsir falsafi dalam al-Tafsir wa al-Mufassirūn. Pembahasan pertama akan 

diurai biografi al-Dzahabi. Kedua, penjelasan mengenai tafsir falsafi yang mencakup 

definisi, sejarah, karakteristik dan sumber penafsiran. Ketiga, penguraian tentang kitab al-

tafsir wa al-Mufassirūn yang terdiri dari definisi, sumber rujukan, metodologi, dan sistematika 

penulisan. Keempat, kritik al-Dzahabi terhadap tafsir falsafi dan analisis mendalam dengan 

mengkritik tokoh-tokoh mufasir yang menggunakan pendekatan falsafi dalam tafsirnya, 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

392 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

dilengkapi dengan menganalisis kritik al-Dzahabi melalui studi tkitabnya, dengan fokus 

pada argumen metodologis, substansial, dan implikasi akidah. 

 Mengkaji kritik al-Dzahabi terhadap tafsir falsafi dalam al-Tafsir wa al-

Mufassirūn memiliki relevansi mendesak di era kontemporer di mana pemikiran 

rasionalisme dan filsafat Barat kembali memengaruhi interpretasi Al-Qur'an melalui 

pendekatan hermeneutika modern. Kajian ini penting untuk memperkuat metodologi 

tafsir yang mengutamakan nash dan riwayat sahih, sehingga mencegah penyimpangan 

akidah akibat integrasi pemikiran eksternal yang spekulatif, sebagaimana dialami pada masa 

filsuf Muslim klasik. Selain itu, pemahaman mendalam atas argumen al-Dzahabi dapat 

menjadi pedoman bagi ulama dan akademisi masa kini dalam menyaring pengaruh filsafat 

yang membahayakan tauhid murni, sekaligus merangsang regenerasi ilmu tafsir yang 

kontekstual, objektif, dan relevan bagi tantangan umat Islam global. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-

analitis untuk menggali dan menginterpretasikan kritik al-Dzahabi terhadap tafsir 

falsafi dalam kitab al-Tafsir wa al-Mufassirūn. Jenis penelitian yang digunakan adalah 

kepustakaan (library research), yang sepenuhnya mengandalkan sumber-sumber tertulis 

sebagai data primer dan sekunder (Darmalaksana 2020). Data primer diperoleh dari kitab 

al-Tafsir wa al-Mufassirūn karya al-Dzahabi yang menjadi fokus utama analisis. Sebagai 

pelengkap, data sekunder dikumpulkan dari literatur terkait seperti buku-buku, artikel 

jurnal ilmiah, dan kajian-kajian yang membahas tentang tafsir falsafi, biografi al-Dzahabi, 

kitab al-Tafsir wa al-Mufassirun, dan kritik al-Dzahabi terhadap tafsir falsafi. Proses 

pengumpulan data dilakukan secara sistematis dengan mengidentifikasi kiritk al Dzahabi 

dalam kitab al-Tafsir wa al-Mufassirūn, kemudian dianalisis secara mendalam untuk 

merekonstruksi pemahaman al-Dzahabi yang mengkritik tafsir falsafi terhadap beberapa 

tokoh. Pendekatan ini memungkinkan penelitian untuk tidak hanya menggambarkan studi 

kitab secara komprehensif, tetapi juga mengkaji secara kritis metode penafsiran, latar 

belakang pemikiran, serta analisis kritik tafsir falsafi dengan tujuan merangsang regenerasi 

ilmu tafsir yang kontekstual, objektif, dan relevan. 

 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

393 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

PEMBAHASAN  

Biografi Al-Dzahabi 

Al-Dzahabi memiliki nama lengkap Syamsuddin Muhammad bin ‘Utsman bin 

Qaimaz al-Turkmaniy al-Fatiqiy al-Dimasyqiy al-Syafi’iy. Al-Dzahabi lahir di Damaskus 

pada tahun 673 H/ 1274 M, keluarganya berasal dari keturunan Tarkimaniyah (suatu 

tempat bernama Miyafariqin). Ayahnya seorang mualaf dan berkerja sebagai pengrajin 

emas, yang bernama Ahmad (Rohmansyah 2017). Waktu mengintak usia 18 tahun, al-

Dzahabi mulai menuntut ilmu dan berguru dengan beberapa guru terkenal di negeri Syam, 

Mesir, dan Hijaz. Al-Dzahabi diakui memiliki kemampuan yang luar biasa di berbagai 

disiplin ilmu, khususnya qiraat dan hadis, dan kekuatan hafalannya diakui. Sehingga 

dijuluki Imam al-Wujud Hifzhan, yakni imamnya semua yang ada dalam hal hafalan. Adapun 

julukan lainnya adalah Syaikhul Jarhi wa Ta’dil dan Rijāl fi Kulli Sabil (Muhammad bin 

Qaimaz Al-Fariqi Al-Dimasyqi 2007). 

Al-Dzahabi memulai karirnya dengan mengajar di Madinah al-Munawaroh pada 

tahun 1951. Tak lama kemudian ia kembali ke Kairo, kembali mengajar di beberapa 

lembaga pendidikan hingga menjadi seorang dosen di fakultas syariah universitas al-Azhar 

(1955) dan beberapa wilayah lainnya seperti Irak (1955), Baghdad (1961-1963), di 

universitas Kuwita (1968-1971), dan kembali ke al-Azhar (1971) di fakultas Ushuluddin 

hingga diangkat menjadi dekan (Fadal 2022). 

Al-Dzahabi merupakan seorang penulis dan banyak melahirkan karya-karya yang 

terkenal dalam ilmu tafsir, hadis, fiqh, sejarah dan lainnya. Seperti karyanya yang berjudul 

Buhuth fi ‘Ulum al-tafsir wa’l-hadith wa’l-da‘wah, Al-Isrā’iliyyāt fi al-tafsir wa al-hadith, Ibn ‘Arabi 

wa Tafsir al-Qur’an, al-Tafsir wa al-Mufassirun dan lainnya. Karyanya yang berjudul Tafsir wa 

al-Mufassirun, mengkaji tentang kefahaman tafsir, mazhab, kemudian membandingkan 

penafsiran dari kelompok ahl-sunnah wa al-jama’ah, syiah, mu’tazilah dan pengaruh 

israiliyat pada penulisan tafsir (Ahmad Nabil Amir 2021). Kitab ini merupakan disertasinya 

yang ditulis untuk meraih gelar doktor ulumal-Qur’an. Kitab ini selanjutnya dipublikasi 

oleh percetakan Dar al-Hadith pada tahun 2012 dan menjadi rujukan utama dalam ilmu 

tafsir. Terdapat beberapa faktor yang menjadikan kitab ini sebagai rujukan utama, yakni 

pertama, kitab ini memberikan penjelasan yan detail mengenai perkembangan penafsiran 

dari masa Nabi Muhammad hingga zaman kontemporer sekarang. Kedua, menambah 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

394 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

wawasan mengenai karakteristik dan corak penafsiran yang bermacam-macam (Fadal 

2022). 

Selama kehidupannya, al-Dzahabi menduduki beberapa jabatan di Damaskus. 

Seiring bertambahnya usia, pada tahun 741 H penglihatannya mulai berkurang. Ketika 

itulah ia berhenti melakukan kegiatan menulis. Sisa umurnya dihabiskan untuk mengajar, 

sehingga wafat pada bulan Dzulqa’dah 747 H 1348 M dan dimakamkan di ‘al-Bab al- 

Shaghir di Damaskus (Muhammad bin Qaimaz Al-Fariqi Al-Dimasyqi 2007). Setelah 

wafatnya, kitab ini yang semula hanya dua jilid kemudian dipublikasikan jilid ketiga dengan 

judul yang sama. Jilid ketiga ini berisikan data al-Dzahabi yang belum terhimpun pada jilid 

satu dan dua. Sehingga ditulis ulang oleh anaknya sekaligus muridnya, yakni Dr. Mustafa 

Muhammad al-Dzahabi (Muhammad Niamilah Nabil 2024). 

Tafsir Falsafi: Definisi, Sejarah, dan Karakteristik 

Tafsir falsafi merupakan pendekatan penafsiran Al-Qur'an yang mengedepankan 

teori-teori filsafat sebagai kerangka utama. Melalui metode ini, doktrin-doktrin Al-Qur'an 

diuraikan menggunakan konsep-konsep filsafat, mencakup filsafat Yunani, Persia, maupun 

filsafat Islam itu sendiri (Dasuki dkk. 2025). Quraish Shihab mendefinisikan tafsir falsafi 

sebagai upaya menafsirkan al-Qur’an dengan berdasarkan pertanyaan-pertanyaan filosofis 

(Quraish Shihab 1999). Dari kedua pendapat tersebut, maka dapat disimpulkan bahwa 

tafsir falsafi adalah pendekatan penafsiran ayat-ayat al-Qur’an dapat dilakukan melalui 

teori-teori filsafat. Seperti dalam tradisi tafsir bi al-ra’yi, puisi digunakan untuk menguatkan 

gagasan yang dituangkan dalam tulisan, bukan gagasan yang dibangun hanya untuk 

mendukung puisi itu sendiri (Abdul Gofur dkk. 2025). Definisi tersebut tentu berangkat 

dari tokoh-tokoh filsuf awal yang mengenalkan filsafat, seperti Aristoteles, 

mendefinikasikan filsafat sebagai lmu pengetahuan mencakup berbagai kebenaran yang 

berkaitan dengan logika, metafisika, ekonomi, estetika, dan retorika. Lebih jauh, ia 

memandang filsafat sebagai upaya ilmiah untuk menelusuri kebenaran dasar, yakni ilmu 

yang mengungkap bahwa setiap sesuatu memiliki penyebab atau penggerak pertama yang 

membuatnya ada (Ahmad Husnul Hakim dan Amiril Ahmad 2022). 

Sejarah tafsir falsafi dipahami muncul pada masa khalifah Abbasiyyah, lebih 

tepatkan pada masa pemerintahan khalifah al-Mansur, tafsir falsafi ini mulai muncul dan 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

395 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

berlanjut hingga ke anak dan keturunan lainnya. Kemunculannya diawali dengan mulainya 

perkembangan penerjemahan buku-buku filsafat dari Yunani, India dan lainnya ke dalam 

bahasa Arab. Untuk melancarkan kegiatannya, kaum Abbasiyyah tersebut melakukan 

kerjasama yang baik dengan berbagai kelompok dari kaum Paris, India, dan Kristen. 

Kemudian buku-buku tersebut disebarluaskan ke umat muslim. Kegiatan ini mencapai 

puncaknya pada masa khalifah al-Ma’mun, dan menjadikan Baghdad sebagai pusat ilmu 

pengetahuan (Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000). Tafsir falsafi merupakan salah satu 

metode penafsiran yang menggunakan teori filsafat sebagai paradigma utamanya. 

Pemikiran dan pandangan filsafat yang dijadikan sebagai patokan utama dalam 

menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an. Ayat al-Qur’an berfungsi sebagai justifikasi pemikiran, 

bukan sebaliknya yang menjadikan pemikiran sebagai justifikasi ayat (Faiziya 2025). 

Sebagaimana yang dikatakan oleh al-Dzahabi, bahwa dalam menafsirkan ayat mufasir lebih 

cenderung menggunakan pemikiran dan pendapatnya sendiri. 

Tafsir falsafi memiliki istilah lain, yakni Falsafi al-Kalami yang disebut oleh Al’ Ak 

dalam karyanya “Ushul at-Tafsir wa Qowaiduhu.” Menurutnya filsafat ini berkembang sejak 

terjadinya proses penerjemahan buku-buku filsafat Yunani ke bahasa Arab. Maka 

pembahasan mengenai al-Kaun al-Mahsus dari ilmu gaib bercampur dengan pemahaman 

kaum al-Jahmiyah dan Mu’tazilah. Sehingga menimbulkan perdebatan kalam pemikiran 

yang masuk dalam keilmuan Islam, yang menghasilkan penafsiran ayat mutasyabihat dan 

pentakwilan sifat-sifat Tuhan sesuai pemikiran dan pandangan masing-masing. Contohnya 

pada kaum al-Jahmiyah yang mengatakan bahwa sifat Tuhan itu batal dan dinasikan, begitu 

pula pada al-Qur’an yang dianggap makhluk. Sementara itu, di kalangan Mu’tazilah selalu 

mempertanyakan apakah sifat-sifat ‘ain tidak memiliki makna?, apakah sifat yang selain zat 

itu dianggap zat lain yang bersamaan dengan zat Allah? dan apabila sifat merupakan zat, 

maka sifat dianggap kodim seperti Allah?. Hal-hal tersebutlah yang merupakan akibat dari 

pemikiran filsafat Yunani yang diterjemahkan dan dipelajari oleh kaum Muslim (Ishmatul 

Karimah Syam dkk. 2023). 

Sumber-sumber yang dijadikan rujukan atau sandaran dalam menafsirkan al-

Qur’an sangat dipengaruhi oleh pandangan-pandangan filsuf Yunani. Sumber-sumber ini 

menurut al-Ișfahāni terbagi menjadi tiga aliran (Muhammad Ali Al-Ridhāi al-Ișfahāni 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

396 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

2008). Pertama, filsafat al-masha'iyah, yang juga dikenal sebagai aliran peripatetik, 

merupakan suatu pendekatan filsafat yang didasarkan pada pemikiran asli Aristoteles. 

Kedua, Pemikiran Neoplatonisme yang berasal dari tradisi Iran kuno dikenal sebagai filsafat 

ishraqiyah atau filsafat iluminasi. Aliran ini dianggap selaras dengan konsep tauhid dalam 

Islam. Ketiga, Filsafat yang merupakan perpaduan antara aliran masha’iyah dan ishraqiyah 

ini juga dikenal dengan sebutan filsafat teosofi (Ahmad Husnul Hakim dan Amiril Ahmad 

2022). 

Ruang lingkup tafsir falsafi secara komprehensif mengungkap pandangan terhadap 

al-Qur’an mengenai keyakinan dan sistem teologi. Pengungkapan tersebut tidaklah 

berkepihakan terhadap suatu mazhab atau suatu aliran, akan tetapi terhadap usaha 

penggalian makna dari al-Qur’an ketika berbicara teologis (Ishmatul Karimah Syam dkk. 

2023). Tafsir falsafah ini bermula dari tafsir bi al-Ra’yi yang kemudian muncul berbagai 

corak penafsiran, seperti fiqh, sufi, dan filsafat. Maka daripada itu, tafsir falsafi merupakan 

karya dari tafsir bi al-Ra’yi. Sehingga tafsir falsafi ialah sesuatau keniscayaan dalam khazanah 

ilmu al-Qur’an dan tafsir (Aldomi Putra 2017). 

Penafsiran dengan corak falsafi ini memiliki ciri dan karakteristik tersendiri yang 

membedakannya dengan yang lain. Adapun hal tersebut ialah menakwilkan ayat-ayat al-

Qur’an dengan zahir, menyatukan pemikiran filsafat dengan ayat-ayat al-Qur’an, 

menafsirkan ayat al-Qur’an yang berkenaan dengan wujud Allah dan sifat-sifat Allah, 

menggunakan akal dan burhan serta menggunakan pendekatan ijtihad rasionalitas dalam 

tafsir, selalu memegang tujuan untuk mempertahankan pandangan filosofis dan teori 

filsafat secara umum. Dari ciri-ciri dan kecenderungan tafsir ini, terlihat jelas bahwa tafsir 

falsafi lebih cenderung menggabungkan filsafat dan agama. Terbukti pada pentakwilan 

yang dilakukan dalam teks-teks agama yang disesuaikan dengan pemikiran filsafat, setelah 

itu melihat fenomena yang terjadi dan dipertimbangkan dengan sudut pandang al-Qur’an. 

Jadi pada tafsir falsafi ini, lebih mengedepankan dan mengutamakan pertimbangan logika, 

kemudian melihat al-Qur’an (Ishmatul Karimah Syam dkk. 2023). 

 

 

 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

397 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

Kitab Al-Tafsir Wa Al-Mufassirūn 

Kitab al-Tafsir wa al-Mufassirūn merupakan karya penting yang memberikan 

penjelasan menyeluruh tentang sejarah dan berbagai mazhab tafsir yang diakui otoritasnya. 

Kitab ini mengulas ragam corak tafsir yang dikembangkan para ulama dalam karya-karya 

mereka, yang memuat gagasan dan idealisme penafsiran al-Qur’an yang luas. Fokus utama 

pembahasannya adalah aliran-aliran pemikiran tafsir yang berkembang secara substansial 

dalam tradisi intelektual tafsir, mencakup corak falsafi, sufi, isyari, adabi, ijtima’i, mawdu’i, 

ilmi, mazhabi, dan lain-lain (Ahmad Nabil Amir 2021). 

Adapun rujukan kitab berasal dari rujukan yang sangat luas seperti kitab-kitab tafsir 

aliran sunni, mu’tazili, shi’i, ihadi, mazhabi, dan dari beberapa kitab hadis, Bahasa, sejarah, 

kalam, tārikh, fiqh, ushul, rijāl dan sebagainya. Kitab ini juga merujuk pada kitab-kitab tafsir 

klasik yang tervalidasi seperti Jāmi al-Bayān, tafsir al-Tustari, al-Nukat wa al-‘Uyun, dan al-

Kasyf wa al-bayan an Tafsir al-Qur’an (Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000). Dari luasnya 

rujukan yang digunakan al-Dzahabi dalam tafsirnya, ia telah merumuskan suatu 

metodologi tafsir yang dianggap ideal, dengan analisis yang kuat serta berlandaskan prinsip 

dan struktur manhaj yang teratur dan jelas. Ia mampu menilai berbagai pandangan para 

mufasir secara objektif, sebagaimana dijelaskan oleh al-Dzahabi dalam pendahuluan kitab 

Al-Tafsir wa’l-Mufassirun, bahwa upaya dan pemilihan pendapat fikihnya menunjukkan ia 

tidak fanatik terhadap mazhabnya sendiri yaitu mazhab Hanafi (Ahmad Nabil Amir 2021). 

Kitab ini dibahagi kepada tiga bagian, dimulai dengan uraian singkat mengenai 

konsep tafsir dan takwil. Selain itu, dibahas pula persoalan penerjemahan al-Qur’an ke 

dalam bahasa non-Arab, serta perdebatan apakah pembahasan tafsir termasuk ranah 

tasawwur atau tasdiq (Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000). Pertama, Bab pertama 

membincangkan tentang perkembangan tafsir pada zaman Nabi saw dan sahabat yang 

membahaskan tentang kefahaman Nabi saw dan para sahabat tentang al-Qur'an, sumber 

tafsir pada zaman ini, serta mufasir yang terkemuka di kalangan sahabat. Kedua, Bab kedua 

membahas tentang perkembangan tafsir pada masa tabi’in, dimulai dari sejarah mufasir 

masyhur di kalangan tabi’in, sumber tafsir masa ini, dan karakteristik serta manhaj 

penulisan. Ketiga, Bab ketiga membincangkan tentang tafsir pada zaman penulisan (tadwin) 

yang bermula dari zaman Abbasiyyah sehingga zaman mutakhir, berisikan pembahasan 

tentang manhaj tafsir bi al-ma’tsur, metode tafsir bi al-Ra'yi dan tafsir bi al-Ra'yi madhmum. 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

398 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

Adapun bagian terakhir kitab ini membicarakan tentang aliran tafsir di abad moden yang 

merangkumi tafsir al-'ilmi, mazhabi, ilhadi, dan adabi ijtima’I (Ahmad Nabil Amir 2021). 

Kritik Al-Dzahabi terhadap Tafsir Falsafi 

Di sisi lain, sebagian umat Islam yang membaca kitab falsafah, ada yang tidak 

sependapat dengan kitab tersebut karena terdapat hal yang menyebabkan pertentangan 

dalam agama. Mereka yang tidak sepakat dengan kitab ini, menghabiskan hidupnya untuk 

membantah dan mengasingkan diri dari banyak orang seperti  al-Ghazali dan Fakhruddin 

al-Razi (Nurman dan Syafruddin 2021). Terdapat bantahan dengan dalil dan bukti yang 

mengindikasikan bahwa dalam tafsir falsafah terdapat pertentangan dalam urusan agama, 

egitu pula dengan al-Dzahabi dalam kitabnya Tafsir wa al-Mufassirūn yang membahas lebih 

dalam berbagai bentuk penyimpangan dengan mengkritik beberapa tokoh, seperti Al-

Farabi, Ikhwan al-Shafa, dan Ibnu Sina.  

Al-Farabi, salah satu tokoh barometer dalam ilmu filsafat. Nama lengkapnya yaitu 

Abu Nasr Muhammad ibn Muhammad Tarkhan ibn Uzlag Al-Farabi, yang lahir di kota 

Wasij, kota Farab. Al-Farabi pada masa pendidikan dasar mengikuti beberapa pendidikan, 

mulai dari tata bahasa, logika, matematika, dan musik. Kemudian ia mulai tertarik pada 

ilmu logika dan filsafat, yang membawanya ke Baghdad untuk mendalami kedua ilmu 

tersebut. Di sana ia belajar dengan Abu Bishr Matta ibn Yunus, seorang tokoh yang 

terkenal dalam penerjemahan dan pengembangan filsafat Yunani. Tidak hanya itu, ia juga 

berkenalan dengan filsuf Yunani lainnya, seperti Aristoteles, Plato, dan Plotinus. 

Kehidupan al-Farabi selalu konsisten memberikan dedikasi pada pengembangan ilmu 

pengetahuan hingga akhir hayatnya. Selama kehidupannya, al-Farabi selalu produktif 

dalam kegiatan menulis dan mengajar, sehingga menyelesaikan beberapa karyanya. Hingga 

ia wafat pada tahun 950 M/ 339 H di Damaskus dalam usia 80 tahun (Saputra dkk. 2025).  

Adapun beberapa kitab karangannya, ialahn Aghradlu ma Ba’da at-Thabi’ah, al-Jam’u baina 

Ra’yai al-Hakimain, Tahsil as-Sa’adah, ‘Uyun ul-Masail, dan banyak lainnya (Aldomi Putra 

2017). 

Salah satu contoh penafsirannya yang bercorak falsafi yaitu al-Farabi terhadap 

“awal” dan “akhir” pada QS. al-Hadid: 3, makna kata “Akhir”, ditafsirkan oleh al-Farabi 

sebagai segala sesuatu jika diperhatikan, makna ujungnya akan kembali lagi kepada Allah. 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

399 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

Karena hal itu menjadi tujuan akhir. Menurutnya, wahyu berarti lembaran lembaran yang 

ditulikskan oleh Allah kepada manusia tanpa perantara, hal ini disebut sebagai kalam 

haqiqi.  Menurutnya, bukan hanya Nabi, manusia juga berpotensi untuk mendapat wahyu. 

Tafsiran al Farabi dikriitk oleh al-Dzahabi dan menganggap bahwa penafsiran tersebut 

mengikuti pemahaman Plato (tokoh filsafat). Sedangkan menurut al-Dzahabi sendiri, 

makna kata “awal” disini diartikan sebagai tidak ada sesuatu yang menciptakannya, dan 

juga tidak ada sesuatu yang tercipta bersamaan dengan Allah (Muhammad Husein Al-

Dzahabi 2000). Kritik al-Dzahabi berupa penafsiran al-Farabi menunjukkan 

kecenderungan yang berlebih pada penggunaan akal dan filsafat untuk memehami teks al-

Qur’an, dan tafsir falsafi tidak jarang dianggap menyimpang dari makna zahir  dan tidak 

memiliki dasar nash yang kuat. 

 Selain mengkiritk al-Farabi, al-Dzahabi juga mengkritik Ikhwan al-Shafa. Ikhwan 

al-Shofa merupakan sekelompok pergerakan yang bersifat laten, yang beranggotakan para 

ilmuwan dengan pemikiran bercorak filsuf, politis, dan keagamaan, kegiatan mereka yaitu 

selalu mengadakan pertemuan rahasia dalam membahas pemikiran-pemikirannya. 

Kelompok ini diperkirakan muncul pada abad ke-10 di Basrah, dalam masa pemerintahan 

Bani Buwahi, dimana keadaan pemerintahan pada saat itu sedang mengalami disintegrasi 

dengan diawali munculnya dinasti-dinasti kecil yang indenpenden (Hady 2018). Kelompok 

ini mengatakan bahwa mereka merupakan sekumpulan orang yang memiliki pemikiran 

suci, dengan memegang keahlian dalam kesucian mental dan spiritual. Munculnya 

kelompok ini disebabkan ajaran Islam yang mulai tercemar oleh ajaran selain Islam, 

sehingga mereka bertekad untuk mengembalikan rasa cinta terhadap keilmuan pada umat 

Islam (Godefroid de Callatay 2012). 

Pemikiran Ikhwan al-Shofa berlandaskan pada empat kitab, yakni matematika dan 

ilmu umum dari perenungan dan filsuf, kitab taurat, bibel, dan al-Qur’an. Salah satu 

pemikirannya yang terkenal yakni filsafat, mereka memandang filsafat sebagai suatu cara 

dalam mencapai persamaan yang sedekat mungkin dengan Tuhan (Hady 2018). Ciri khas 

kelompok ini adalah selalu mengadakan perkumpulan secara tersembunyi untuk 

membahas kajian filsafat, dan melahirkan mazhab sendiri yang berfokus pada filsafat islam 

setelah melakukan pengakjian terhadap filsafat Yunani dan Persia. Mereka berpegang 

teguh pada asasnya yakni syariah Islam terinjak-injak oleh kebodohan dan kesesatan, dan 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

400 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

filsafat merupakan salah satu cara untuk membersihkannya dari kebodohan dan kesesatan 

(Aldomi Putra 2017). 

Pada kitab al-Tafsir wa al-Mufassirūn, al-Dzahabi tidak menemukan risalah-risalah 

yang mencantumkan falsafah al-Qur’an pada Ikhwan al-Shofa. Menurut al-Dzahabi, 

Ikhwan al-Shofa kebanyakan mencamtukan sejarah dan sesuatu yang bersifat prasangka. 

Ikhwan al-Shofa menjelaskan terkait surga dan neraka, mereka berpendapat bahwasannya 

surga adalah tingkatan tertinggi. Sedangkan neraka berada di bawah bulan yaitu dunia. 

Orang-orang yang berada di Surga tidak mungkin memiliki jiwa yang payah (bodoh), 

mereka berkata “sesungguhnya orang-orang yang berada di surga, tidak mungkin tercela 

dalam perbuatannya, buruk dalam pemikirannya dan meninggalkan kebodohannya. 

Sedangkan para penghuni neraka adalah orang-orang yang melakukan perbuatan yang 

telah disebutkan di atas. Bahkan para penghuni neraka sekalipun tidak dapat merasakan 

sesuatu yang ada di surga (Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000). 

Hal ini dibuktikan dalam penafsiran QS. Al-A’raf: 50, Ikhwan al-Shafa 

berpendapat “sesungguhnya orang-orang mukmin setelah ruhnya terangkat (meninggal) 

mereka akan naik ke alam surga bersama para malaikat, dan hidup hidup damai bersama 

orang-orang baik. Ketika di surga mereka bahagia, bersuka cita, merasakan kenikmatan, 

terhormat, dan nyaman”. Hal itu senada dengan QS. Fatir: 10 yang mengindikasikan 

kembalinya perkataan-perkataan yang baik dan amal saleh kepada-Nya. Yang menjadi 

perbedaan yaitu Ketika Ikhwan al-Shafa menafsirkan bahwa setan secara filosofis berbeda 

dengan penjelasan secara keagamaan. Seperti dari QS. al-An’am: 112, setan dan jin adalah 

bersifat reinkarnasi yang berasal dari tubuh (Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000). 

Ibnu Sina menjadi tokoh yang kritikannya paling banyak dilontarkan al-Dzahabi. 

Ibnu Sina lahir di Afsyana pada tahun 980 M dan dikenal dengan sebutan Avicenna. Ibnu 

Sina memiliki nama lengkap Abu Ali al-Husayn bin Abdullah bin Sina. Ayahnya 

merupakan seorang pejabat pemerintah dan berasal dari keluarga muslim Syiah dengan 

aliran Ismailiyah. Ibnu sina sudah mulai menghafal al-Qur’an sejak usia 10 tahun dan mulai 

belajar ilmu-ilmu pendidikan lainnya, seperti matematika, geometri, dan logika. Di usia 16 

tahun, Ibnu Sina memperdalam ilmu kedokteran hingga menjadi seorang dokter yang 

dihormati semua orang. Tepat di usia 18 tahun ia meraih gelar dokter terbaik di masanya 

(Parlaungan dkk. 2021). 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

401 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

Selain itu, Ibnu Sina juga mendalami filsafat, astronomi, fisika dan ilmu lainnya. 

Sekaligus faham terkait beberapa bidang keilmuan, di antaranya ushuluddin, adab, 

matematika, kemudian ia belajar ilmu logika (manthiq) pada Ali Abi Abdullah an-Natali. 

Setelah itu, ia fokus pada keilmuan kedokteran, hingga ia menulis sebuah kitab yang tiada 

satupun mampu menandinginya pada saat itu. Adapun nama kitab-kitabnya adalah asy-syifa’ 

fi al-hikmah, an-Najaah, al-Isyarah, dan lain sebagainya. Avicena mampu memberikan 

manfaat yang banyak kepada umat manusia berkat karyanya dari berbagai bidang (Mustafa 

dan Mohd Nor 2018).  Ibnu Sina menggabungkan pemahaman ilmiah bersama dengan 

politik. Hal ini seperti yang dilakukan ayahnya saat dulu. Pada saat negaranya bergejolak, 

Ibnu Sina diusir dari Bukhori, kemudian pindah dan berakhir di Hamedan. Ibnu Sina 

meninggal pada tahun 428 H dan dimakamkan di Hameefdan (Ahmad Ridlo Sohibul Ulum 

2020).  

Ibnu Sina juga mengatakan bahwa ia muridnya al-farabi, setelah membaca buku 

Agrad kitab Mawara al-Tabiah li Artitu milik al-Farabi. Sehingga membuat Ibnu Sina 

memahami Metafisiska dari Aristoteles (Syahira dkk. 2022). Oleh karenanya, pemikiran 

Ibnu Sina banyak dipengaruh oleh filsafat Aristoteles mengenai logika (aqsam al-‘aql) dan 

Plato untuk menjelaskan konsep al-Khair (etika) (Fadal 2022), seperti pengembangan 

gagasan tentang Wajib al-Wujud sebagai penyebab utama semua eksistensi. Selain itu, Ibnu 

Sina juga menyelaraskan filsafat dan teologi Islam. 

Bukti pemahaman Ibnu Sina yang memasukkan aspek filsafat dalam menafsirkan 

al-Qur’an terdapat dalam QS. Al-Falaq: 4. Menurut al-Dzahabi, Allah Swt adalah sumber 

kebaikan sejati, yang menjadi asal dari segala bentuk kebaikan lainnya, baik yang esensial 

maupun yang tidak esensial. Istilah al-samawat dan al-ardh menunjukkan makna yang 

bersifat umum, sedangkan istilah kamisykat merujuk pada akal hayulani (potensial) dan jiwa 

yang berpikir. Kata miskat mengisyaratkan ruang yang tertutup dan digunakan untuk 

memantulkan cahaya, semakin dekat dengan dinding, pantulan cahayanya akan semakin 

kuat. Dengan analogi ini, akal disamakan dengan cahaya, dan juga dengan keheningan. 

Dalam hal ini, keheningan yang ideal adalah udara yang sejuk dan hening, yang paling baik 

ditemukan di ceruk yang menjorok ke dalam. Penggunaan kata misykat merujuk pada akal 

hayulani, sebagaimana ceruk yang menjadi tempat bagi cahaya. Sementara itu, istilah misbah 

(pelita) menggambarkan akal mustafad (akal aktual), karena nur menurut para filsuf 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

402 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

merupakan bentuk keheningan tertinggi yang mampu menghasilkan daya nyata 

(Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000). 

Relasi antara akal mustafad dan akal hayulani digambarkan seperti hubungan antara 

pelita (misbah) dan ceruk (misykat). Frasa fii zujajah (dalam kaca) menggambarkan perbedaan 

derajat antara akal hayulani dan akal mustafad, yang hanya dapat dimengerti melalui 

perantara, yakni cahaya. Kaca itu sendiri menjadi tempat berkumpulnya cahaya-cahaya 

tersebut. Frasa ka'annaha kaukabun durriyyun (seakan-akan bintang yang bercahaya terang) 

memperkuat penggambaran bahwa kaca tersebut adalah simbol dari keheningan yang 

sempurna, bukan sekadar lampu. Sedangkan ungkapan yuqadu min syajaratin mubarokatin 

zaytunah dipahami sebagai daya rasional yang menjadi dasar tindakan ilmiah, sebagaimana 

minyak menjadi unsur utama bagi nyala lampu (Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000). 

Al-Dzahabi menganggap Ibnu Sina banyak terpengaruh pada pemikiran kelompok 

bathiniyah dalam memberikan ta’wil  ayat al Qur’an, dan al-Dzahabi tidak menganggap Ibnu 

Sina sebagai muslim (ideal) selagi memiliki kecenderungan pada filsafat. filsafat 

mengarahkan Ibnu Sina pada beberapa pemikiran tertentu seperti  hakikat al qur’an dapat 

mengantarkan pada hakikat yang lain. Dia membenturkan dengan pemahaman umum 

masyhur pada al qur’an, dan menyamarkan atas akal yang tidak sampai pada hal itu. Nabi 

meletakkan ayat al qur’an sebagai simbol yang mengarahkan kepada tafsiran-tafsiran 

mereka. Al-Dzahabi mengkritik keras Ibnu Sina karena telah melakukan kesalahan besar 

dalam menafsirkan ayat al-Qur’an dengan nalar filsafat, yakni menggabung sesuatu yang 

tidak dapat disatukan yakni agama dan filsafat. Perlakuannya ini merupakan perbuatan 

buruk dalam agama yang telah mencabut kebenaran mutlak dari al-Qur’an (Muhammad 

Husein Al-Dzahabi 2000). 

Pada karyanya yang berjudul al-Tafsir wa al-Mufassiru7n, al-Dzahabi memberikan 

pandangan yang kritis terhadap corak tafsir falsafi. Tasfir falsafi dianggap sebagai bentuk 

penafsiran yang menyimpang dari kaidah tafsir yang benar. Tidak hanya itu, tafsir falsafi 

dinilai terlalu menonjolkan akal dan filsafat dalam menafsirkan teks al-Qur’an. Hal ini 

dikhawatirkan akan mengurangi kemurnian makna al-Qur’an dari kebenaran yang mutlak. 

Menurut al-Dzahabi, ayat-al-Qur’an harus ditafsirkan dengan landasan riwayah, bahasa, 

dan pandangan para sahabat, bukan dengan filsafat (Fadal 2022). 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

403 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

Dalam kritiknya terhadap Ibnu Sina, al-Dzahabi menyatakan bahwa penggabungan 

antara agama dan filsafat adalah kesalahan besar, karena menyatukan dua hal yang secara 

epistemologis berbeda. Al-Dzahabi juga menolak pemahaman simbolik yang dilakukan 

para filsuf seperti Ikhwan al-Shafa dan al-Farabi, yang menafsirkan ayat-ayat secara alegoris 

dan menakwilkan makna-makna ghaib menjadi konsep rasional. Bagi al-Dzahabi, akal 

memiliki posisi penting, tetapi harus tunduk pada teks wahyu dan akal tidak boleh menjadi 

hakim atas al-Qur’an, melainkan alat untuk memahami petunjuk yang sudah ditetapkan 

oleh Allah (Tsalitsah dan Muhsinin 2024). 

Maka dengan penggabungan filsafat dalam tafsir yang mengindikasikan pengaruh 

dalam pemahaman agama, perlu adanya keselarasan. Keselarasan yang dimiliki antara 

agama dan falsafah sangatlah saling mendukung, pertama, pentakwilan nash-nash agama 

dan hakikat-hakikat syariat, yang mana sepakat dan sejalan dengan pendapat falsafah. 

Dalam hal ini falsafah membantu menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an tidak hanya secara 

harfiah, tetapi bathiniah dan rasional. Seperti para filsuf yang telah banyak menerapkan 

pentakwilan secara filosofis terhadap ajaran agama dengan prinsip-prinsip metafisika, 

logika, dan etika falsafah (Mardafi 2016). Dengan demikian, makna yang dihasilkan tidak 

bertentangan dan sejalan dengan hakikat agama tersebut. Kedua, penjelasan terhadap nash-

nash agama dalam falsafah, dengan pendekatan falsafah terhadap agama dapat 

menghukumi nash-nash dan kebanyakan merugikan agama. Ketika prinsip-prinsip 

rasionalitas filosofis dijadikan tolak ukur kebenaran, maka kemungkinan aspek transenden 

dalam agama diabaikan atau dianggap irasional. Dalam kondisi seperti ini, falsafah 

berdampak merugikan terhadap agama (Arif 2014). 

Tidak semua ulama Muslim menerima atau mengedepankan pandangan-

pandangan filsafat dalam memahami agama, khususnya dalam konteks penafsiran 

terhadap al-Qur'an. Sebagian mereka ada yang menentang filsafat, ada juga mereka yang 

menafsirkan al-Qur’an dengan cara menggabungkan pemikirannya dalam menafsirkan 

ayat-ayat. Golongan pertama berpendapat falsafah tidak konsisten dengan nash-nash al-

Qur’an. Adapun golongan kedua ini membantah bahwa pemikirannya tidak bertentangan 

dengan nash-nash al-Qur’an dengan argumen bahwa mereka menggabungkan rasionalitas 

dengan kerangka keislaman yang ketat, namun menolak untuk menerima asumsi-asumsi 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

404 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

dasar filsafat Yunani yang dinilai tidak sesuai dengan ajaran Islam (Mohd Faiz dan Hadi 

bin Mohd Sanadi 2018). 

Fahru al-Razi tidak sepakat dengan pandangan filsafat. Hal ini selaras dengan 

pendapat al-Dzahabi bahwa tidak ditemukannya ahli filsafat yang dapat menuliskan tafsir 

al-Qur’an dengan lengkap sempurna. Fakta yang ada hanyalah pendapat-pendapat dari 

tokoh-tokoh yang menafsirkan al-Qur’an secara terpisah dan dapat ditemukan dalam kitab 

filsafat karangannya. Menurutnya, seluruh mufasir yang menerima seluruh pendapat dan 

teori filsafat tanpa melakukan pendalaman atau penyaringan terhadap hal tersebut, 

dianggap telah melakukan kesesatan dan penyimpangan, karena menjadikan filsafat sebagai 

dasar utama, kemudian diselaraskan dengan al-Qur’an (Muhammad Husein Al-Dzahabi 

2000). 

Golongan yang meyakini adanya pertentangan antara agama dan filsafat, 

menentang keras filsafat dan selalu berusaha menjauhkan pemikiran filsafat tersebut dari 

umat Muslim. Tidak hanya itu, buku-buku yang berkaitan dengan filsafat juga dikritik dan 

dijauhi dari kalangan umat Muslim yang ingin membacanya. Salah satu tokoh yang 

menolak ialah al-Ghazali. Pada karyanya yang berjudul Tahāfut al-Falāsifah, mengatakan 

bahwa para filsuf ini ialah bagian dari kelompok bid’ah. Walaupun menolak filsafat, al-

Ghazali tetap mengizinkan studi logika, matematika, dan ilmu alam (Afifah dan 

Zulkarnaen 2024). Begitupula dari pandangan al-Dzahabi yang menganggap bahwa al-

Qur’an menempatkan posisi sentral, terutama dalam pengembangan dan perkembangan 

ilmu pengetahuan keislaman (Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000).  

Adapun golongan yang menerima filsafat tetap bersikeras untuk memadukan 

filsafat dengan agama, walaupun terdapat pemikiran yang bertentangan dengan nash-nash 

syar’i. Mereka berusaha untuk menutupi kontradiksi diantara keduanya. Pendapat mereka 

berlandaskan ayat al-Qur’an yang menyeru untuk selalu menggunakan akal, sehingga 

menurutnya filsafat dan agama tidak bertentangan dengan akal (Faiziya 2025). 

Para filsuf ini beroperasi dengan logika burhani (rasional) yang menempatkan 

premis logika di atas teks. Ketika teks Al-Qur'an (wahyu) tidak sesuai dengan premis logika 

mereka, mereka melakukan ta'wil yang terkesan radikal untuk memaksanya tunduk. Al-

Dzahabi menilai ini berbahaya karena menjadikan Al-Qur'an sekadar justifikasi sekunder 

bagi doktrin filsafat yang sudah dirumuskan sebelumnya. Al-Qur'an kehilangan 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

405 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

otonominya dan hanya menjadi gema dari pemikiran Aristotelian atau Neo-Platonis 

(Muhammad Husein Al-Dzahabi 2000). 

Dalam aspek kebahasan dalam tafsir, Tafsir falsafi sering kali melompat melampaui 

batas-batas dilalah lughawiyah (indikasi kebahasaan). Al-Dzahabi menegaskan bahwa al-

Qur'an turun dalam lisan 'Arabi mubin. Ketika para filsuf menafsirkan kisah-kisah 

eskatologis (seperti surga, neraka, atau kebangkitan jasad) hanya sebagai simbol-simbol 

spiritual (alegoris), mereka telah mencabut teks dari akar bahasanya. Bagi al-Dzahabi, ini 

bukan lagi menafsirkan, melainkan membatalkan realitas teks demi ide rasional. Ini adalah 

bentuk reduksi makna yang mengancam sakralitas pesan Tuhan, mengubah kebenaran 

faktual menjadi sekadar kebenaran metaforis (Walid Saleh 2004). 

Hal yang menarik adalah inkonsistensi dalam klasifikasi al-Dzahabi. Di satu sisi, ia 

menolak keras tafsir falsafi. Namun, di sisi lain, ia memuji Mafatih al-Ghaib karya Fakhr 

al-Din al-Razi, padahal kitab tersebut sangat kental dengan nuansa filosofis, logika, dan 

ilmu kalam. Ini mengindikasikan bahwa Al-Dzahabi tidak anti filsafat secara mutlak. Ia 

menggunakan standar ganda teologis, Al-Razi diterima karena ia menggunakan filsafat 

untuk membela dan tetap menjaga kemurnian akidah, sedangkan para filsuf (seperti Ibnu 

Sina dan Al-Farabi) menggunakan filsafat untuk membangun sistem metafisika yang sering 

kali berseberangan dengan akidah Sunni (seperti konsep keabadian alam) (Oliver Leaman 

1985). Dengan demikian, kritik al-Dzahabi sebenarnya bukan murni kritik metodologis, 

melainkan kritik ideologis. Filsafat diterima selama ia menjadi pelayan akidah dan tafsir, 

namun ditolak jika ia mencoba menjadi sumber utama dalam penafsiran. 

Walaupun tafsir falsafi ini mendapat kritik tajam khususnya dari ulama yang 

memandangnya menyimpang dari makna zahir wahyu, tafsir falsafi tetap berperan krusial 

dalam evolusi pemikiran Islam. Sebagai penghubung antara rasionalitas dan dimensi 

spiritual yang dalam hal ini tafsir, pendekatan ini memberikan kontribusi signifikan 

terhadap pemahaman mendalam Al-Qur'an, terlebih pada ayat-ayat yang menuntut 

interpretasi filosofis. Karenanya, studi tafsir falsafi perlu terus dikembangkan dengan 

menjaga keseimbangan antara akal rasional dan prinsip syariat yang kokoh, sembari 

mengakomodasi perspektif kritik yang relevan (Dasuki dkk. 2025). 

 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

406 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

Dalam konteks kekinian, kritik al-Dzahabi menjadi relevan sebagai peringatan 

terhadap hermeneutika liberal yang cenderung menafsirkan teks secara liar tanpa 

mengindahkan kaidah bahasa. Namun, sikap al-Dzahabi juga menyisakan problem, yaitu 

ketakutan berlebihan terhadap filsafat dapat memicu stagnasi intelektual. Maka, tantangan 

bagi akademisi Tafsir modern yaitu menggunakan pisau analisis filosofis untuk 

memperkaya makna al-Qur'an tanpa terjebak dalam desakralisasi teks seperti yang 

dikhawatirkan al-Dzahabi. 

KESIMPULAN 

Kritik Al-Dzahabi terhadap tafsir falsafi dalam kitab al-Tafsir wa al-Mufassirūn 

membawa gagasan logis yang mendesak bagi diskursus pemikiran Islam kontemporer, 

terutama di tengah maraknya tren filsafat dan hermeneutika modern yang cenderung 

menomor-satukan rasionalitas di atas teks. Implikasi dari kritik ini menegaskan bahwa 

integrasi antara agama, tafsir, dan filsafat tidak boleh dilakukan secara dikotomi yang 

mencabut otoritas teks demi justifikasi logika, melainkan harus menempatkan wahyu 

sebagai sumber utama. Dalam realitas sosial-keagamaan saat ini, di mana tafsir falsafi 

sering kali mendekonstruksi makna-makna eskatologis dan syariat menjadi sekadar simbol 

metaforis, pemikiran Al-Dzahabi berfungsi sebagai benteng epistemologis yang menjaga 

sakralitas al-Qur'an dan tafsirnya agar tetap berpijak pada kaidah kebahasaan dan riwayat 

yang shahih, mencegah terjadinya anarki penafsiran yang dapat mengubah ajaran agama. 

Penelitian ini menyisakan celah analisis yang belum tergarap secara tuntas, 

khususnya mengenai gagasan standar ganda Al-Dzahabi yang menolak Ibnu Sina tetapi 

menerima Fakhruddin Al-Razi, padahal keduanya sama-sama menggunakan instrumen 

filsafat. Kajian selanjutnya sangat terbuka untuk mengeksplorasi secara spesifik batasan 

filsafat terpuji (mahmūd) dan tercela (madzmūm) dalam kacamata ulama Sunni pasca masa 

Al-Dzahabi, serta bagaimana merumuskan metodologi tafsir yang mampu 

mengakomodasi kekayaan analisis filosofis tanpa terjebak dalam desakralisasi teks. 

 

 

 

 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

407 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Gofur, R Muhammad Farhal Azkiya, dan Eni Zulaiha. 2025. “Tafsir Falsafi: 
Pendekatan Rasional dalam Penafsiran Al-Qur’an.” Senarai: Journal of Islamic 
Haritage and Civilization 1 (2): 57–63. https://doi.org/10.0501/senarai.2025.1.2.57-
63. 

Afifah, Nur, dan Iskandar Zulkarnaen. 2024. “Filsafat Etika Perspektif Abu Hamid Al-
Ghazali.” El-Waroqoh: Jurnal Ushuluddin dan Filsafat 8 (1): 42. 
https://doi.org/10.28944/el-waroqoh.v8i1.1620. 

Ahmad Husnul Hakim dan Amiril Ahmad. 2022. “Tafsir Falsafi: Pemetaan Tipologi, 
Epistemologi dan Impelementasi.” Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis 12 (2): 
191–214. https://doi.org/10.15642/mutawatir.2022.12.2.191-214. 

Ahmad Nabil Amir. 2021. “Kitab Al-Tafsir Wa Al-Mufassirun dan Pengaruhnya dalam 
Kajian Tafsir.” Jurnal Iman dan Spiritualitas 1 (3): 281–285. 

Ahmad Ridlo Sohibul Ulum. 2020. Ibnu Sina: Sarjana, Pujangga, dan Filsuf Besar Dunia Biografi 
Singkat 980-1037 M. 1 ed. Penerbit Anak Hebat Indonesia. 

Aldomi Putra. 2017. “Kajian Tafsir Falsafi.” Al Burhan: Jurnal Kajian Ilmu dan Pengembangan 
Budaya Al-Qur’an 17 (1): 19–44. 

Arif, Syamsuddin. 2014. “Filsafat Islam antara Tradisi dan Kontroversi.” Tsaqafah 10 (1): 
1. https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v10i1.61. 

Darmalaksana. 2020. Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka dan Studi Lapangan. Pre-Print 
Digital Library UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 

Dasuki, Akhmad, Muhamad Rulyawan Sihab, dan Rifky Maulana. 2025. “Menguak Rahasia 
Tafsir Falsafi: Sejarah, Metode dan Tokoh-Tokoh Berpengaruh.” Al-Muhith: Jurnal 
Ilmu Qur’an dan Hadits 4 (2): 224. https://doi.org/10.35931/am.v4i2.5382. 

Fadal, Kurdi. 2022. “Stagnasi Tafsir Falsafi Dan Kuriositas Al-Quran: (Analisis Pemikiran 
Muhammad Husain Al-Zahabi).” Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi Ushuluddin dan 
Filsafat 18 (2): 271–296. https://doi.org/10.24239/rsy.v18i2.994. 

Faiziya, Nilna. 2025. “Tafsir Falsafi: Integrasi Rasionalitas dan Spiritual dalam Memahami 
Ayat-Ayat Al-Qur’an.” JSIM: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan 5 (6). 
https://doi.org/10.36418/syntaximperatif.v5i6.556. 

Godefroid de Callatay. 2012. Ikhwan al-Safa’: A Brotherhood of Idealists on the Fringe of Orthodox 
Islam. Oneworld Publications. 

Hady, M. Samsul. 2018. “Filsafat Ikhwan Ash-Shafa.” Ulul Albab Jurnal Studi Islam 8 (2): 
117–140. https://doi.org/10.18860/ua.v8i2.6199. 

Ishmatul Karimah Syam, Suryana Alfathah, Eni Zulaiha, dan Khader Ahmad. 2023. 
“Kajian Historis Tafsir Falsafi.” Hanifiya: Jurnal Studi Agama-Agama 6 (1). 

Kusroni. 2017. “Menelisik Sejarah dan Keberagaman Corak Penafsiran Al-Qur’an.” El-
Furqania 5 (2): 132–146. https://doi.org/10.54625/elfurqania.v3i02.3031. 

Landing Salsabila ZUhaal. 2024. “Studi Atas Kritik Az-Zahabi terhadap Penafsiran Tafsir 
Syiah (STudi Kitab al-Tafsir wa al-Mufassirun).” UIN Sunan Kalijaga. 

Mardafi, Abdurrahman. 2016. “Konsep Ta’wil Dalam Perspektif Islam.” Studi Qur’anika: 
Jurnal Studi Qur’an 1 (1): 121–144. 

Mohd Faiz dan Hadi bin Mohd Sanadi. 2018. “Karya-Karya Kritikan terhadap Falsafah 
Mashā’iyyah dalam Tradisi Intelektual Muslim.” Conf. paper presented pada 



Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Zulfi Fadhlurrahman 

408 
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, Vol. 10, No. 2, Juli-Desember 2025 

 

KAPPS 2018, Malaysia. Prosiding Kolokium Antara Bangsa Penyelidikan Padcasiswazah 
1.0. 

Muhammad Ali Al-Ridhāi al-Ișfahāni. 2008. Manāhij al-Tafsir wa Ittijāhātuhu: Dirāsah 
Muqāranah fī Manāhij Tafsiri al-Qur’an. 1 ed. Maktabah Mumin Quraisy. 

Muhammad bin Qaimaz Al-Fariqi Al-Dimasyqi. 2007. Dosa-Dosa Besar. Pustaka Arafah. 
Muhammad Husein Al-Dzahabi. 2000. Al-Tafsir Wa Al-Mufassirun. Vol. 2. Dār al-Hadis. 
Muhammad Niamilah Nabil. 2024. “Kritik Muhammad Husain al-Dhahabi Terhadap 

Literatur Shi’ah dalam al-Tafsir wa al-Mufassirun.” UIN Maulana Malik Ibrahim. 
Mustafa, Zaiton, dan Mohd Roslan Mohd Nor. 2018. “Pembangunan Individu Menurut 

Ibnu Sina: Analisis Terhadap Karya-Karya Terpilih: Individual Development 
According to Ibnu Sina: An Analysis of Selected Works.” Journal of Fatwa 
Management and Research 131 (Desember): 534–48. 
https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol13no1.190. 

Nunu Burhanuddin. 2022. Filsafat Takwil: Kajian Teks Al-Qur’an. 1 ed. Kencana. 
Nurman, Muhammad dan Syafruddin. 2021. “Menakar Nilai Kritis Fakruddin Al-Razi 

dalam Tafsir Mafatih Al-Ghayb.” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 6 
(1): 53–80. https://doi.org/10.30868/at.v6i01.1308. 

Oliver Leaman. 1985. An Introduction to Mrdieval Islamic Philosophy. Cambridge University 
Press. 

Parlaungan, Parlaungan, Haidar Putra Daulay, dan Zaini Dahlan. 2021. “Pemikiran Ibnu 
Sina Dalam Bidang Filsafat.” Jurnal Bilqolam Pendidikan Islam 2 (1): 79–93. 
https://doi.org/10.51672/jbpi.v2i1.51. 

Quraish Shihab. 1999. Sejarah dan Ulum Al-Qur’an. Pustaka Firdaus. 
Rohmansyah. 2017. “Studi Komparatif Kitab Rijal Sunni Dan Syiah (Studi Atas Kitab 

Tadzkirah Al-Huffazh Karya Al-Dzahabi Dan Kitab Al-Rijal Karya Dawud Al-
Hulli).” Al-Quds: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 1 (2). 

Saputra, Riki, Firdaus, dan Saifullah. 2025. “Biografi Dan Pemikiran Filsafat Al-Farabi: 
Filsafat Emanasi, Ketuhanan, Kenabian, Jiwa Dan Akal.” Ensiklopedia of Jurnal 7 
(2): 323–325. https://doi.org/10.33559/eoj.v7i2.2860. 

Syafieh. 2017. “Perkembangan Tafsir Falsafi dalam Ranah Pemikiran Islam.” Jurnal Al-
Tibyan 2 (2). https://doi.org/10.32505/tibyan.v2i2.385. 

Syahira, Ahmad Ruslan, dan Desvian Bandarsyah. 2022. “Pengembangan Pikiran Modern 
Islam dalam Pemikiran Ibnu Sina.” Historis: Jurnal Kajian, Penelitian dan Pengembangan 
Pendidikan Sejarah 7 (2): 40–44. 

Syukron Affani. 2018. Tafsir Al-Qur’an Dalam Sejara Perkembangannya. Prenadamedia 
Group. 

Tsalitsah, Imtihanatul Ma’isyatuts, dan Mahmud Muhsinin. 2024. “Integrasi Filsafat, Sains 
Dan Agama Dalam Pemikiran Islam: Integrasi Filsafat, Sains Dan Agama Dalam 
Pemikiran Islam.” Al-Hikmah: Jurnal studi Agama-agama 10 (1): 64–77. 
https://doi.org/10.30651/ah.v10i1.22858. 

Walid Saleh. 2004. The Formation of the Classical Tafsīr Tradition: The Qurʾān Commentary of al-

Thaʿlabī. Vol. 1. Briil. 
Wiyono, M. 2016. “Pemikiran Filsafat Al-Farabi.” Substantia 18 (1): 67–80. 
 


