ISSN 2614-3461 (p) 2598-3865

http:/ /ejournal.uin-suka.ac.id / pusat/panangkaran
Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat
Vol. 9 No. 2 (Juli - Desember 2025)

https:/ /doi.org/10.14421/ panangkaran.v9i2.3893

hlm. 238-253

MAKNA DAN PERAN TRADISI NYADRAN
DALAM KEHIDUPAN SOSIAL
KEAGAMAAN MASYARAKAT JAWA:
STUDI KASUS DI SIDOARJO

Alivia Anjelita Syafa Rizqi
alivia.23024@mhs.unesa.ac.id
Universitas Negeri Surabaya, Indonesia

Agus Machfud Fauzi
agusmfauzi@unesa.ac.id
Universitas Negeri Surabaya, Indonesia

Abstract

The Nyadran tradition is one of the religious and cultural rituals that has
been going on for a long time and is still maintained by the Javanese people,
including in Sidoarjo Regency. Amidst the dynamics of social change and
modernization, the continuity of the Nyadran tradition has become an
interesting phenomenon to study, especially in relation to how people
interpret and practice it in contemporary socio-religious life. This study aims
to analyze the meaning and role of the Nyadran tradition in the socio-
religious life of the Javanese community in Sidoarjo Regency. This study
uses a qualitative method with an ethnographic approach. Data collection
was carried out through participant observation, in-depth interviews with
community leaders, religious leaders, and residents directly involved in the
implementation of Nyadran, as well as documentation studies. Data analysis
uses Max Weber's social action theory to understand the motives and
subjective meanings of people's actions in following the Nyadran tradition,
as well as Clifford Geertz's symbolic theory to interpret Nyadran as a
symbolic system that represents and shapes the Javanese people's
worldview. The results of the study show that the Nyadran tradition has
multidimensional meanings. Spiritually, Nyadran is understood as a form of
respect and prayer to ancestors as well as a means of self-reflection in
preparing to welcome the holy month of Ramadan. Socially, this tradition
functions as a mechanism for strengthening solidarity, mutual cooperation,

@@@@ Jurnal Panangkaran disebarluaskan di bawah ketentuan Creative Commons
TAETETE Attribution-NonCommercial-NoDerrivatives 4.0 International License



http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1515640468&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1501234154&1&&
http://ejournal.uin-suka.ac.id/pusat/panangkaran
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
mailto:alivia.23024@mhs.unesa.ac.id
mailto:agusmfauzi@unesa.ac.id

Makna dan Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial Keagamaan ...

and social equality through collective practices such as cleaning graves,
praying together, and holding feasts. Culturally, Nyadran plays an important
role in preserving local values and maintaining Javanese cultural identity
amid the tide of modernization. Thus, Nyadran not only survives as a
cultural heritage, but also as a dynamic and relevant socio-religious practice
in the lives of modern Javanese society.

Keywords: Nyadran tradition, religion, social, culture, Java.

Abstrak

Tradisi Nyadran merupakan salah satu ritual keagamaan dan kebudayaan
yang telah berlangsung lama serta tetap dipertahankan oleh masyarakat
Jawa, termasuk di Kabupaten Sidoarjo. Di tengah dinamika perubahan
sosial dan modernisasi, keberlangsungan tradisi Nyadran menjadi fenomena
menarik untuk dikaji, terutama dalam kaitannya dengan bagaimana
masyarakat memaknai dan menjalankannya dalam kehidupan sosial-
keagamaan kontemporer. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
makna dan peran tradisi Nyadran dalam kehidupan sosial-keagamaan
masyarakat Jawa di Kabupaten Sidoarjo. Penelitian ini menggunakan
metode kualitatif dengan pendekatan etnografi. Pengumpulan data
dilakukan melalui observasi partisipan, wawancara mendalam dengan tokoh
masyarakat, tokoh agama, dan warga yang terlibat langsung dalam
pelaksanaan Nyadran, serta studi dokumentasi. Analisis data menggunakan
teori tindakan sosial Max Weber untuk memahami motif dan makna
subjektif tindakan masyarakat dalam mengikuti tradisi Nyadran, serta teori
simbolik Clifford Geertz untuk menafsirkan Nyadran sebagai sistem simbol
yang merepresentasikan dan membentuk pandangan hidup masyarakat
Jawa. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi Nyadran memiliki
makna multidimensional. Secara spiritual, Nyadran dipahami sebagai
bentuk penghormatan dan doa kepada leluhur sekaligus sarana refleksi diri
dalam mempersiapkan diri menyambut bulan suci Ramadan. Secara sosial,
tradisi ini berfungsi sebagai mekanisme penguat solidaritas, gotong royong,
dan kesetaraan sosial melalui praktik kolektif seperti pembersihan makam,
doa bersama, dan kenduri. Secara budaya, Nyadran berperan penting dalam
melestarikan nilai-nilai lokal serta mempertahankan identitas budaya Jawa
di tengah arus modernisasi. Dengan demikian, Nyadran tidak hanya
bertahan sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai praktik sosial-
keagamaan yang dinamis dan relevan dalam kehidupan masyarakat Jawa
modern.

Kata kunci: Tradisi Nyadran, Keagamaan, Sosial, Budaya, Jawa.

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 239



Rizqi & Fauzi

I. PENDAHULUAN

Tradisi Nyadran merupakan salah satu ritual keagamaan dan kebudayaan yang
memiliki akar historis kuat dalam masyarakat Jawa dan hingga kini masih terus
dipertahankan, termasuk oleh masyarakat di Kabupaten Sidoarjo. Nyadran tidak
hanya dipahami sebagai praktik ritual semata, melainkan sebagai ekspresi
kebudayaan yang merefleksikan pandangan hidup masyarakat Jawa mengenai
relasi antara manusia, leluhur, alam, dan Tuhan. Dalam kosmologi Jawa, kehidupan
tidak dipandang secara terpisah antara dunia profan dan sakral, melainkan sebagai
satu kesatuan yang saling terhubung. Oleh karena itu, penghormatan kepada leluhur
melalui tradisi Nyadran menjadi bagian penting dalam menjaga keseimbangan
kosmis dan harmoni sosial (Koentjaraningrat, 2009; Geertz, 1973).

Secara temporal, Nyadran umumnya dilaksanakan menjelang bulan
Ramadan dan di berbagai wilayah Jawa dikenal pula dengan istilah Megengan atau
Ruwahan, yang merujuk pada bulan Ruwah dalam penanggalan Jawa. Pelaksanaan
ritual ini biasanya meliputi ziarah makam leluhur, doa bersama, serta pembagian
makanan sebagai simbol sedekah dan kebersamaan. Praktik-praktik tersebut
menunjukkan bahwa Nyadran mengandung dimensi religius sekaligus sosial yang
saling berkelindan. Di satu sisi, ritual ini menjadi medium spiritual untuk
mendoakan leluhur; di sisi lain, ia berfungsi sebagai sarana memperkuat ikatan
sosial dan memperbarui solidaritas antarwarga (Subekti, 2022).

Namun demikian, dalam konteks masyarakat modern yang ditandai oleh
urbanisasi, mobilitas tinggi, dan rasionalisasi kehidupan, tradisi Nyadran
mengalami berbagai bentuk adaptasi dan reinterpretasi. Perubahan tersebut tampak
baik pada aspek pelaksanaan maupun pada makna yang dilekatkan oleh para
pelakunya. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa dimensi simbolik dan sosial
Nyadran semakin menonjol, sementara unsur ritual keagamaannya mengalami
penyederhanaan atau bahkan pergeseran makna (Handoko, 2023). Nyadran tidak
lagi semata dipahami sebagai kewajiban religius, tetapi juga sebagai momentum
kebersamaan, silaturahmi, dan pelestarian identitas budaya di tengah kehidupan
modern yang cenderung individualistik.

Penelitian terdahulu yang dilakukan oleh Subekti (2022) menunjukkan
bahwa Nyadran memiliki fungsi penting sebagai mekanisme pewarisan nilai

budaya dan solidaritas sosial di masyarakat Jawa. Tradisi ini menjadi ruang sosial

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 240



Makna dan Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial Keagamaan ...

tempat nilai gotong royong, kebersamaan, dan penghormatan terhadap leluhur
direproduksi secara kolektif. Sementara itu, Handoko (2023) menegaskan bahwa
dalam masyarakat modern, Nyadran semakin dipahami sebagai praktik sosial-
kultural dibandingkan sebagai ritual keagamaan yang ketat. Ritual ini berfungsi
sebagai ajang pertemuan warga yang jarang bertemu akibat tuntutan kerja dan
mobilitas sosial yang tinggi, sehingga Nyadran berperan sebagai perekat sosial
dalam komunitas.

Fenomena tersebut menunjukkan adanya proses negosiasi makna yang
dinamis dalam pelaksanaan tradisi Nyadran. Di satu sisi, Nyadran dipertahankan
sebagai warisan budaya dan simbol identitas kolektif masyarakat Jawa. Namun di
sisi lain, makna religiusnya mengalami penyesuaian seiring dengan perubahan
orientasi nilai masyarakat yang semakin rasional dan pragmatis. Pergeseran ini
tidak jarang memunculkan perdebatan di tingkat lokal mengenai relevansi tradisi
Nyadran dalam kehidupan keagamaan kontemporer, terutama dalam konteks
wacana pemurnian ajaran agama dan kritik terhadap praktik-praktik tradisional
yang dianggap sinkretik (Woodward, 2011; Pranowo, 2022).

Guna memahami dinamika tersebut secara lebih mendalam, penelitian ini
menggunakan teori tindakan sosial Max Weber sebagai salah satu kerangka analisis
utama. Weber memandang tindakan sosial sebagai tindakan yang memiliki makna
subjektif bagi pelakunya dan diarahkan kepada orang lain (Weber, 1978). Dalam
konteks Nyadran, partisipasi masyarakat tidak dapat dipahami semata sebagai
kebiasaan turun-temurun, melainkan sebagai tindakan sosial yang sarat makna.
Motif masyarakat mengikuti Nyadran dapat beragam, mulai dari tindakan
tradisional (karena kebiasaan leluhur), tindakan afektif (dorongan emosional dan
rasa keterikatan), tindakan rasional berorientasi nilai (keyakinan akan pentingnya
doa dan penghormatan leluhur), hingga tindakan rasional instrumental
(memperkuat relasi sosial dan jaringan komunitas). Dengan demikian, teori Weber
memungkinkan analisis yang lebih tajam terhadap variasi motif dan makna
subjektif yang melandasi keterlibatan masyarakat dalam tradisi Nyadran.

Selain itu, penelitian ini juga menggunakan teori simbolik Clifford Geertz
untuk membaca Nyadran sebagai sistem simbol yang membentuk dan
merefleksikan pandangan dunia masyarakat Jawa. Geertz memandang agama dan
ritual sebagai “model of reality”” dan “model for reality”, yakni simbol-simbol yang

sekaligus menggambarkan realitas sosial dan membentuk perilaku manusia

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 241



Rizqi & Fauzi

(Geertz, 1973). Dalam perspektif ini, ritual Nyadran tidak hanya merepresentasikan
kepercayaan masyarakat terhadap leluhur dan Tuhan, tetapi juga berfungsi sebagai
kerangka simbolik yang menata relasi sosial, membangun identitas kolektif, dan
memberi legitimasi kultural terhadap nilai-nilai kebersamaan. Simbol-simbol
dalam Nyadran seperti makanan bersama, doa kolektif, dan ziarah makam
mengandung makna yang dipahami bersama dan menjadi medium komunikasi
sosial antaranggota masyarakat.

Dengan mengombinasikan teori tindakan sosial Max Weber dan teori
simbolik Clifford Geertz, penelitian ini berupaya memahami Nyadran secara
holistik, baik dari sisi makna subjektif pelaku maupun dari fungsi simboliknya
dalam kehidupan sosial. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk melihat
bagaimana tradisi Nyadran berperan dalam menjaga kohesi sosial, memperkuat
identitas budaya, serta menjadi ruang negosiasi antara nilai-nilai tradisional dan
tuntutan modernitas. Melalui studi kasus di Kabupaten Sidoarjo, penelitian ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi empiris dan teoretis bagi kajian agama
dan budaya, khususnya terkait dengan keberlangsungan dan transformasi tradisi

keagamaan lokal dalam masyarakat Jawa yang terus berubah.

Il. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan fenomenologi.
Pendekatan fenomenologi dipilih untuk memahami secara mendalam pengalaman
subjektif serta cara masyarakat Kabupaten Sidoarjo memaknai dan menghayati
tradisi Nyadran sebagai bagian dari kehidupan sosial-keagamaan mereka. Fokus
utama penelitian ini adalah pada makna yang dilekatkan oleh pelaku terhadap
praktik ritual Nyadran, baik sebagai tindakan keagamaan, sosial, maupun kultural,
dalam konteks perubahan masyarakat kontemporer (Creswell & Poth, 2018).
Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam dengan tokoh
adat, pemuka agama, serta masyarakat lokal yang terlibat langsung dalam
pelaksanaan tradisi Nyadran. Selain itu, observasi partisipan dilakukan selama
prosesi Nyadran untuk menangkap secara langsung praktik ritual, interaksi sosial,
serta pengalaman kolektif yang terjadi di dalamnya. Data pendukung berupa
dokumentasi dan catatan lapangan digunakan untuk memperkuat pemahaman

terhadap konteks sosial dan simbolik tradisi tersebut.

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 242



Makna dan Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial Keagamaan ...

Analisis data dalam penelitian ini secara konsisten menggunakan teori
tindakan sosial Max Weber dan teori simbolik Clifford Geertz, sebagaimana telah
dijelaskan dalam abstrak dan pendahuluan. Teori tindakan sosial Max Weber
digunakan untuk menganalisis motif dan makna subjektif di balik partisipasi
masyarakat dalam tradisi Nyadran. Weber memandang bahwa tindakan sosial
selalu mengandung makna yang diarahkan kepada orang lain, sehingga keterlibatan
masyarakat dalam Nyadran dipahami sebagai tindakan yang dilandasi oleh berbagai
orientasi, seperti tindakan tradisional (karena kebiasaan leluhur), tindakan afektif
(dorongan emosional dan keterikatan sosial), tindakan rasional berorientasi nilai
(keyakinan religius dan penghormatan terhadap leluhur), serta tindakan rasional
instrumental (penguatan relasi sosial dan solidaritas komunitas) (Weber, 1978).

Sementara itu, teori simbolik Clifford Geertz digunakan untuk membaca
tradisi Nyadran sebagai sistem simbol yang merepresentasikan sekaligus
membentuk pandangan dunia masyarakat Jawa. Dalam perspektif Geertz, ritual
keagamaan dipahami sebagai “model of reality” dan “model for reality”, yakni
simbol-simbol yang menggambarkan realitas sosial dan sekaligus menjadi
pedoman bagi tindakan manusia (Geertz, 1973). Melalui simbol-simbol ritual
seperti ziarah makam, doa bersama, dan pembagian makanan, masyarakat Jawa
membangun makna kolektif mengenai hubungan antara manusia, leluhur, dan
Tuhan, serta memperkuat identitas budaya dan kohesi sosial.

Dengan demikian, pendekatan fenomenologi dalam penelitian ini berfungsi
sebagai metode untuk menggali pengalaman dan makna subjektif pelaku,
sedangkan teori tindakan sosial Max Weber dan teori simbolik Clifford Geertz
digunakan secara konsisten sebagai kerangka analisis untuk menafsirkan data
empiris. Penyelarasan metode dan teori ini memastikan bahwa analisis data tetap
koheren dengan landasan teoretis yang telah ditetapkan sejak abstrak dan
pendahuluan, serta memungkinkan pemahaman yang komprehensif mengenai
dinamika makna dan peran tradisi Nyadran dalam kehidupan masyarakat Jawa

kontemporer.

I11. PEMBAHASAN
A. Pengertian dan Makna Tradisi Nyadran

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 243



Rizqi & Fauzi

Tradisi Nyadran merupakan salah satu upacara adat yang masih lestari dalam
kehidupan masyarakat Jawa, termasuk di Kabupaten Sidoarjo. Berdasarkan hasil
penelitian lapangan, masyarakat setempat memaknai Nyadran sebagai praktik
sosial-keagamaan yang tidak hanya berkaitan dengan ritual keagamaan, tetapi juga
sebagai warisan budaya leluhur yang memiliki nilai spiritual dan sosial yang kuat.
Nyadran dipahami sebagai sarana untuk menghormati leluhur sekaligus
memperkuat hubungan antarsesama anggota masyarakat (Koentjaraningrat, 2009;
Subekti, 2022).

Hal tersebut ditegaskan oleh salah satu tokoh masyarakat di Kabupaten
Sidoarjo yang menyatakan:

“Nyadran itu bukan sekadar ziarah kubur. Bagi kami, ini cara
menghormati orang tua dan leluhur, sekaligus mengingatkan yang hidup
supaya tidak lupa darimana asalnya.” (M, tokoh masyarakat, wawancara
personal, Sidoarjo, 10 Juli 2024).

Secara etimologis, istilah Nyadran sering dikaitkan dengan kata sraddha
dalam bahasa Sanskerta yang bermakna keyakinan, kesetiaan, atau bakti. Dalam
konteks budaya Jawa, makna tersebut kemudian berkembang menjadi praktik
ziarah kubur dan kenduri sebagai bentuk penghormatan kepada leluhur dan
permohonan keselamatan kepada Tuhan. Temuan lapangan menunjukkan bahwa
masyarakat Sidoarjo tidak memahami Nyadran sebagai praktik pemujaan terhadap
makam, melainkan sebagai bentuk doa dan refleksi spiritual. Seorang warga
menyampaikan:

“Kami datang ke makam itu untuk berdoa, bukan minta ke
makamnya. Yang diminta tetap kepada Allah.” (S, warga Desa,
wawancara personal, Sidoarjo, 12 Juli 2024).

Dalam praktiknya, Nyadran di Sidoarjo umumnya dilaksanakan pada bulan
Sya’ban atau Ruwahan, menjelang bulan Ramadan. Prosesi ritual meliputi
pembersihan makam leluhur, ziarah kubur, pembacaan doa bersama (tahlil), serta
kenduri atau makan bersama. Aktivitas pembersihan makam dimaknai tidak hanya
sebagai tindakan fisik, tetapi juga sebagai simbol pembersihan diri secara spiritual.
Hal ini tercermin dari pernyataan informan berikut:

“Membersihkan makam itu ibarat membersihkan hati. Supaya
sebelum puasa kita sudah siap lahir dan batin.” (A, warga Desa, wawancara
personal, Sidoarjo, 15 Juli 2024).

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 244



Makna dan Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial Keagamaan ...

Secara filosofis, Nyadran mencerminkan pandangan kosmologis
masyarakat Jawa tentang hubungan harmonis antara manusia, alam, dan dunia
spiritual. Keberadaan leluhur dipahami sebagai bagian dari sistem kehidupan yang
terus terhubung dengan kehidupan manusia yang masih hidup. Pandangan ini
sejalan dengan konsep keselarasan kosmis dalam budaya Jawa yang menekankan
pentingnya menjaga harmoni antara dunia fisik dan metafisik (Geertz, 1973,
Koentjaraningrat, 2009).

Selain dimensi spiritual, hasil observasi dan wawancara menunjukkan
bahwa Nyadran memiliki dimensi sosial yang sangat kuat. Tradisi ini dilaksanakan
secara kolektif dan melibatkan keluarga besar serta masyarakat sekitar. Kenduri
yang menjadi bagian dari Nyadran berfungsi sebagai sarana mempererat
silaturahmi dan solidaritas sosial. Seorang informan menyatakan:

“Kalau Nyadran itu semua warga terlibat. Tidak ada yang merasa
lebih tinggi atau lebih rendah. Semua makan bersama” (R, warga setempat,
wawancara personal, Sidoarjo, 18 Juli 2024).

Temuan ini memperkuat hasil penelitian sebelumnya yang menyebutkan
bahwa Nyadran berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk menjaga kohesi dan
solidaritas masyarakat Jawa (Handoko, 2023; Pranowo, 2022). Melalui praktik
gotong royong dan kebersamaan dalam kenduri, nilai-nilai sosial seperti
kebersamaan, kesetaraan, dan kepedulian sosial terus direproduksi.

Dari sisi keagamaan, masyarakat Muslim di Sidoarjo memadukan tradisi
Nyadran dengan ajaran Islam melalui pembacaan doa dan tahlil. Meskipun terdapat
perdebatan di kalangan ulama mengenai keabsahan Nyadran, masyarakat setempat
tetap mempertahankannya dengan menekankan niat dan makna spiritual yang tidak
bertentangan dengan prinsip dasar Islam. Hal ini diungkapkan oleh salah satu tokoh
agama setempat:

“Selama niatnya mendoakan dan mengingat kematian, Nyadran itu
masih bisa diterima. Yang penting tidak menyekutukan Tuhan” (K, tokoh
agama, wawancara personal, Sidoarjo, 20 Juli 2024).

Dengan demikian, data lapangan menunjukkan bahwa Tradisi Nyadran di
Kabupaten Sidoarjo tidak hanya dipertahankan sebagai ritual turun-temurun, tetapi
juga sebagai praktik sosial-keagamaan yang terus dimaknai ulang sesuai dengan
konteks kehidupan masyarakat modern. Nyadran menjadi ruang perjumpaan antara

nilai religius, budaya lokal, dan kebutuhan sosial masyarakat, sekaligus berfungsi

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 245



Rizqi & Fauzi

sebagai sarana menjaga identitas budaya dan kohesi sosial dalam masyarakat Jawa

kontemporer.

Gambar 1. Tradisi Nyadran

A

Sumber: detikcom

B. Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial

Tradisi Nyadran memiliki peran yang sangat penting dalam kehidupan sosial
masyarakat Jawa, terutama dalam menjaga hubungan antarindividu di dalam
komunitas. Sebagai salah satu tradisi yang masih dipraktikkan secara turun-
temurun, Nyadran tidak hanya mengandung nilai-nilai keagamaan tetapi juga
menyimpan makna sosial yang kuat. Nyadran berfungsi sebagai momen di mana
seluruh anggota masyarakat berkumpul, tidak hanya untuk menghormati leluhur,
tetapi juga untuk memperkuat solidaritas sosial. Hal ini menjadikan Nyadran
sebagai salah satu elemen budaya yang mampu menjaga keharmonisan hubungan
sosial dalam masyarakat Jawa, khususnya di daerah pedesaan. Salah satu peran
utama Nyadran dalam kehidupan sosial adalah mempererat tali silaturahmi
antarwarga. Pelaksanaan Nyadran biasanya dilakukan secara kolektif, melibatkan
selurun anggota keluarga dan masyarakat sekitar. Mereka bersama-sama
mengunjungi makam leluhur, membersihkannya, menghiasnya dengan bunga-
bunga, serta mengadakan doa dan tahlilan bersama. Proses ini melibatkan
kerjasama yang intens antara warga, di mana setiap individu memberikan kontribusi
dalam bentuk tenaga, waktu, maupun materi. Momen kebersamaan ini

dimanfaatkan untuk saling berkomunikasi dan berbagi cerita, yang pada akhirnya

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 246



Makna dan Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial Keagamaan ...

memperkuat ikatan sosial antaranggota masyarakat. Gotong royong, yang menjadi
bagian integral dari kehidupan masyarakat Jawa, sangat terasa dalam tradisi ini.

Selain mempererat hubungan antarindividu, Nyadran juga berfungsi sebagai
ajang untuk menjaga hubungan antar keluarga besar. Nyadran biasanya menjadi
kesempatan bagi keluarga besar yang tersebar di berbagai tempat untuk berkumpul
kembali. Dalam masyarakat Jawa, terutama yang masih mempertahankan nilai-nilai
tradisional, hubungan antaranggota keluarga besar dianggap sangat penting.
Nyadran menjadi salah satu sarana bagi mereka untuk mempererat ikatan keluarga,
menjaga hubungan baik, serta memperkuat rasa kekeluargaan. Melalui acara
kenduri atau makan bersama yang diadakan setelah prosesi doa, keluarga besar
dapat saling berinteraksi dan berbagi cerita, sehingga hubungan kekeluargaan tetap
terjaga dengan baik. Tradisi Nyadran juga memainkan peran penting dalam
menjaga keseimbangan sosial di tingkat komunitas. Dalam masyarakat Jawa,
hubungan sosial tidak hanya terbatas pada hubungan antarindividu, tetapi juga
mencakup hubungan antara manusia dengan lingkungan, leluhur, dan dunia
spiritual. Melalui Nyadran, masyarakat memperkuat hubungan dengan leluhur
mereka, yang dianggap masih memiliki peran penting dalam menjaga harmoni
kehidupan duniawi. Dengan menghormati leluhur, masyarakat percaya bahwa
mereka dapat menjaga keseimbangan antara dunia fisik dan dunia spiritual. Hal ini
juga terkait dengan keyakinan bahwa arwah leluhur memiliki kemampuan untuk
memberikan berkah atau bahkan melindungi keluarga yang masih hidup. Nyadran
menjadi sarana untuk menjaga hubungan ini tetap harmonis dan seimbang.

Lebih dari sekadar memperkuat hubungan antarindividu dan keluarga,
Nyadran juga memperkuat solidaritas sosial di dalam komunitas yang lebih luas.
Tradisi ini sering kali melibatkan semua warga desa, baik tua maupun muda, tanpa
memandang status sosial. Partisipasi seluruh anggota masyarakat dalam prosesi
Nyadran menunjukkan adanya solidaritas yang kuat, di mana setiap individu merasa
memiliki tanggung jawab untuk menjaga tradisi dan nilai-nilai yang diwariskan
oleh leluhur. Melalui Nyadran, masyarakat belajar untuk bekerja sama dan saling
mendukung dalam menjaga tradisi, yang pada akhirnya juga memperkuat rasa
kebersamaan dan solidaritas sosial. Kenduri atau makan bersama yang menjadi
bagian dari tradisi Nyadran juga memiliki makna sosial yang sangat penting.
Kenduri dalam tradisi Jawa bukan hanya sekadar acara makan bersama, tetapi juga

merupakan bentuk simbolis dari kebersamaan dan rasa syukur. Makanan yang

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 247



Rizqi & Fauzi

disajikan biasanya disumbangkan oleh warga secara sukarela dan merupakan hasil
dari gotong royong. Setiap keluarga akan membawa makanan, seperti nasi, lauk-
pauk, dan kue-kue tradisional, untuk dibagikan kepada seluruh warga yang hadir.
Proses ini mencerminkan semangat berbagi dan kepedulian sosial antarwarga, di
mana setiap individu saling membantu dan berkontribusi tanpa memandang latar
belakang ekonomi.

Melalui kenduri, tidak ada perbedaan antara yang kaya dan yang miskin,
semuanya dianggap setara. Hal ini memperkuat rasa persaudaraan dan kesetaraan
di dalam komunitas. Selain itu, kenduri juga menjadi sarana untuk saling berbagi
rezeki dan keberuntungan. Dengan berbagi makanan, masyarakat percaya bahwa
keberkahan yang mereka terima dari leluhur akan semakin bertambah. Tradisi
berbagi ini tidak hanya menciptakan rasa kebersamaan, tetapi juga memupuk
solidaritas dan empati antarwarga. Masyarakat diajak untuk saling peduli dan
memperhatikan satu sama lain, terutama mereka yang kurang beruntung. Nyadran
juga memiliki peran dalam menjaga stabilitas sosial. Dalam kehidupan masyarakat
desa, konflik antarwarga dapat terjadi karena berbagai alasan, baik itu masalah
tanah, perselisihan pribadi, atau perbedaan pandangan. Nyadran, dengan semangat
kebersamaan dan gotong royong yang diusungnya, menjadi momen untuk
meredakan ketegangan dan memperbaiki hubungan yang sempat retak. Dalam
suasana kebersamaan dan saling menghormati yang tercipta selama Nyadran, warga
dapat menyelesaikan permasalahan secara damai dan kekeluargaan. Tradisi ini
mengajarkan nilai-nilai toleransi dan perdamaian, sehingga berperan penting dalam
menjaga stabilitas dan harmoni sosial.

Selain itu, Nyadran juga berfungsi sebagai media pendidikan sosial bagi
generasi muda. Dalam setiap pelaksanaan Nyadran, generasi tua biasanya berperan
sebagai pemandu atau pembimbing bagi generasi muda, menjelaskan makna dan
pentingnya tradisi ini. Generasi muda diajak untuk ikut serta dalam setiap tahapan
kegiatan, mulai dari pembersihan makam hingga doa bersama dan kenduri. Melalui
partisipasi aktif ini, generasi muda diajarkan untuk menghormati leluhur,
memahami nilai-nilai kebersamaan, dan meneruskan tradisi yang sudah diwariskan
secara turun-temurun. Dengan demikian, Nyadran tidak hanya berperan sebagai
tradisi yang mempererat hubungan sosial antarwarga, tetapi juga sebagai sarana
untuk melestarikan nilai-nilai budaya dan kearifan lokal bagi generasi yang akan

datang. Dalam konteks kehidupan keagamaan, Nyadran juga memperkuat rasa

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 248



Makna dan Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial Keagamaan ...

religiositas di kalangan masyarakat. Meskipun tradisi ini berakar pada kepercayaan
lokal sebelum datangnya Islam, namun praktik-praktik yang ada di dalamnya telah
diselaraskan dengan ajaran agama Islam. Ziarah kubur, doa bersama, dan tahlilan
yang dilakukan selama Nyadran menjadi bagian dari praktik keagamaan
masyarakat Muslim di Jawa. Nyadran menjadi sarana untuk mendekatkan diri
kepada Tuhan melalui doa dan permohonan ampunan, sekaligus sebagai momen
refleksi spiritual sebelum memasuki bulan Ramadan. Melalui kegiatan ini,
masyarakat diajak untuk merenungkan kehidupan mereka, memperbaiki hubungan
dengan Tuhan, serta mempersiapkan diri untuk menjalani ibadah puasa dengan hati
yang bersih. Nyadran juga menjadi sarana bagi masyarakat untuk memperkuat
hubungan dengan sesama manusia dan alam sekitar, sejalan dengan nilai-nilai Islam

yang menekankan pentingnya keseimbangan dalam hidup.

C. Fungsi Sosial dalam Tradisi Nyadran
Tradisi Nyadran merupakan salah satu warisan budaya Jawa yang memiliki fungsi
sosial yang sangat kuat dalam kehidupan masyarakat, khususnya di wilayah
pedesaan seperti Kabupaten Sidoarjo. Berdasarkan temuan lapangan, Nyadran tidak
hanya dipahami sebagai ritual keagamaan yang berkaitan dengan ziarah kubur dan
doa kepada Tuhan, tetapi juga sebagai mekanisme sosial yang berperan penting
dalam menjaga harmoni, solidaritas, dan keseimbangan relasi sosial di tengah
masyarakat (Koentjaraningrat, 2009; Subekti, 2022). Melalui serangkaian aktivitas
kolektif, Nyadran menjadi ruang sosial tempat nilai-nilai kebersamaan dan gotong
royong direproduksi secara berkelanjutan.
1. Memperkuat Solidaritas dan Gotong Royong
Salah satu fungsi sosial utama dari tradisi Nyadran adalah memperkuat solidaritas
dan semangat gotong royong di antara warga. Temuan observasi lapangan
menunjukkan bahwa seluruh rangkaian kegiatan Nyadran mulai dari pembersihan
makam leluhur, persiapan doa bersama, hingga pelaksanaan kenduri dilakukan
secara kolektif dan melibatkan partisipasi aktif masyarakat. Tidak ada pembagian
kerja yang bersifat hierarkis; setiap individu berkontribusi sesuai dengan
kemampuan masing-masing. Hal ini ditegaskan oleh salah satu informan di
Kabupaten Sidoarjo:

“Kalau Nyadran itu semua ikut turun tangan. Ada yang bersih-

bersih makam, ada yang masak, ada yang menyiapkan doa. Tidak ada yang

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 249



Rizqi & Fauzi

Merasa lebih penting dari yang lain” (R, warga desa, wawancara personal,

Sidoarjo, 18 Juli 2024).

Pada perspektif teori tindakan sosial Max Weber, partisipasi warga dalam
Nyadran dapat dipahami sebagai tindakan sosial afektif dan tindakan tradisional,
yang didorong oleh perasaan kebersamaan serta kebiasaan yang diwariskan secara
turun-temurun (Weber, 1978). Warga terlibat bukan karena paksaan atau
kepentingan ekonomi, melainkan karena dorongan emosional dan kesadaran

kolektif akan pentingnya menjaga tradisi dan solidaritas sosial.

2. Mempererat Hubungan Keluarga Besar

Selain memperkuat solidaritas antarwarga, Nyadran juga berfungsi sebagai sarana
untuk mempererat hubungan keluarga besar. Berdasarkan hasil wawancara,
Nyadran sering dimanfaatkan sebagai momen berkumpulnya anggota keluarga
yang tersebar di berbagai wilayah akibat mobilitas kerja dan perubahan gaya hidup.
Seorang informan menyampaikan:

“Biasanya keluarga yang jarang pulang, pas Nyadran itu
menyempatkan datang. Jadi bisa kumpul semua, silaturahmi, dan
mendoakan orang tua yang sudah meninggal” (M, tokoh masyarakat,
wawancara personal, Sidoarjo, 10 Juli 2024).

Kenduri atau makan bersama yang menjadi bagian dari Nyadran berfungsi
sebagai simbol kebersamaan dan persaudaraan. Dalam kerangka teori simbolik
Clifford Geertz, praktik makan bersama ini dapat dipahami sebagai simbol sosial
yang merepresentasikan persatuan dan kesatuan keluarga besar (Geertz, 1973).
Simbol-simbol tersebut tidak hanya mencerminkan realitas sosial, tetapi juga
membentuk dan memperkuat relasi kekeluargaan melalui pengalaman bersama

yang bermakna.

3. Membangun Rasa Kesetaraan Sosial

Fungsi sosial lain yang menonjol dalam tradisi Nyadran adalah terciptanya rasa
kesetaraan di antara anggota masyarakat. Hasil observasi menunjukkan bahwa
dalam pelaksanaan Nyadran, perbedaan status sosial dan ekonomi tidak menjadi
pembeda dalam partisipasi. Baik warga yang memiliki kondisi ekonomi mapan
maupun yang sederhana, semuanya terlibat dalam prosesi ritual dan kenduri dengan

peran yang setara. Hal ini diungkapkan oleh salah satu informan:

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 250



Makna dan Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial Keagamaan ...

“Di Nyadran itu tidak kelihatan siapa yang kaya atau miskin. Semua
duduk bersama, makan bersama, dan berdoa bersama” (A, warga desa,
wawancara personal, Sidoarjo, 15 Juli 2024).

Fenomena ini menunjukkan bahwa Nyadran berfungsi sebagai ruang sosial
yang menangguhkan sementara hierarki sosial dan ekonomi. Dalam perspektif
Weber, praktik ini mencerminkan tindakan rasional berorientasi nilai, di mana
kesetaraan dan kebersamaan dipandang sebagai nilai yang harus dijaga bersama
(Weber, 1978). Sementara itu, dalam perspektif Geertz, kesetaraan yang tercipta
dalam Nyadran merupakan bagian dari sistem simbolik yang menegaskan identitas
kolektif masyarakat sebagai satu komunitas yang setara dan saling bergantung
(Geertz, 1973).

Secara keseluruhan, fungsi sosial tradisi Nyadran di Kabupaten Sidoarjo
tidak dapat dilepaskan dari perannya sebagai perekat sosial yang menjaga
keberlanjutan hubungan antarindividu, keluarga, dan komunitas. Melalui praktik
gotong royong, kebersamaan, dan kesetaraan, Nyadran menjadi mekanisme sosial
yang efektif dalam mempertahankan kohesi sosial masyarakat Jawa di tengah
perubahan sosial yang terus berlangsung. Temuan ini sejalan dengan penelitian
sebelumnya yang menegaskan bahwa tradisi lokal seperti Nyadran memiliki peran
strategis dalam menjaga solidaritas sosial dan identitas budaya masyarakat Jawa
(Subekti, 2022; Pranowo, 2022; Handoko, 2023)..

1IV. KESIMPULAN
Penelitian mengenai tradisi Nyadran pada masyarakat Jawa, khususnya di Sidoarjo,
menunjukkan bahwa tradisi ini mempunyai makna yang kompleks dan multifungsi.
Secara filosofis, Nyadran berfungsi sebagai jembatan antara dunia fisik dan
spiritual, di mana masyarakat menghormati arwah leluhur yang diyakini berperan
dalam menjaga keseimbangan kehidupan. Tradisi ini juga memperkuat solidaritas
sosial di antara anggota masyarakat, dengan melibatkan seluruh keluarga dan
komunitas dalam kegiatan kolektif seperti membersihkan makam dan kenduri.
Selain itu, Nyadran menjadi momen refleksi spiritual yang penting, di mana
masyarakat berdoa dan memohon ampunan serta berkah dari Tuhan. Meskipun
berakar dari kepercayaan lokal sebelum kedatangan Islam, tradisi ini telah

diselaraskan dengan ajaran Islam, mencerminkan sinkretisme budaya yang kaya.

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 251



Rizqi & Fauzi

Penelitian ini juga mencatat bahwa dalam konteks modernitas, makna dan fungsi
Nyadran mengalami perubahan, di mana elemen religiusnya terkadang tergeser
oleh nilai-nilai sosial. Namun, tradisi ini tetap dianggap sebagai warisan budaya
yang penting untuk dijaga dan dilestarikan. Melalui pendekatan kualitatif,
penelitian ini memberikan wawasan mendalam tentang bagaimana masyarakat
Sidoarjo memaknai dan menjalankan tradisi Nyadran, serta bagaimana tradisi ini

beradaptasi dengan perubahan sosial dan keagamaan yang terjadi di sekitarnya.

References

Apriliyanti, N. D. (2024). Tradisi Nyadran Di Desa Purnama Tunggal Kecamatan
Way Pengubuan Lampung Tengah (Doctoral dissertation, IAIN Metro).

Blumer, H. (1969). Symbolic interactionism: Perspective and method. Berkeley:
University of California Press.

Cahyani, R. D. (2024). Tradisi Nyadran Di Desa Sonoageng Kabupaten Nganjuk
(Studi Living Hadis) (Doctoral dissertation, IAIN Kediri).

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design:
Choosing among five approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage
Publications.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York, NY: Basic Books.

Handoko, A. (2023). Transformasi makna tradisi Nyadran dalam masyarakat Jawa
modern. Jurnal Sosiologi Agama, 17(2), 201-218.

Handoko, R. (2023). Transformasi Nyadran dalam Masyarakat Modern: Dari Ritual
Keagamaan Menuju Media Sosial. Jurnal Sosiologi Indonesia, 15(1), 89-
105.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Kusumaningrum, S. A. D., Putri, L. T. S., Lailatusubha, N., Lac, M. L. H., & Noor,
A. M. (2023). Islam and Cultural Locality of Nyekar Tradition In Indonesia.
At-Tuhfah, 12(1), 41-50.

Mita, M. (2020). Tradisi Nyadran sebagai Perekat Kerukunan Antar Umat
Beragama di Dusun Kalitanjung Desa Tambaknegara Kecamatan Rawalo

Kabupaten Banyumas (Doctoral dissertation, IAIN Purwokerto).

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 252



Makna dan Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial Keagamaan ...

Mujib, M. M. (2016). Fenomena tradisi ziarah lokal dalam masyarakat Jawa:
Kontestasi kesalehan, identitas keagamaan dan komersial. IBDA: Jurnal
Kajian Islam Dan Budaya, 14(2), 204-224.

Pranowo, B. (2022). Tradisi lokal dan perubahan sosial dalam masyarakat Jawa.
Jurnal Antropologi Indonesia, 43(1), 45-60.

Saputri, R. M., Rinenggo, A., & Suharno, S. (2021). Eksistensi tradisi Nyadran
sebagai penguatan identitas nasional di tengah modernisasi. Civics
Education and Social Science Journal (Cessj), 3(2), 99-111.

Soniatin, Y. (2021). Makna dan Fungsi Budaya Tradisi Nyadran dalam Kearifan
Lokal Masyarakat Dusun Sawen, Desa Sendangrejo, Kecamatan Ngimbang,
Kabupaten Lamongan. Humanis: Jurnal llmu-llmu Sosial dan Humaniora,
13(2), 193-199.

Subekti, A. (2022). Makna Sosial dan Budaya dalam Tradisi Nyadran di Desa Jawa.
Jurnal Antropologi Nusantara, 10(2), 123-135.

Subekti, R. (2022). Nyadran sebagai sarana solidaritas sosial masyarakat Jawa.
Jurnal Kebudayaan Jawa, 14(1), 77-92.

Wajdi, M. B. N. (2017, May). Nyadranan, Bentuk Akulturasi Islam Dengan Budaya
Jawa. In Proceedings of Annual Conference for Muslim Scholars (No. Seri
2, pp. 989-997).

Weber, M. (1978). Economy and society: An outline of interpretive sociology.
Berkeley: University of California Press.

Winisudo, R. T., & Fauzi, A. M. (2021). Rasionalitas Tindakan Sosial dalam
Tradisi Nyadran di Desa Bluru Kidul Kabupaten Sidoarjo. Majalah limu
Pengetahuan dan Pemikiran Keagamaan Tajdid, 24(2), 238-247.

Woodward, M. R. (2011). Java, Indonesia and Islam. Dordrecht: Springer.

Yusof, A. (2016). Relasi Islam dan budaya lokal: studi tentang tradisi Nyadran di
desa Sumogawe kecamatan Getasan kabupaten Semarang. IAIN

Tulungagung Research Collections, 4(1), 67299.

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 253



