
 

 

ISSN 2614-3461 (p) 2598-3865 
http://ejournal.uin-suka.ac.id/pusat/panangkaran 
Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 
Vol. 9 No. 2 (Juli - Desember 2025) 
https://doi.org/10.14421/panangkaran.v9i2.3893 
hlm. 238-253 

 

 

Jurnal Panangkaran disebarluaskan di bawah ketentuan Creative Commons 

Attribution-NonCommercial-NoDerrivatives 4.0 International License 

 

MAKNA DAN PERAN TRADISI NYADRAN 

DALAM KEHIDUPAN SOSIAL 

KEAGAMAAN MASYARAKAT JAWA: 

STUDI KASUS DI SIDOARJO 
 

Alivia Anjelita Syafa Rizqi 

alivia.23024@mhs.unesa.ac.id  

Universitas Negeri Surabaya, Indonesia 

 

Agus Machfud Fauzi 

agusmfauzi@unesa.ac.id   

Universitas Negeri Surabaya, Indonesia 

 

Abstract 

 

The Nyadran tradition is one of the religious and cultural rituals that has 

been going on for a long time and is still maintained by the Javanese people, 

including in Sidoarjo Regency. Amidst the dynamics of social change and 

modernization, the continuity of the Nyadran tradition has become an 

interesting phenomenon to study, especially in relation to how people 

interpret and practice it in contemporary socio-religious life. This study aims 

to analyze the meaning and role of the Nyadran tradition in the socio-

religious life of the Javanese community in Sidoarjo Regency. This study 

uses a qualitative method with an ethnographic approach. Data collection 

was carried out through participant observation, in-depth interviews with 

community leaders, religious leaders, and residents directly involved in the 

implementation of Nyadran, as well as documentation studies. Data analysis 

uses Max Weber's social action theory to understand the motives and 

subjective meanings of people's actions in following the Nyadran tradition, 

as well as Clifford Geertz's symbolic theory to interpret Nyadran as a 

symbolic system that represents and shapes the Javanese people's 

worldview. The results of the study show that the Nyadran tradition has 

multidimensional meanings. Spiritually, Nyadran is understood as a form of 

respect and prayer to ancestors as well as a means of self-reflection in 

preparing to welcome the holy month of Ramadan. Socially, this tradition 

functions as a mechanism for strengthening solidarity, mutual cooperation, 

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1515640468&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1501234154&1&&
http://ejournal.uin-suka.ac.id/pusat/panangkaran
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
mailto:alivia.23024@mhs.unesa.ac.id
mailto:agusmfauzi@unesa.ac.id


Makna dan Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial Keagamaan … 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 239 

and social equality through collective practices such as cleaning graves, 

praying together, and holding feasts. Culturally, Nyadran plays an important 

role in preserving local values and maintaining Javanese cultural identity 

amid the tide of modernization. Thus, Nyadran not only survives as a 

cultural heritage, but also as a dynamic and relevant socio-religious practice 

in the lives of modern Javanese society. 

Keywords: Nyadran tradition, religion, social, culture, Java.  

 

Abstrak 

Tradisi Nyadran merupakan salah satu ritual keagamaan dan kebudayaan 

yang telah berlangsung lama serta tetap dipertahankan oleh masyarakat 

Jawa, termasuk di Kabupaten Sidoarjo. Di tengah dinamika perubahan 

sosial dan modernisasi, keberlangsungan tradisi Nyadran menjadi fenomena 

menarik untuk dikaji, terutama dalam kaitannya dengan bagaimana 

masyarakat memaknai dan menjalankannya dalam kehidupan sosial-

keagamaan kontemporer. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

makna dan peran tradisi Nyadran dalam kehidupan sosial-keagamaan 

masyarakat Jawa di Kabupaten Sidoarjo. Penelitian ini menggunakan 

metode kualitatif dengan pendekatan etnografi. Pengumpulan data 

dilakukan melalui observasi partisipan, wawancara mendalam dengan tokoh 

masyarakat, tokoh agama, dan warga yang terlibat langsung dalam 

pelaksanaan Nyadran, serta studi dokumentasi. Analisis data menggunakan 

teori tindakan sosial Max Weber untuk memahami motif dan makna 

subjektif tindakan masyarakat dalam mengikuti tradisi Nyadran, serta teori 

simbolik Clifford Geertz untuk menafsirkan Nyadran sebagai sistem simbol 

yang merepresentasikan dan membentuk pandangan hidup masyarakat 

Jawa. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi Nyadran memiliki 

makna multidimensional. Secara spiritual, Nyadran dipahami sebagai 

bentuk penghormatan dan doa kepada leluhur sekaligus sarana refleksi diri 

dalam mempersiapkan diri menyambut bulan suci Ramadan. Secara sosial, 

tradisi ini berfungsi sebagai mekanisme penguat solidaritas, gotong royong, 

dan kesetaraan sosial melalui praktik kolektif seperti pembersihan makam, 

doa bersama, dan kenduri. Secara budaya, Nyadran berperan penting dalam 

melestarikan nilai-nilai lokal serta mempertahankan identitas budaya Jawa 

di tengah arus modernisasi. Dengan demikian, Nyadran tidak hanya 

bertahan sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai praktik sosial-

keagamaan yang dinamis dan relevan dalam kehidupan masyarakat Jawa 

modern.   

Kata kunci: Tradisi Nyadran, Keagamaan, Sosial, Budaya, Jawa.   

 

 

 

 



Rizqi & Fauzi 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 240 

I. PENDAHULUAN 

Tradisi Nyadran merupakan salah satu ritual keagamaan dan kebudayaan yang 

memiliki akar historis kuat dalam masyarakat Jawa dan hingga kini masih terus 

dipertahankan, termasuk oleh masyarakat di Kabupaten Sidoarjo. Nyadran tidak 

hanya dipahami sebagai praktik ritual semata, melainkan sebagai ekspresi 

kebudayaan yang merefleksikan pandangan hidup masyarakat Jawa mengenai 

relasi antara manusia, leluhur, alam, dan Tuhan. Dalam kosmologi Jawa, kehidupan 

tidak dipandang secara terpisah antara dunia profan dan sakral, melainkan sebagai 

satu kesatuan yang saling terhubung. Oleh karena itu, penghormatan kepada leluhur 

melalui tradisi Nyadran menjadi bagian penting dalam menjaga keseimbangan 

kosmis dan harmoni sosial (Koentjaraningrat, 2009; Geertz, 1973). 

Secara temporal, Nyadran umumnya dilaksanakan menjelang bulan 

Ramadan dan di berbagai wilayah Jawa dikenal pula dengan istilah Megengan atau 

Ruwahan, yang merujuk pada bulan Ruwah dalam penanggalan Jawa. Pelaksanaan 

ritual ini biasanya meliputi ziarah makam leluhur, doa bersama, serta pembagian 

makanan sebagai simbol sedekah dan kebersamaan. Praktik-praktik tersebut 

menunjukkan bahwa Nyadran mengandung dimensi religius sekaligus sosial yang 

saling berkelindan. Di satu sisi, ritual ini menjadi medium spiritual untuk 

mendoakan leluhur; di sisi lain, ia berfungsi sebagai sarana memperkuat ikatan 

sosial dan memperbarui solidaritas antarwarga (Subekti, 2022). 

Namun demikian, dalam konteks masyarakat modern yang ditandai oleh 

urbanisasi, mobilitas tinggi, dan rasionalisasi kehidupan, tradisi Nyadran 

mengalami berbagai bentuk adaptasi dan reinterpretasi. Perubahan tersebut tampak 

baik pada aspek pelaksanaan maupun pada makna yang dilekatkan oleh para 

pelakunya. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa dimensi simbolik dan sosial 

Nyadran semakin menonjol, sementara unsur ritual keagamaannya mengalami 

penyederhanaan atau bahkan pergeseran makna (Handoko, 2023). Nyadran tidak 

lagi semata dipahami sebagai kewajiban religius, tetapi juga sebagai momentum 

kebersamaan, silaturahmi, dan pelestarian identitas budaya di tengah kehidupan 

modern yang cenderung individualistik. 

Penelitian terdahulu yang dilakukan oleh Subekti (2022) menunjukkan 

bahwa Nyadran memiliki fungsi penting sebagai mekanisme pewarisan nilai 

budaya dan solidaritas sosial di masyarakat Jawa. Tradisi ini menjadi ruang sosial 



Makna dan Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial Keagamaan … 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 241 

tempat nilai gotong royong, kebersamaan, dan penghormatan terhadap leluhur 

direproduksi secara kolektif. Sementara itu, Handoko (2023) menegaskan bahwa 

dalam masyarakat modern, Nyadran semakin dipahami sebagai praktik sosial-

kultural dibandingkan sebagai ritual keagamaan yang ketat. Ritual ini berfungsi 

sebagai ajang pertemuan warga yang jarang bertemu akibat tuntutan kerja dan 

mobilitas sosial yang tinggi, sehingga Nyadran berperan sebagai perekat sosial 

dalam komunitas. 

Fenomena tersebut menunjukkan adanya proses negosiasi makna yang 

dinamis dalam pelaksanaan tradisi Nyadran. Di satu sisi, Nyadran dipertahankan 

sebagai warisan budaya dan simbol identitas kolektif masyarakat Jawa. Namun di 

sisi lain, makna religiusnya mengalami penyesuaian seiring dengan perubahan 

orientasi nilai masyarakat yang semakin rasional dan pragmatis. Pergeseran ini 

tidak jarang memunculkan perdebatan di tingkat lokal mengenai relevansi tradisi 

Nyadran dalam kehidupan keagamaan kontemporer, terutama dalam konteks 

wacana pemurnian ajaran agama dan kritik terhadap praktik-praktik tradisional 

yang dianggap sinkretik (Woodward, 2011; Pranowo, 2022). 

Guna memahami dinamika tersebut secara lebih mendalam, penelitian ini 

menggunakan teori tindakan sosial Max Weber sebagai salah satu kerangka analisis 

utama. Weber memandang tindakan sosial sebagai tindakan yang memiliki makna 

subjektif bagi pelakunya dan diarahkan kepada orang lain (Weber, 1978). Dalam 

konteks Nyadran, partisipasi masyarakat tidak dapat dipahami semata sebagai 

kebiasaan turun-temurun, melainkan sebagai tindakan sosial yang sarat makna. 

Motif masyarakat mengikuti Nyadran dapat beragam, mulai dari tindakan 

tradisional (karena kebiasaan leluhur), tindakan afektif (dorongan emosional dan 

rasa keterikatan), tindakan rasional berorientasi nilai (keyakinan akan pentingnya 

doa dan penghormatan leluhur), hingga tindakan rasional instrumental 

(memperkuat relasi sosial dan jaringan komunitas). Dengan demikian, teori Weber 

memungkinkan analisis yang lebih tajam terhadap variasi motif dan makna 

subjektif yang melandasi keterlibatan masyarakat dalam tradisi Nyadran. 

Selain itu, penelitian ini juga menggunakan teori simbolik Clifford Geertz 

untuk membaca Nyadran sebagai sistem simbol yang membentuk dan 

merefleksikan pandangan dunia masyarakat Jawa. Geertz memandang agama dan 

ritual sebagai “model of reality” dan “model for reality”, yakni simbol-simbol yang 

sekaligus menggambarkan realitas sosial dan membentuk perilaku manusia 



Rizqi & Fauzi 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 242 

(Geertz, 1973). Dalam perspektif ini, ritual Nyadran tidak hanya merepresentasikan 

kepercayaan masyarakat terhadap leluhur dan Tuhan, tetapi juga berfungsi sebagai 

kerangka simbolik yang menata relasi sosial, membangun identitas kolektif, dan 

memberi legitimasi kultural terhadap nilai-nilai kebersamaan. Simbol-simbol 

dalam Nyadran seperti makanan bersama, doa kolektif, dan ziarah makam 

mengandung makna yang dipahami bersama dan menjadi medium komunikasi 

sosial antaranggota masyarakat. 

Dengan mengombinasikan teori tindakan sosial Max Weber dan teori 

simbolik Clifford Geertz, penelitian ini berupaya memahami Nyadran secara 

holistik, baik dari sisi makna subjektif pelaku maupun dari fungsi simboliknya 

dalam kehidupan sosial. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk melihat 

bagaimana tradisi Nyadran berperan dalam menjaga kohesi sosial, memperkuat 

identitas budaya, serta menjadi ruang negosiasi antara nilai-nilai tradisional dan 

tuntutan modernitas. Melalui studi kasus di Kabupaten Sidoarjo, penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi empiris dan teoretis bagi kajian agama 

dan budaya, khususnya terkait dengan keberlangsungan dan transformasi tradisi 

keagamaan lokal dalam masyarakat Jawa yang terus berubah. 

 

II. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan fenomenologi. 

Pendekatan fenomenologi dipilih untuk memahami secara mendalam pengalaman 

subjektif serta cara masyarakat Kabupaten Sidoarjo memaknai dan menghayati 

tradisi Nyadran sebagai bagian dari kehidupan sosial-keagamaan mereka. Fokus 

utama penelitian ini adalah pada makna yang dilekatkan oleh pelaku terhadap 

praktik ritual Nyadran, baik sebagai tindakan keagamaan, sosial, maupun kultural, 

dalam konteks perubahan masyarakat kontemporer (Creswell & Poth, 2018). 

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam dengan tokoh 

adat, pemuka agama, serta masyarakat lokal yang terlibat langsung dalam 

pelaksanaan tradisi Nyadran. Selain itu, observasi partisipan dilakukan selama 

prosesi Nyadran untuk menangkap secara langsung praktik ritual, interaksi sosial, 

serta pengalaman kolektif yang terjadi di dalamnya. Data pendukung berupa 

dokumentasi dan catatan lapangan digunakan untuk memperkuat pemahaman 

terhadap konteks sosial dan simbolik tradisi tersebut. 



Makna dan Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial Keagamaan … 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 243 

Analisis data dalam penelitian ini secara konsisten menggunakan teori 

tindakan sosial Max Weber dan teori simbolik Clifford Geertz, sebagaimana telah 

dijelaskan dalam abstrak dan pendahuluan. Teori tindakan sosial Max Weber 

digunakan untuk menganalisis motif dan makna subjektif di balik partisipasi 

masyarakat dalam tradisi Nyadran. Weber memandang bahwa tindakan sosial 

selalu mengandung makna yang diarahkan kepada orang lain, sehingga keterlibatan 

masyarakat dalam Nyadran dipahami sebagai tindakan yang dilandasi oleh berbagai 

orientasi, seperti tindakan tradisional (karena kebiasaan leluhur), tindakan afektif 

(dorongan emosional dan keterikatan sosial), tindakan rasional berorientasi nilai 

(keyakinan religius dan penghormatan terhadap leluhur), serta tindakan rasional 

instrumental (penguatan relasi sosial dan solidaritas komunitas) (Weber, 1978). 

Sementara itu, teori simbolik Clifford Geertz digunakan untuk membaca 

tradisi Nyadran sebagai sistem simbol yang merepresentasikan sekaligus 

membentuk pandangan dunia masyarakat Jawa. Dalam perspektif Geertz, ritual 

keagamaan dipahami sebagai “model of reality” dan “model for reality”, yakni 

simbol-simbol yang menggambarkan realitas sosial dan sekaligus menjadi 

pedoman bagi tindakan manusia (Geertz, 1973). Melalui simbol-simbol ritual 

seperti ziarah makam, doa bersama, dan pembagian makanan, masyarakat Jawa 

membangun makna kolektif mengenai hubungan antara manusia, leluhur, dan 

Tuhan, serta memperkuat identitas budaya dan kohesi sosial. 

Dengan demikian, pendekatan fenomenologi dalam penelitian ini berfungsi 

sebagai metode untuk menggali pengalaman dan makna subjektif pelaku, 

sedangkan teori tindakan sosial Max Weber dan teori simbolik Clifford Geertz 

digunakan secara konsisten sebagai kerangka analisis untuk menafsirkan data 

empiris. Penyelarasan metode dan teori ini memastikan bahwa analisis data tetap 

koheren dengan landasan teoretis yang telah ditetapkan sejak abstrak dan 

pendahuluan, serta memungkinkan pemahaman yang komprehensif mengenai 

dinamika makna dan peran tradisi Nyadran dalam kehidupan masyarakat Jawa 

kontemporer. 

 

III. PEMBAHASAN 

A. Pengertian dan Makna Tradisi Nyadran 



Rizqi & Fauzi 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 244 

Tradisi Nyadran merupakan salah satu upacara adat yang masih lestari dalam 

kehidupan masyarakat Jawa, termasuk di Kabupaten Sidoarjo. Berdasarkan hasil 

penelitian lapangan, masyarakat setempat memaknai Nyadran sebagai praktik 

sosial-keagamaan yang tidak hanya berkaitan dengan ritual keagamaan, tetapi juga 

sebagai warisan budaya leluhur yang memiliki nilai spiritual dan sosial yang kuat. 

Nyadran dipahami sebagai sarana untuk menghormati leluhur sekaligus 

memperkuat hubungan antarsesama anggota masyarakat (Koentjaraningrat, 2009; 

Subekti, 2022). 

Hal tersebut ditegaskan oleh salah satu tokoh masyarakat di Kabupaten 

Sidoarjo yang menyatakan: 

“Nyadran itu bukan sekadar ziarah kubur. Bagi kami, ini cara 

menghormati orang tua dan leluhur, sekaligus mengingatkan yang hidup 

supaya tidak lupa darimana asalnya.” (M, tokoh masyarakat, wawancara 

personal, Sidoarjo, 10 Juli 2024). 

Secara etimologis, istilah Nyadran sering dikaitkan dengan kata śraddhā 

dalam bahasa Sanskerta yang bermakna keyakinan, kesetiaan, atau bakti. Dalam 

konteks budaya Jawa, makna tersebut kemudian berkembang menjadi praktik 

ziarah kubur dan kenduri sebagai bentuk penghormatan kepada leluhur dan 

permohonan keselamatan kepada Tuhan. Temuan lapangan menunjukkan bahwa 

masyarakat Sidoarjo tidak memahami Nyadran sebagai praktik pemujaan terhadap 

makam, melainkan sebagai bentuk doa dan refleksi spiritual. Seorang warga 

menyampaikan: 

“Kami datang ke makam itu untuk berdoa, bukan minta ke 

makamnya. Yang diminta tetap kepada Allah.” (S, warga Desa, 

wawancara personal, Sidoarjo, 12 Juli 2024). 

Dalam praktiknya, Nyadran di Sidoarjo umumnya dilaksanakan pada bulan 

Sya’ban atau Ruwahan, menjelang bulan Ramadan. Prosesi ritual meliputi 

pembersihan makam leluhur, ziarah kubur, pembacaan doa bersama (tahlil), serta 

kenduri atau makan bersama. Aktivitas pembersihan makam dimaknai tidak hanya 

sebagai tindakan fisik, tetapi juga sebagai simbol pembersihan diri secara spiritual. 

Hal ini tercermin dari pernyataan informan berikut: 

“Membersihkan makam itu ibarat membersihkan hati. Supaya 

sebelum puasa kita sudah siap lahir dan batin.” (A, warga Desa, wawancara 

personal, Sidoarjo, 15 Juli 2024). 



Makna dan Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial Keagamaan … 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 245 

Secara filosofis, Nyadran mencerminkan pandangan kosmologis 

masyarakat Jawa tentang hubungan harmonis antara manusia, alam, dan dunia 

spiritual. Keberadaan leluhur dipahami sebagai bagian dari sistem kehidupan yang 

terus terhubung dengan kehidupan manusia yang masih hidup. Pandangan ini 

sejalan dengan konsep keselarasan kosmis dalam budaya Jawa yang menekankan 

pentingnya menjaga harmoni antara dunia fisik dan metafisik (Geertz, 1973; 

Koentjaraningrat, 2009). 

Selain dimensi spiritual, hasil observasi dan wawancara menunjukkan 

bahwa Nyadran memiliki dimensi sosial yang sangat kuat. Tradisi ini dilaksanakan 

secara kolektif dan melibatkan keluarga besar serta masyarakat sekitar. Kenduri 

yang menjadi bagian dari Nyadran berfungsi sebagai sarana mempererat 

silaturahmi dan solidaritas sosial. Seorang informan menyatakan: 

“Kalau Nyadran itu semua warga terlibat. Tidak ada yang merasa 

lebih tinggi atau lebih rendah. Semua makan bersama” (R, warga setempat, 

wawancara personal, Sidoarjo, 18 Juli 2024). 

Temuan ini memperkuat hasil penelitian sebelumnya yang menyebutkan 

bahwa Nyadran berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk menjaga kohesi dan 

solidaritas masyarakat Jawa (Handoko, 2023; Pranowo, 2022). Melalui praktik 

gotong royong dan kebersamaan dalam kenduri, nilai-nilai sosial seperti 

kebersamaan, kesetaraan, dan kepedulian sosial terus direproduksi. 

Dari sisi keagamaan, masyarakat Muslim di Sidoarjo memadukan tradisi 

Nyadran dengan ajaran Islam melalui pembacaan doa dan tahlil. Meskipun terdapat 

perdebatan di kalangan ulama mengenai keabsahan Nyadran, masyarakat setempat 

tetap mempertahankannya dengan menekankan niat dan makna spiritual yang tidak 

bertentangan dengan prinsip dasar Islam. Hal ini diungkapkan oleh salah satu tokoh 

agama setempat: 

“Selama niatnya mendoakan dan mengingat kematian, Nyadran itu 

masih bisa diterima. Yang penting tidak menyekutukan Tuhan” (K, tokoh 

agama, wawancara personal, Sidoarjo, 20 Juli 2024). 

Dengan demikian, data lapangan menunjukkan bahwa Tradisi Nyadran di 

Kabupaten Sidoarjo tidak hanya dipertahankan sebagai ritual turun-temurun, tetapi 

juga sebagai praktik sosial-keagamaan yang terus dimaknai ulang sesuai dengan 

konteks kehidupan masyarakat modern. Nyadran menjadi ruang perjumpaan antara 

nilai religius, budaya lokal, dan kebutuhan sosial masyarakat, sekaligus berfungsi 



Rizqi & Fauzi 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 246 

sebagai sarana menjaga identitas budaya dan kohesi sosial dalam masyarakat Jawa 

kontemporer. 

Gambar 1. Tradisi Nyadran 

 

Sumber: detikcom 

 

B. Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial 

Tradisi Nyadran memiliki peran yang sangat penting dalam kehidupan sosial 

masyarakat Jawa, terutama dalam menjaga hubungan antarindividu di dalam 

komunitas. Sebagai salah satu tradisi yang masih dipraktikkan secara turun-

temurun, Nyadran tidak hanya mengandung nilai-nilai keagamaan tetapi juga 

menyimpan makna sosial yang kuat. Nyadran berfungsi sebagai momen di mana 

seluruh anggota masyarakat berkumpul, tidak hanya untuk menghormati leluhur, 

tetapi juga untuk memperkuat solidaritas sosial. Hal ini menjadikan Nyadran 

sebagai salah satu elemen budaya yang mampu menjaga keharmonisan hubungan 

sosial dalam masyarakat Jawa, khususnya di daerah pedesaan. Salah satu peran 

utama Nyadran dalam kehidupan sosial adalah mempererat tali silaturahmi 

antarwarga. Pelaksanaan Nyadran biasanya dilakukan secara kolektif, melibatkan 

seluruh anggota keluarga dan masyarakat sekitar. Mereka bersama-sama 

mengunjungi makam leluhur, membersihkannya, menghiasnya dengan bunga-

bunga, serta mengadakan doa dan tahlilan bersama. Proses ini melibatkan 

kerjasama yang intens antara warga, di mana setiap individu memberikan kontribusi 

dalam bentuk tenaga, waktu, maupun materi. Momen kebersamaan ini 

dimanfaatkan untuk saling berkomunikasi dan berbagi cerita, yang pada akhirnya 



Makna dan Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial Keagamaan … 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 247 

memperkuat ikatan sosial antaranggota masyarakat. Gotong royong, yang menjadi 

bagian integral dari kehidupan masyarakat Jawa, sangat terasa dalam tradisi ini. 

Selain mempererat hubungan antarindividu, Nyadran juga berfungsi sebagai 

ajang untuk menjaga hubungan antar keluarga besar. Nyadran biasanya menjadi 

kesempatan bagi keluarga besar yang tersebar di berbagai tempat untuk berkumpul 

kembali. Dalam masyarakat Jawa, terutama yang masih mempertahankan nilai-nilai 

tradisional, hubungan antaranggota keluarga besar dianggap sangat penting. 

Nyadran menjadi salah satu sarana bagi mereka untuk mempererat ikatan keluarga, 

menjaga hubungan baik, serta memperkuat rasa kekeluargaan. Melalui acara 

kenduri atau makan bersama yang diadakan setelah prosesi doa, keluarga besar 

dapat saling berinteraksi dan berbagi cerita, sehingga hubungan kekeluargaan tetap 

terjaga dengan baik. Tradisi Nyadran juga memainkan peran penting dalam 

menjaga keseimbangan sosial di tingkat komunitas. Dalam masyarakat Jawa, 

hubungan sosial tidak hanya terbatas pada hubungan antarindividu, tetapi juga 

mencakup hubungan antara manusia dengan lingkungan, leluhur, dan dunia 

spiritual. Melalui Nyadran, masyarakat memperkuat hubungan dengan leluhur 

mereka, yang dianggap masih memiliki peran penting dalam menjaga harmoni 

kehidupan duniawi. Dengan menghormati leluhur, masyarakat percaya bahwa 

mereka dapat menjaga keseimbangan antara dunia fisik dan dunia spiritual. Hal ini 

juga terkait dengan keyakinan bahwa arwah leluhur memiliki kemampuan untuk 

memberikan berkah atau bahkan melindungi keluarga yang masih hidup. Nyadran 

menjadi sarana untuk menjaga hubungan ini tetap harmonis dan seimbang. 

Lebih dari sekadar memperkuat hubungan antarindividu dan keluarga, 

Nyadran juga memperkuat solidaritas sosial di dalam komunitas yang lebih luas. 

Tradisi ini sering kali melibatkan semua warga desa, baik tua maupun muda, tanpa 

memandang status sosial. Partisipasi seluruh anggota masyarakat dalam prosesi 

Nyadran menunjukkan adanya solidaritas yang kuat, di mana setiap individu merasa 

memiliki tanggung jawab untuk menjaga tradisi dan nilai-nilai yang diwariskan 

oleh leluhur. Melalui Nyadran, masyarakat belajar untuk bekerja sama dan saling 

mendukung dalam menjaga tradisi, yang pada akhirnya juga memperkuat rasa 

kebersamaan dan solidaritas sosial. Kenduri atau makan bersama yang menjadi 

bagian dari tradisi Nyadran juga memiliki makna sosial yang sangat penting. 

Kenduri dalam tradisi Jawa bukan hanya sekadar acara makan bersama, tetapi juga 

merupakan bentuk simbolis dari kebersamaan dan rasa syukur. Makanan yang 



Rizqi & Fauzi 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 248 

disajikan biasanya disumbangkan oleh warga secara sukarela dan merupakan hasil 

dari gotong royong. Setiap keluarga akan membawa makanan, seperti nasi, lauk-

pauk, dan kue-kue tradisional, untuk dibagikan kepada seluruh warga yang hadir. 

Proses ini mencerminkan semangat berbagi dan kepedulian sosial antarwarga, di 

mana setiap individu saling membantu dan berkontribusi tanpa memandang latar 

belakang ekonomi. 

Melalui kenduri, tidak ada perbedaan antara yang kaya dan yang miskin, 

semuanya dianggap setara. Hal ini memperkuat rasa persaudaraan dan kesetaraan 

di dalam komunitas. Selain itu, kenduri juga menjadi sarana untuk saling berbagi 

rezeki dan keberuntungan. Dengan berbagi makanan, masyarakat percaya bahwa 

keberkahan yang mereka terima dari leluhur akan semakin bertambah. Tradisi 

berbagi ini tidak hanya menciptakan rasa kebersamaan, tetapi juga memupuk 

solidaritas dan empati antarwarga. Masyarakat diajak untuk saling peduli dan 

memperhatikan satu sama lain, terutama mereka yang kurang beruntung. Nyadran 

juga memiliki peran dalam menjaga stabilitas sosial. Dalam kehidupan masyarakat 

desa, konflik antarwarga dapat terjadi karena berbagai alasan, baik itu masalah 

tanah, perselisihan pribadi, atau perbedaan pandangan. Nyadran, dengan semangat 

kebersamaan dan gotong royong yang diusungnya, menjadi momen untuk 

meredakan ketegangan dan memperbaiki hubungan yang sempat retak. Dalam 

suasana kebersamaan dan saling menghormati yang tercipta selama Nyadran, warga 

dapat menyelesaikan permasalahan secara damai dan kekeluargaan. Tradisi ini 

mengajarkan nilai-nilai toleransi dan perdamaian, sehingga berperan penting dalam 

menjaga stabilitas dan harmoni sosial. 

Selain itu, Nyadran juga berfungsi sebagai media pendidikan sosial bagi 

generasi muda. Dalam setiap pelaksanaan Nyadran, generasi tua biasanya berperan 

sebagai pemandu atau pembimbing bagi generasi muda, menjelaskan makna dan 

pentingnya tradisi ini. Generasi muda diajak untuk ikut serta dalam setiap tahapan 

kegiatan, mulai dari pembersihan makam hingga doa bersama dan kenduri. Melalui 

partisipasi aktif ini, generasi muda diajarkan untuk menghormati leluhur, 

memahami nilai-nilai kebersamaan, dan meneruskan tradisi yang sudah diwariskan 

secara turun-temurun. Dengan demikian, Nyadran tidak hanya berperan sebagai 

tradisi yang mempererat hubungan sosial antarwarga, tetapi juga sebagai sarana 

untuk melestarikan nilai-nilai budaya dan kearifan lokal bagi generasi yang akan 

datang. Dalam konteks kehidupan keagamaan, Nyadran juga memperkuat rasa 



Makna dan Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial Keagamaan … 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 249 

religiositas di kalangan masyarakat. Meskipun tradisi ini berakar pada kepercayaan 

lokal sebelum datangnya Islam, namun praktik-praktik yang ada di dalamnya telah 

diselaraskan dengan ajaran agama Islam. Ziarah kubur, doa bersama, dan tahlilan 

yang dilakukan selama Nyadran menjadi bagian dari praktik keagamaan 

masyarakat Muslim di Jawa. Nyadran menjadi sarana untuk mendekatkan diri 

kepada Tuhan melalui doa dan permohonan ampunan, sekaligus sebagai momen 

refleksi spiritual sebelum memasuki bulan Ramadan. Melalui kegiatan ini, 

masyarakat diajak untuk merenungkan kehidupan mereka, memperbaiki hubungan 

dengan Tuhan, serta mempersiapkan diri untuk menjalani ibadah puasa dengan hati 

yang bersih. Nyadran juga menjadi sarana bagi masyarakat untuk memperkuat 

hubungan dengan sesama manusia dan alam sekitar, sejalan dengan nilai-nilai Islam 

yang menekankan pentingnya keseimbangan dalam hidup.  

 

C. Fungsi Sosial dalam Tradisi Nyadran 

Tradisi Nyadran merupakan salah satu warisan budaya Jawa yang memiliki fungsi 

sosial yang sangat kuat dalam kehidupan masyarakat, khususnya di wilayah 

pedesaan seperti Kabupaten Sidoarjo. Berdasarkan temuan lapangan, Nyadran tidak 

hanya dipahami sebagai ritual keagamaan yang berkaitan dengan ziarah kubur dan 

doa kepada Tuhan, tetapi juga sebagai mekanisme sosial yang berperan penting 

dalam menjaga harmoni, solidaritas, dan keseimbangan relasi sosial di tengah 

masyarakat (Koentjaraningrat, 2009; Subekti, 2022). Melalui serangkaian aktivitas 

kolektif, Nyadran menjadi ruang sosial tempat nilai-nilai kebersamaan dan gotong 

royong direproduksi secara berkelanjutan. 

1. Memperkuat Solidaritas dan Gotong Royong 

Salah satu fungsi sosial utama dari tradisi Nyadran adalah memperkuat solidaritas 

dan semangat gotong royong di antara warga. Temuan observasi lapangan 

menunjukkan bahwa seluruh rangkaian kegiatan Nyadran mulai dari pembersihan 

makam leluhur, persiapan doa bersama, hingga pelaksanaan kenduri dilakukan 

secara kolektif dan melibatkan partisipasi aktif masyarakat. Tidak ada pembagian 

kerja yang bersifat hierarkis; setiap individu berkontribusi sesuai dengan 

kemampuan masing-masing. Hal ini ditegaskan oleh salah satu informan di 

Kabupaten Sidoarjo: 

“Kalau Nyadran itu semua ikut turun tangan. Ada yang bersih-

bersih makam, ada yang masak, ada yang menyiapkan doa. Tidak ada yang 



Rizqi & Fauzi 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 250 

merasa lebih penting dari yang lain” (R, warga desa, wawancara personal, 

Sidoarjo, 18 Juli 2024). 

Pada perspektif teori tindakan sosial Max Weber, partisipasi warga dalam 

Nyadran dapat dipahami sebagai tindakan sosial afektif dan tindakan tradisional, 

yang didorong oleh perasaan kebersamaan serta kebiasaan yang diwariskan secara 

turun-temurun (Weber, 1978). Warga terlibat bukan karena paksaan atau 

kepentingan ekonomi, melainkan karena dorongan emosional dan kesadaran 

kolektif akan pentingnya menjaga tradisi dan solidaritas sosial. 

 

2. Mempererat Hubungan Keluarga Besar 

Selain memperkuat solidaritas antarwarga, Nyadran juga berfungsi sebagai sarana 

untuk mempererat hubungan keluarga besar. Berdasarkan hasil wawancara, 

Nyadran sering dimanfaatkan sebagai momen berkumpulnya anggota keluarga 

yang tersebar di berbagai wilayah akibat mobilitas kerja dan perubahan gaya hidup. 

Seorang informan menyampaikan: 

“Biasanya keluarga yang jarang pulang, pas Nyadran itu 

menyempatkan datang. Jadi bisa kumpul semua, silaturahmi, dan 

mendoakan orang tua yang sudah meninggal” (M, tokoh masyarakat, 

wawancara personal, Sidoarjo, 10 Juli 2024). 

Kenduri atau makan bersama yang menjadi bagian dari Nyadran berfungsi 

sebagai simbol kebersamaan dan persaudaraan. Dalam kerangka teori simbolik 

Clifford Geertz, praktik makan bersama ini dapat dipahami sebagai simbol sosial 

yang merepresentasikan persatuan dan kesatuan keluarga besar (Geertz, 1973). 

Simbol-simbol tersebut tidak hanya mencerminkan realitas sosial, tetapi juga 

membentuk dan memperkuat relasi kekeluargaan melalui pengalaman bersama 

yang bermakna. 

 

3. Membangun Rasa Kesetaraan Sosial 

Fungsi sosial lain yang menonjol dalam tradisi Nyadran adalah terciptanya rasa 

kesetaraan di antara anggota masyarakat. Hasil observasi menunjukkan bahwa 

dalam pelaksanaan Nyadran, perbedaan status sosial dan ekonomi tidak menjadi 

pembeda dalam partisipasi. Baik warga yang memiliki kondisi ekonomi mapan 

maupun yang sederhana, semuanya terlibat dalam prosesi ritual dan kenduri dengan 

peran yang setara. Hal ini diungkapkan oleh salah satu informan: 



Makna dan Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial Keagamaan … 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 251 

“Di Nyadran itu tidak kelihatan siapa yang kaya atau miskin. Semua 

duduk bersama, makan bersama, dan berdoa bersama” (A, warga desa, 

wawancara personal, Sidoarjo, 15 Juli 2024). 

Fenomena ini menunjukkan bahwa Nyadran berfungsi sebagai ruang sosial 

yang menangguhkan sementara hierarki sosial dan ekonomi. Dalam perspektif 

Weber, praktik ini mencerminkan tindakan rasional berorientasi nilai, di mana 

kesetaraan dan kebersamaan dipandang sebagai nilai yang harus dijaga bersama 

(Weber, 1978). Sementara itu, dalam perspektif Geertz, kesetaraan yang tercipta 

dalam Nyadran merupakan bagian dari sistem simbolik yang menegaskan identitas 

kolektif masyarakat sebagai satu komunitas yang setara dan saling bergantung 

(Geertz, 1973). 

Secara keseluruhan, fungsi sosial tradisi Nyadran di Kabupaten Sidoarjo 

tidak dapat dilepaskan dari perannya sebagai perekat sosial yang menjaga 

keberlanjutan hubungan antarindividu, keluarga, dan komunitas. Melalui praktik 

gotong royong, kebersamaan, dan kesetaraan, Nyadran menjadi mekanisme sosial 

yang efektif dalam mempertahankan kohesi sosial masyarakat Jawa di tengah 

perubahan sosial yang terus berlangsung. Temuan ini sejalan dengan penelitian 

sebelumnya yang menegaskan bahwa tradisi lokal seperti Nyadran memiliki peran 

strategis dalam menjaga solidaritas sosial dan identitas budaya masyarakat Jawa 

(Subekti, 2022; Pranowo, 2022; Handoko, 2023).. 

 

IV. KESIMPULAN 

Penelitian mengenai tradisi Nyadran pada masyarakat Jawa, khususnya di Sidoarjo, 

menunjukkan bahwa tradisi ini mempunyai makna yang kompleks dan multifungsi. 

Secara filosofis, Nyadran berfungsi sebagai jembatan antara dunia fisik dan 

spiritual, di mana masyarakat menghormati arwah leluhur yang diyakini berperan 

dalam menjaga keseimbangan kehidupan. Tradisi ini juga memperkuat solidaritas 

sosial di antara anggota masyarakat, dengan melibatkan seluruh keluarga dan 

komunitas dalam kegiatan kolektif seperti membersihkan makam dan kenduri. 

Selain itu, Nyadran menjadi momen refleksi spiritual yang penting, di mana 

masyarakat berdoa dan memohon ampunan serta berkah dari Tuhan. Meskipun 

berakar dari kepercayaan lokal sebelum kedatangan Islam, tradisi ini telah 

diselaraskan dengan ajaran Islam, mencerminkan sinkretisme budaya yang kaya. 



Rizqi & Fauzi 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 252 

Penelitian ini juga mencatat bahwa dalam konteks modernitas, makna dan fungsi 

Nyadran mengalami perubahan, di mana elemen religiusnya terkadang tergeser 

oleh nilai-nilai sosial. Namun, tradisi ini tetap dianggap sebagai warisan budaya 

yang penting untuk dijaga dan dilestarikan. Melalui pendekatan kualitatif, 

penelitian ini memberikan wawasan mendalam tentang bagaimana masyarakat 

Sidoarjo memaknai dan menjalankan tradisi Nyadran, serta bagaimana tradisi ini 

beradaptasi dengan perubahan sosial dan keagamaan yang terjadi di sekitarnya. 

 

References 

Apriliyanti, N. D. (2024). Tradisi Nyadran Di Desa Purnama Tunggal Kecamatan 

Way Pengubuan Lampung Tengah (Doctoral dissertation, IAIN Metro). 

Blumer, H. (1969). Symbolic interactionism: Perspective and method. Berkeley: 

University of California Press. 

Cahyani, R. D. (2024). Tradisi Nyadran Di Desa Sonoageng Kabupaten Nganjuk 

(Studi Living Hadis) (Doctoral dissertation, IAIN Kediri). 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: 

Choosing among five approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage 

Publications. 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York, NY: Basic Books. 

Handoko, A. (2023). Transformasi makna tradisi Nyadran dalam masyarakat Jawa 

modern. Jurnal Sosiologi Agama, 17(2), 201–218. 

Handoko, R. (2023). Transformasi Nyadran dalam Masyarakat Modern: Dari Ritual 

Keagamaan Menuju Media Sosial. Jurnal Sosiologi Indonesia, 15(1), 89-

105. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Kusumaningrum, S. A. D., Putri, L. T. S., Lailatusubha, N., Lac, M. L. H., & Noor, 

A. M. (2023). Islam and Cultural Locality of Nyekar Tradition In Indonesia. 

At-Tuhfah, 12(1), 41-50. 

Mita, M. (2020). Tradisi Nyadran sebagai Perekat Kerukunan Antar Umat 

Beragama di Dusun Kalitanjung Desa Tambaknegara Kecamatan Rawalo 

Kabupaten Banyumas (Doctoral dissertation, IAIN Purwokerto). 



Makna dan Peran Tradisi Nyadran dalam Kehidupan Sosial Keagamaan … 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 253 

Mujib, M. M. (2016). Fenomena tradisi ziarah lokal dalam masyarakat Jawa: 

Kontestasi kesalehan, identitas keagamaan dan komersial. IBDA: Jurnal 

Kajian Islam Dan Budaya, 14(2), 204-224. 

Pranowo, B. (2022). Tradisi lokal dan perubahan sosial dalam masyarakat Jawa. 

Jurnal Antropologi Indonesia, 43(1), 45–60. 

Saputri, R. M., Rinenggo, A., & Suharno, S. (2021). Eksistensi tradisi Nyadran 

sebagai penguatan identitas nasional di tengah modernisasi. Civics 

Education and Social Science Journal (Cessj), 3(2), 99-111. 

Soniatin, Y. (2021). Makna dan Fungsi Budaya Tradisi Nyadran dalam Kearifan 

Lokal Masyarakat Dusun Sawen, Desa Sendangrejo, Kecamatan Ngimbang, 

Kabupaten Lamongan. Humanis: Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial dan Humaniora, 

13(2), 193-199. 

Subekti, A. (2022). Makna Sosial dan Budaya dalam Tradisi Nyadran di Desa Jawa. 

Jurnal Antropologi Nusantara, 10(2), 123-135. 

Subekti, R. (2022). Nyadran sebagai sarana solidaritas sosial masyarakat Jawa. 

Jurnal Kebudayaan Jawa, 14(1), 77–92. 

Wajdi, M. B. N. (2017, May). Nyadranan, Bentuk Akulturasi Islam Dengan Budaya 

Jawa. In Proceedings of Annual Conference for Muslim Scholars (No. Seri 

2, pp. 989-997). 

Weber, M. (1978). Economy and society: An outline of interpretive sociology. 

Berkeley: University of California Press. 

Winisudo, R. T., & Fauzi, A. M. (2021). Rasionalitas Tindakan Sosial dalam 

Tradisi Nyadran di Desa Bluru Kidul Kabupaten Sidoarjo. Majalah Ilmu 

Pengetahuan dan Pemikiran Keagamaan Tajdid, 24(2), 238-247. 

Woodward, M. R. (2011). Java, Indonesia and Islam. Dordrecht: Springer. 

Yusof, A. (2016). Relasi Islam dan budaya lokal: studi tentang tradisi Nyadran di 

desa Sumogawe kecamatan Getasan kabupaten Semarang. IAIN 

Tulungagung Research Collections, 4(1), 67299. 


