
 

 

ISSN 2614-3461 (p) 2598-3865 
http://ejournal.uin-suka.ac.id/pusat/panangkaran 
Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 
Vol. 9 No. 2 (Juli - Desember 2025) 
https://doi.org/10.14421/panangkaran.v9i2.4053 
hlm. 254-275 

 

 

Jurnal Panangkaran disebarluaskan di bawah ketentuan Creative Commons 

Attribution-NonCommercial-NoDerrivatives 4.0 International License 

 

TRADISI ONDANGAN DI CIGUGUR: 

ANALISIS NILAI MODERASI BERAGAMA 

BERDASARKAN TEORI EMPAT PILAR 

MODERASI BERAGAMA 
 

Abdul Mun'em Choiri 

munimstbd11@gmail.com  

UIN Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 

 

Fikrul Maarif Saleh 

fikrulmaarif9@gmail.com    

UIN Alauddin Makassar, Indonesia 

 

Ida Farida 

idafarida61102@gmail.com   

UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, Indonesia 

 

Irfandi Andika Putra 

irfandriandikap@gmail.com  

UIN Imam Bonjol Padang, Indonesia 

 

Irma Riyani 

irmariyani@uinsgd.ac.id   

UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

 

Salma Fauziah 

salmafauziah450@gmail.com   

UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

 

Abstract 

 

This study delves into the Ondangan tradition of Cigugur, a cultural practice 

rich in communal and spiritual significance, through the lens of the Four 

Pillars of Religious Moderation. The Ondangan tradition, deeply rooted in 

the social fabric of Cigugur offers a unique window into how religious 

moderation can be practiced and upheld in a diverse society. By employing 

a descriptive-qualitative approach, this research uncovers how the four 

pillars—national commitment, tolerance, non-violence, and cultural 

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1515640468&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1501234154&1&&
http://ejournal.uin-suka.ac.id/pusat/panangkaran
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
mailto:munimstbd11@gmail.com
mailto:fikrulmaarif9@gmail.com
mailto:idafarida61102@gmail.com
mailto:irfandriandikap@gmail.com
mailto:irmariyani@uinsgd.ac.id
mailto:salmafauziah450@gmail.com


Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama… 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 255 

accommodation—are intricately woven into this tradition. The findings 

reveal that Ondangan not only nurtures social cohesion and mutual respect 

among diverse religious groups but also embodies a living example of how 

local traditions can harmonize with broader religious values. This study 

highlights the Ondangan tradition as a powerful model for fostering 

inclusivity, promoting peace, and preserving cultural identity in a pluralistic 

world. 

Keywords: Cigugur, Ondangan, Religios Moderation.  

 

Abstrak 

Penelitian ini menganalisis tradisi Ondangan di Cigugur, Jawa Barat, 

melalui lensa nilai moderasi beragama berdasarkan teori empat pilar 

moderasi. Tradisi Ondangan meruan bagian dari kehidupan sosial-budaya 

masyarakat Cigugur yang diangkat sebagai contoh pengaplikasian nilai-

nilai moderasi beragama dalam praktik keagamaan lokal. Dengan 

menggunakan metode kualitatif, penelitian ini mengidentifikasi empat pilar 

moderasi beragama dalam pelaksanaan tradisi Ondangan. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa tradisi Ondangan mampu memperkuat komitmen 

kebangsaan melalui kebersamaan dan gotong royong, meningkatkan 

toleransi antarumat beragama, serta mengakomodasi nilai-nilai budaya 

lokal tanpa mengabaikan prinsip-prinsip agama. Tradisi ini mencerminkan 

penerapan moderasi beragama yang dapat menjadi model bagi komunitas 

lain dalam menjaga keharmonisan sosial dan keberagaman.   

Kata kunci: Cigugur, Ondangan, Moderasi Beragama.   

 

I. PENDAHULUAN 

Indonesia sebagai negara yang luas dan majemuk menyimpan kekayaan budaya 

lokal yang beragam dan menjadi fondasi penting bagi kohesi sosial. Namun, pada 

saat yang sama, masyarakat Indonesia juga menghadapi tantangan kontemporer 

berupa menguatnya polarisasi identitas, munculnya prasangka antarkelompok, serta 

kerentanan konflik berbasis agama dan budaya pada ruang-ruang sosial tertentu. 

Karena itu, penelitian mengenai praktik-praktik lokal yang terbukti mampu 

merawat harmoni menjadi penting, bukan hanya sebagai dokumentasi budaya, 

tetapi juga sebagai rujukan strategi sosial untuk memperkuat kerukunan dan social 

cohesion pada masyarakat plural (Munif, 2023). 

Salah satu wilayah yang menarik dalam konteks ini adalah Kelurahan 

Cigugur, Kabupaten Kuningan, Jawa Barat, sebuah kawasan kaki gunung yang 

dikenal kuat dengan kultur Sunda dan tradisi kesantunan sosialnya. Dalam 

keseharian, masyarakat terbiasa menggunakan ungkapan “punten” sebagai penanda 



Choiri et al. 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 256 

etika pergaulan, penghormatan, dan pengendalian diri dalam interaksi sosial. Selain 

kekhasan budaya, Cigugur juga meruan ruang hidup masyarakat lintas 

agama/kepercayaan yang relatif harmonis. Penduduknya menganut Islam, Kristen 

Protestan, Katolik, Hindu, serta penghayat kepercayaan (termasuk Sunda Wiwitan). 

Berdasarkan data pemetaan Geographic Information System (GIS) yang dihimpun 

Mahasiswa KKN Moderasi Beragama Kelurahan Cigugur tahun 2024 (cakupan 

RW 08 dan RW 09), komposisi penganut agama/kepercayaan setempat didominasi 

Katolik (58,2%), Islam (37,7%), serta penghayat kepercayaan tertentu (5,1%). 

Keragaman ini tercermin dalam praktik sosial yang melibatkan lintas iman pada 

berbagai peristiwa sosial, seperti tradisi saling berkunjung pada hajatan, serta 

keterlibatan warga lintas agama dalam aktivitas komunal yang memperkuat relasi 

sosial (Hariyanto, 2022). 

Selain aspek sosial-keagamaan, kehidupan ekonomi masyarakat Cigugur 

banyak ditopang sektor pertanian dan peternakan, disertai pemanfaatan sumber 

daya alam setempat. Dalam ruang hidup yang demikian, harmoni bukanlah sesuatu 

yang hadir secara otomatis, melainkan dibangun melalui mekanisme sosial dan 

tradisi yang bekerja sebagai “jembatan” lintas identitas. Di titik inilah urgensi 

penelitian ini diletakkan: meskipun Cigugur dikenal sebagai contoh kerukunan, 

dinamika modern (perubahan gaya hidup, pergeseran nilai, serta melemahnya 

transmisi pengetahuan budaya antargenerasi) berpotensi mengikis praktik-praktik 

lokal yang selama ini menjadi penopang harmoni. Sejumlah studi tentang tradisi 

lokal Cigugur menunjukkan bahwa keberlanjutan tradisi menghadapi tantangan di 

era modern sehingga memerlukan penguatan strategi pelestarian dan pewarisan 

nilai (Apriyana, 2025). Artinya, mengkaji tradisi yang berperan langsung dalam 

merawat kerukunan menjadi penting agar nilai sosialnya dapat dipahami, 

dirumuskan, dan direplikasi secara lebih luas. 

Salah satu tradisi yang hidup kuat di Cigugur adalah Tradisi Ondangan, 

yaitu kebiasaan membantu dan hadir dalam rangkaian perayaan/aktivitas sosial-

keagamaan warga, lintas agama dan lintas identitas. Ondangan bukan sekadar 

aktivitas sosial, melainkan praktik budaya yang mengaktifkan solidaritas, gotong 

royong, dan penguatan ikatan sosial. Dalam praktiknya, Ondangan menjadi ruang 

perjumpaan yang menurunkan jarak sosial antarkelompok dan memperluas rasa 

memiliki dalam komunitas, sehingga berpotensi menjadi mekanisme kultural untuk 

menjaga kerukunan pada masyarakat plural. 



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama… 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 257 

Penelitian ini menempatkan Tradisi Ondangan dalam kerangka moderasi 

beragama. Moderasi beragama di Indonesia (dalam arus kebijakan dan diskursus 

akademik terkini) lazim dipahami melalui empat indikator/pilar, yaitu: (1) 

komitmen kebangsaan, (2) toleransi, (3) anti-kekerasan, dan (4) akomodatif 

terhadap budaya lokal (Munif, 2023; Sarifandi, 2023). Komitmen kebangsaan 

mengacu pada penerimaan terhadap konsensus nasional (Pancasila, UUD 1945, 

NKRI, dan Bhinneka Tunggal Ika) serta kesediaan memelihara persatuan di atas 

kepentingan kelompok. Toleransi merujuk pada kemampuan menghormati 

perbedaan keyakinan dan memberi ruang pada pihak lain untuk menjalankan 

ibadah/identitasnya secara bermartabat. Anti-kekerasan menekankan penolakan 

terhadap cara-cara koersif dan kekerasan dalam mengekspresikan atau 

mempertahankan keyakinan, serta mengedepankan dialog dan penyelesaian damai. 

Sementara akomodatif terhadap budaya lokal berarti kesediaan menerima dan 

mengintegrasikan praktik budaya setempat selama tidak bertentangan dengan 

prinsip dasar kemanusiaan sebagai medium membangun relasi sosial yang damai 

(Munif, 2023; Sudrimo, 2024). 

Untuk menunjukkan posisi penelitian ini, beberapa penelitian terdahulu 

relevan dicatat. Pertama, studi Hariyanto (2022) menelaah pola interaksi sosial 

komunitas Sunda Wiwitan di Cigugur dalam membangun kerukunan antarumat 

beragama, dengan penekanan pada mekanisme sosial yang menjaga hubungan 

lintas iman. Kedua, Syukur (2024) menunjukkan bagaimana tradisi Seren Taun 

dapat berperan sebagai payung toleransi dan ruang integrasi sosial pada masyarakat 

plural Cigugur. Ketiga, Apriyana (2025) menyoroti tantangan pelestarian tradisi di 

Cigugur melalui perspektif manajemen pengetahuan, menekankan pentingnya 

pewarisan nilai agar tradisi tetap bertahan di era modern. Tiga penelitian tersebut 

memperkaya pemahaman tentang Cigugur sebagai ruang toleransi dan tradisi 

sebagai penopang harmoni, namun belum secara spesifik memusatkan analisis pada 

Tradisi Ondangan dan pemetaannya ke dalam empat pilar moderasi beragama. 

Berdasarkan celah tersebut, penelitian ini memiliki kebaruan pada dua sisi. 

Pertama, penelitian ini memfokuskan kajian pada Tradisi Ondangan sebagai praktik 

sosial lintas agama/kepercayaan yang operasional (terlihat dalam tindakan 

keseharian), bukan hanya pada ritus besar atau seremoni tahunan. Kedua, penelitian 

ini memetakan nilai dan praktik Ondangan secara sistematis dengan kerangka 

empat pilar moderasi beragama, sehingga dapat menjelaskan kontribusi tradisi ini 



Choiri et al. 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 258 

dalam merawat kerukunan serta kemungkinan replikasi nilai pada konteks 

masyarakat plural lainnya. 

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan menganalisis bagaimana nilai-

nilai moderasi beragama terwujud dalam Tradisi Ondangan di Cigugur berdasarkan 

teori empat pilar moderasi. Melalui pemahaman yang lebih mendalam terhadap 

tradisi ini, penelitian diharapkan dapat berkontribusi pada penguatan literatur 

tentang moderasi beragama berbasis kearifan lokal, sekaligus memberi 

rekomendasi konseptual bagi penguatan kohesi sosial pada masyarakat majemuk. 

 

II. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-

interpretatif dan model fenomenologis untuk menggali serta memahami makna dan 

pengalaman hidup masyarakat terhadap Tradisi Ondangan di Kelurahan Cigugur, 

Kabupaten Kuningan, Jawa Barat, khususnya dalam konteks sosial, budaya, dan 

kehidupan beragama. Metode ini dipilih karena relevan untuk mengeksplorasi 

pengalaman subjektif, pandangan, dan interaksi sosial masyarakat lintas agama dan 

kepercayaan dalam mempertahankan tradisi lokal yang sarat dengan nilai toleransi, 

gotong royong, kebersamaan, dan penerimaan terhadap perbedaan. Data penelitian 

diperoleh melalui observasi langsung terhadap praktik Ondangan, termasuk 

keterlibatan warga dalam kegiatan sosial-keagamaan, bantuan tenaga dan materi, 

serta bentuk interaksi sosial sehari-hari, disertai keterlibatan terbatas peneliti dalam 

aktivitas komunal guna memperoleh pemahaman kontekstual yang mendalam. 

Selain itu, pengumpulan data dilakukan melalui wawancara semi-terstruktur 

dengan tujuh informan yang dipilih secara purposive dari unsur tokoh masyarakat 

dan warga umum, serta dokumentasi, sehingga penelitian ini tidak hanya memotret 

Ondangan sebagai fenomena budaya, tetapi juga sebagai praktik sosial yang hidup 

dan berperan penting dalam menjaga keharmonisan dan moderasi beragama di 

masyarakat Cigugur. 

 

III. PEMBAHASAN 

Kelurahan Cigugur merupakan salah satu wilayah administratif di Kecamatan 

Cigugur, Kabupaten Kuningan, Jawa Barat, dengan luas 291,91 hektar, berada pada 

ketinggian 660 mdpl, beriklim tropis, serta terdiri dari 38 RT, 13 RW, dan 4 



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama… 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 259 

lingkungan. Di wilayah ini, berbagai tradisi lokal masih terpelihara, salah satunya 

Tradisi Ondangan yang merupakan adat turun-temurun dan bagian dari pandangan 

hidup masyarakat. Secara konseptual, tradisi dipahami sebagai pewarisan norma, 

nilai, dan kebiasaan yang bersifat dinamis dan terus dipraktikkan dalam kehidupan 

sosial. Hubungan erat antara masyarakat dan kebudayaan di Cigugur tampak jelas 

melalui keberlanjutan Tradisi Ondangan, yang secara etimologis berarti undangan, 

namun dalam praktiknya berkembang menjadi mekanisme sosial lintas agama dan 

kepercayaan. Tradisi ini tidak hanya berbentuk undangan formal, tetapi menjadi 

sarana solidaritas, penghormatan, dan kebersamaan sosial, seperti saling 

mengunjungi saat hari besar keagamaan atau kehadiran lintas iman dalam berbagai 

hajatan tanpa mencampuri ritual ibadah. Dengan demikian, Ondangan berfungsi 

sebagai ruang perjumpaan sosial yang inklusif dan aman, sekaligus mencerminkan 

dan mereproduksi nilai-nilai moderasi beragama terutama toleransi, sikap non-

eksklusif, dan penerimaan terhadap budaya lokal dalam kehidupan sehari-hari 

masyarakat Cigugur..    

a. Latar Belakang Tradisi Ondangan 

Melalui wawancara yang dilakukan bersama Ba Aang Taufik selaku ketua LPM 

(Lembaga Pemberdayaan Masyarakat) Cigugur dan Ba Yaya selaku tokoh Agama 

Katolik di Cigugur menjelaskan bahwasanya Tradisi Ondangan meruan salah satu 

tradisi yang berasal dari Kelurahan Cigugur Kecamatan Cigugur Kabupaten 

Kuningan Provinsi Jawa Barat. Tradisi ini muncul sejak zaman penjajahan Belanda, 

yang mana pada zaman itu warga Cigugur saling bekerja sama dalam berjuang 

melawan penjejajah tanpa harus melihat latar belakang dari tiap orangnya. 

Melalui wawancara dengan ba Tono selaku penduduk setempat 

menjelaskan bahwasanya faktor turun-temurun juga menjadi salah satu alasan 

hadirnya rasa saling menghargai dan saling membantu yang sangat kuat antar umat 

beragama di Cigugur. Tidak sedikit ditemukan dalam satu rumah itu terdiri dari 

beberapa penganut agama yang berbeda, namun didalamnya tidak pernah terjadi 

perselisihan ataupun perpecahan. Saling mengingatkan dalam beribadah juga 

menjadi salah satu alasan terciptanya kerukunan berkelanjutan di Cigugur. Seperti 

umat Islam yang mengingatkan kepada umat Katolik akan Ibadah di Gereja dan 

sebaliknya sebagaimana Umat Kristen mengingatkan kepada Umat Islam agar 

melaksanakan ibadah Sholat ke Masjid. 



Choiri et al. 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 260 

Adanya rasa saling memahami dan menghormati antarumat beragama di 

Cigugur, praktik saling membantu menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan 

sosial masyarakat. Berdasarkan hasil observasi lapangan, peneliti menemukan 

bahwa berbagai kegiatan sosial-keagamaan di Cigugur secara konsisten melibatkan 

partisipasi lintas agama. Masyarakat dengan latar belakang keyakinan berbeda 

secara aktif bekerja sama dalam menyelesaikan berbagai urusan komunal, baik 

yang bersifat ritual maupun nonritual. Sebagai contoh, dalam beberapa kegiatan 

keagamaan umat Islam, seperti hajatan keluarga dan peringatan hari besar 

keagamaan, warga Katolik turut terlibat dalam pendirian tenda, penyediaan 

konsumsi, serta persiapan teknis lainnya. Hal serupa juga terjadi sebaliknya, di 

mana kegiatan umat Katolik, termasuk perayaan Natal, mendapatkan dukungan dari 

warga Muslim dalam bentuk bantuan tenaga dan logistik. Temuan ini diperkuat 

oleh hasil wawancara dengan tokoh masyarakat setempat yang menyatakan bahwa 

praktik saling membantu tersebut telah berlangsung turun-temurun dan dipahami 

sebagai bagian dari Tradisi Ondangan, bukan sebagai bentuk pencampuran 

keyakinan (Wawancara Tokoh Adat Cigugur, 2024).  

Bahkan dalam konteks yang lebih sensitif seperti pemakaman, masyarakat 

lintas agama tetap menunjukkan solidaritas, mulai dari penyampaian informasi 

kematian melalui pengeras suara masjid hingga keterlibatan dalam proses 

pemakaman sesuai dengan tata cara agama masing-masing. Beberapa informan 

juga menyebutkan bahwa kehadiran warga Katolik dalam doa bersama di rumah 

duka umat Islam dimaknai sebagai ekspresi empati dan kebersamaan sosial, bukan 

partisipasi ritual keagamaan (Wawancara Warga Cigugur, 2024). Pola interaksi 

semacam ini sejalan dengan temuan penelitian sebelumnya yang menegaskan 

bahwa praktik gotong royong lintas agama meruan manifestasi nyata dari nilai 

toleransi dan moderasi beragama dalam masyarakat multikultural (Hariyanto, 2022; 

Munif, 2023; Sudrimo, 2024). 

Salah satu tokoh masyarakat Cigugur, Yaya, menjelaskan bahwa 

terciptanya kerukunan sosial di wilayah tersebut tidak terlepas dari adanya 

keselarasan cara pandang antarwarga dalam menyikapi perbedaan. Menurutnya, 

prinsip “biarlah berbeda pemahaman, namun harus tetap saling sepengertian” 

telah tertanam kuat dalam kesadaran kolektif masyarakat Cigugur dan diwariskan 

secara turun-temurun sebagai pedoman hidup bersama (Yaya, wawancara personal, 

14 Agustus 2024). Pandangan ini menunjukkan bahwa perbedaan keyakinan tidak 



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama… 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 261 

diposisikan sebagai sumber konflik, melainkan sebagai realitas sosial yang harus 

dikelola melalui sikap saling memahami dan menghormati. Senada dengan hal 

tersebut, Aang selaku Ketua Lembaga Pemberdayaan Masyarakat (LPM) 

Kelurahan Cigugur menyampaikan bahwa faktor historis dan keturunan memiliki 

peran penting dalam membentuk karakter masyarakat yang inklusif. Ia menegaskan 

bahwa sejak generasi sebelumnya, masyarakat Cigugur telah terbiasa hidup 

berdampingan dalam perbedaan latar belakang keagamaan, sehingga tercipta 

kondisi sosial yang rukun, tenteram, aman, dan damai hingga saat ini (Aang, 

wawancara personal, 14 Agustus 2024). 

 

b. Betuk Tradisi Ondangan 

Kegiatan saling tolong menolong antar umat beragama yang berada di Kelurahan 

Cigugur ini atau yang biasa dikenal dengan tradisi Ondangan memiliki beberapa 

contoh kegiatan sebagai bentuk rasa persatuan dan kesatuan umat beragama yang 

berada di Cigugur. Kegiatan ini diikuti oleh banyak masyarakat tanpa memandang 

latar belakang dari tiap orangnya. Perbedaan status dan juga pemahaman terhadap 

keagamaan tidak menjadi halangan terhadap terlaksananya tradisi Ondangan di 

Cigugur. Semakin banyaknya perbedaan maka semakin kuat kerja sama dan gotong 

royong antar umat beragama dalam menyelesaikan suatu kegiatan. 

Kehidupan yang berdampingan juga menjadi faktor pendorong terciptanya 

kerja sama yang baik antar umat beragama. Setiap kegiatan yang ada di Cigugur 

selalu melibatkan semua golongan masyrakat tanpa memandang latar belakangnya. 

Dengan seiring berjalannya waktu kebersamaan itu menciptakan rasa kekeluargaan 

yang harmonis. Contoh kegiatan yang tergolong ke dalam Tradisi Ondangan 

sebagai berikut: 

1. Hajatan 

Hajatan merupakan tradisi budaya Indonesia yang merujuk pada acara perayaan 

atau upacara adat untuk memperingati peristiwa penting dalam kehidupan individu 

maupun komunitas, seperti pernikahan, kelahiran, khitanan, hingga kematian. 

Tradisi ini tidak hanya bersifat seremonial, tetapi juga berfungsi sebagai medium 

sosial yang memperkuat solidaritas, gotong royong, serta relasi antaranggota 

masyarakat melalui pertukaran bantuan tenaga, materi, dan dukungan moral 

(Koentjaraningrat, 2009; Hidayat & Nugroho, 2021). Hajatan memiliki makna 

sebagai ungkapan rasa syukur kepada Tuhan, sarana mempererat silaturahmi, 



Choiri et al. 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 262 

penanda identitas budaya, serta cerminan nilai-nilai kebersamaan, kerja sama, dan 

saling menghormati yang dijunjung oleh masyarakat setempat (Wirawan, 2019; 

Sari, 2021). Meskipun mengalami transformasi seiring modernitas baik dari segi 

bentuk, skala, maupun pelaksanaan nilai-nilai dasar hajatan tetap dipertahankan, 

meski di beberapa tempat mulai berpadu dengan inovasi seperti penggunaan jasa 

event organizer dan konsep perayaan modern (Pranowo, 2022; Pratama, 2020; 

Putri, 2022). 

Namun, modernisasi hajatan juga menimbulkan kekhawatiran akan 

tergerusnya nilai-nilai luhur tradisi akibat komersialisasi dan berkurangnya 

semangat kebersamaan (Santoso, 2023). Di tengah dinamika tersebut, praktik 

hajatan di Cigugur justru menunjukkan keteguhan nilai toleransi dan kerukunan 

antarumat beragama. Hal ini tampak jelas pada hajatan yang diselenggarakan oleh 

Ibu Uum, warga Cigugur beragama Islam, pada 8 Agustus 2024, di mana seluruh 

persiapan acara mulai dari pendirian tenda hingga proses memasak dibantu oleh 

warga beragama Katolik, dan sebaliknya mereka juga diundang untuk 

memeriahkan acara. Praktik ini merupakan kebiasaan turun-temurun yang 

mencerminkan kuatnya rasa kekeluargaan, solidaritas sosial, dan kerukunan lintas 

agama di Cigugur, sehingga hajatan tidak hanya menjadi peristiwa budaya, tetapi 

juga ruang nyata bagi penguatan harmoni sosial dalam kehidupan masyarakat 

sehari-hari. 

 

2. Idul Fitri dan Idul Adha 

Idul Fitri menandai berakhirnya bulan Ramadan dan dimaknai sebagai “kembali ke 

fitrah,” yakni kondisi spiritual yang suci setelah menjalani puasa, doa, dan 

introspeksi diri, sekaligus menjadi simbol kemenangan dalam menahan hawa nafsu 

dan memperkuat hubungan dengan Allah SWT (Fauzi, 2019). Selain dimensi 

spiritual, Idul Fitri memiliki dimensi sosial yang kuat melalui tradisi halal bi halal 

yang berfungsi membersihkan relasi sosial, mempererat silaturahmi, dan 

memperkuat solidaritas keluarga serta masyarakat (Iskandar, 2020). Di Indonesia, 

perayaan Idul Fitri atau Lebaran juga diwarnai tradisi mudik dan penyajian 

makanan khas sebagai bentuk pelestarian budaya (Prasetyo, 2021), serta 

pelaksanaan zakat fitrah yang bertujuan menyucikan jiwa dan memastikan 

kelompok kurang mampu dapat merayakan hari raya dengan layak (Mulyadi, 

2020). Sementara itu, Idul Adha berakar pada kisah keteladanan Nabi Ibrahim AS 



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama… 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 263 

dan Nabi Ismail AS yang mengajarkan nilai ketaatan, keikhlasan, dan pengorbanan 

(Rahman, 2020), serta diwujudkan melalui ibadah kurban yang mengandung nilai 

kepedulian sosial dan gotong royong melalui pembagian daging kepada masyarakat 

yang membutuhkan (Zuhdi, 2019; Sari, 2021; Pratama, 2020). 

Pada konteks Kelurahan Cigugur, nilai-nilai tersebut diwujudkan secara 

nyata melalui praktik toleransi dan kerukunan antarumat beragama. Berdasarkan 

wawancara dengan Didi, warga Cigugur, umat Islam secara terbuka mengundang 

warga Katolik untuk bersilaturahmi dan makan bersama saat Idul Fitri, sebuah 

praktik yang telah menjadi kebiasaan tanpa rasa canggung dan dimaknai sebagai 

bentuk kebersamaan sosial, bukan keterlibatan dalam ibadah (Didi, wawancara 

personal, 18 Agustus 2024). Umat Katolik juga turut membantu persiapan 

perayaan, termasuk membersihkan dan menyiapkan lokasi shalat Id, yang 

mencerminkan kuatnya nilai gotong royong lintas agama. Pada perayaan Idul Adha, 

warga Katolik berpartisipasi dalam proses distribusi daging kurban dan bahkan 

menerima bagian sebagai bentuk penghormatan atas keterlibatan mereka, sehingga 

kurban dimaknai tidak hanya sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sarana 

mempererat persaudaraan sosial. Praktik-praktik ini menunjukkan bahwa 

perbedaan agama di Cigugur tidak menjadi penghalang, melainkan jembatan untuk 

membangun harmoni, toleransi, dan moderasi beragama yang dapat menjadi 

teladan bagi masyarakat lainnya. 

 

3. Natal 

Natal merupakan perayaan penting bagi umat Kristiani yang diperingati 

setiap 25 Desember sebagai momen spiritual untuk mengenang kelahiran Yesus 

Kristus, sekaligus waktu refleksi, kebersamaan, dan berbagi. Seiring perkembangan 

masyarakat modern, makna Natal tidak hanya terbatas pada aspek religius, tetapi 

juga berkembang menjadi simbol universal nilai cinta, perdamaian, dan harapan 

yang diterima secara luas, bahkan oleh masyarakat lintas agama (Bennett, 2019). 

Dalam masyarakat yang majemuk, Natal kerap dimaknai sebagai sarana 

memperkuat toleransi antarumat beragama melalui berbagai kegiatan sosial dan 

kebersamaan (Green, 2021). Tradisi Natal seperti pemasangan pohon Natal, 

dekorasi, dan pertukaran hadiah juga mengalami adaptasi, baik melalui inovasi 

ramah lingkungan maupun pengaruh komersialisasi yang melahirkan fenomena 



Choiri et al. 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 264 

“Christmas Economy,” meskipun di sisi lain turut mendorong praktik filantropi dan 

kepedulian sosial (Smith, 2020; Jones, 2022). 

Perayaan Natal berlangsung secara rukun dan harmonis di tengah 

keberagaman agama. Berdasarkan wawancara dengan Yaya, salah satu tokoh 

Katolik, perayaan Natal selalu dijalankan dengan damai dan tanpa konflik, karena 

masyarakat telah terbiasa hidup berdampingan dan saling menghormati sejak lama 

(Yaya, wawancara personal, 15 Juli 2024). Perbedaan agama tidak dipandang 

sebagai sumber perpecahan, melainkan sebagai bagian dari kehidupan sosial yang 

dikelola melalui sikap saling menghargai. Bahkan, perayaan Natal justru 

memperkuat tali silaturahmi antarumat beragama, di mana umat Katolik berbagi 

dan menjalin kebersamaan dengan saudara-saudara Muslim. Praktik ini menjadi 

bukti kuatnya hubungan kekeluargaan dan toleransi di Cigugur, sekaligus 

mencerminkan penerapan moderasi beragama dalam kehidupan sehari-hari 

masyarakat setempat.. 

 

4. Kematian 

Kerukunan umat beragama di Cigugur yang terlihat dalam momen-momen yang 

penuh makna, seperti proses pemakaman. Ketika Ibu Ida, seorang Muslimah yang 

meruan istri dari Pa Didi, meninggal dunia, masyarakat dari berbagai latar belakang 

agama di Cigugur, termasuk saudara-saudara mereka yang beragama Katolik, turut 

hadir dan berpartisipasi dalam proses pemakaman. 

Salah satunya adalah Bu Titin, seorang warga Katolik, bersama dengan 

masyarakat lainnya, menunjukkan kepedulian dan solidaritas dengan membantu 

keluarga Pa Didi dalam pemakaman jenazah Ibu Ida. Bantuan ini bukan hanya 

dalam bentuk kehadiran, tetapi juga melalui keterlibatan langsung dalam proses 

pemakaman, yang biasanya hanya dilakukan oleh umat Islam. Partisipasi aktif dari 

umat Katolik dalam proses ini menunjukkan betapa kuatnya rasa kebersamaan dan 

persaudaraan di antara masyarakat Cigugur. Selain membantu pemakaman, 

berdasarkan observasi penulis, Bu Titin yang beragama Katolik juga turut serta 

hadir pada acara tahlilan yang biasanya hanya dihadiri oleh umat Islam.  

Keterlibatan umat Katolik dalam prosesi pemakaman ini mencerminkan 

sikap saling menghargai dan mendukung antarumat beragama di Cigugur. 

Meskipun berbeda keyakinan, mereka tetap bersatu untuk memberikan dukungan 

dan penghormatan kepada keluarga yang sedang berduka. Tindakan ini 



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama… 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 265 

memperlihatkan bahwa di Cigugur, perbedaan agama tidak menjadi penghalang 

untuk saling membantu dan menunjukkan kasih sayang kepada sesama. 

 

Moderasi Beragama Menurut Tokoh dan Masyarakat Cigugur 

Sikap toleransi terhadap sesama umat beragama yang ada di Cigugur diterapkan 

oleh tiap masyarakat. Mulai dari warga sampai kepada pemimpin daerah Cigugur 

sangat menerapkan rasa kekeluargaan dan persatuan demi menutup rapat adanya 

celah timbulnya perpecahan. Setiap adanya permasalahan yang timbul, maka 

dengan cepat diselesaikan oleh pihak-pihak terkait. Sebelum permasalahan menjadi 

besar para tokoh dari tiap agama langsung mengambil tindakan untuk 

menyelesaikan permasalahan sampai keakar-akarnya agar keharmonisan umat 

beragama di Cigugur bisa terjaga dengan baik. Berikut pandangan masyarakat serta 

para tokoh terhadap toleransi beragama yang ada di Cigugur. 

Tono, selaku Ketua UMKM PAGERI Cigugur, menjelaskan bahwa Tradisi 

Ondangan meruan praktik sosial yang telah mengakar kuat dan diwariskan secara 

turun-temurun oleh leluhur masyarakat, khususnya di wilayah Dadawah dan 

Cipager, Kelurahan Cigugur. Ia menegaskan bahwa keberlanjutan tradisi tersebut 

menjadi salah satu faktor utama yang memungkinkan masyarakat dengan latar 

belakang keyakinan berbeda tetap hidup berdampingan secara damai. Menurutnya, 

“Ondangan itu sudah dari dulu ada, sejak orang tua dan leluhur kami. Walaupun 

masyarakat di sini beda-beda agama, tapi tetap rukun. Kegiatan umat Katolik 

sering dibantu dan dihadiri oleh saudara-saudara Muslim, begitu juga sebaliknya” 

(Tono, wawancara personal, 30 Juli 2024). Pernyataan ini menunjukkan bahwa 

Tradisi Ondangan tidak hanya berfungsi sebagai warisan budaya, tetapi juga 

sebagai mekanisme sosial yang memperkuat solidaritas, kerja sama lintas agama, 

dan nilai moderasi beragama dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Cigugur. 

Yaya, selaku tokoh Katolik di Kelurahan Cigugur, memaparkan bahwa 

Cigugur memiliki karakter sosial yang unik dan kerap disebut sebagai “miniatur 

Indonesia” karena tingginya keragaman budaya dan agama yang hidup 

berdampingan di dalamnya. Ia menekankan bahwa perbedaan tersebut justru 

menjadi fondasi kuat bagi terciptanya persatuan dan kesatuan masyarakat. 

Menurutnya, “Cigugur itu bisa dibilang miniatur Indonesia. Budaya dan agama di 

sini macam-macam, tapi justru perbedaan itu yang membuat kami bersatu. Kalau 

ada kegiatan atau musibah, semua saling membantu tanpa melihat agama” (Yaya, 



Choiri et al. 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 266 

wawancara personal, 30 Juli 2023). Lebih lanjut, ia menjelaskan bahwa praktik 

tolong-menolong tam jelas dalam proses pengurusan jenazah, mulai dari 

penyebaran informasi kematian, pengurusan jenazah, hingga doa bersama yang 

dimaknai sebagai bentuk empati sosial. Selain itu, tingginya tingkat toleransi 

masyarakat juga tercermin dalam sikap saling menghormati saat umat dari agama 

berbeda merayakan hari besar keagamaannya. Temuan ini menunjukkan bahwa 

solidaritas lintas agama di Cigugur telah menjadi praktik sosial yang mengakar dan 

berfungsi sebagai perekat harmoni dalam kehidupan masyarakat sehari-hari. 

Ba Yono Rahmansyah selaku Camat Cigugur menyampaikan dalam sebuah 

diskusi dengan mahasiswa KKN Moderasi Beragama Se Indonesia menyatakan: 

“Melihat kasus intoleransi di Indonesia yang begitu banyak, seperti 

beberapa kasus perselisihan antar umat beragama yang mana hal demikian 

tidak terjadi di Cigugur, sehingga suatu kebanggaan bagi saya, bisa berada 

di tengah-tengah masyarakat yang memiliki latar belakang berbeda-beda 

namun tidak ada perselisihan di dalamnya” (Wawancara dengan Ba Yono, 

Camat Cigigur, 2 Agustus 2024). 

Oyo Sutaryo, selaku Lurah Cigugur, menjelaskan bahwa wilayah Cigugur 

memiliki keunikan sosial yang kuat karena dihuni oleh masyarakat dengan latar 

belakang pemahaman keagamaan yang beragam. Ia menyebutkan bahwa terdapat 

dua agama yang dominan serta satu kelompok penghayat kepercayaan Sunda 

Wiwitan yang hidup berdampingan dalam satu wilayah administratif. Menurutnya, 

“meskipun masyarakat Cigugur memiliki latar belakang agama dan pemikiran 

yang berbeda-beda, semuanya bisa hidup rukun dan damai. Prinsip tolong-

menolong sudah menjadi pedoman hidup sehari-hari warga Cigugur” (Oyo 

Sutaryo, wawancara personal, 2 Agustus 2024). Pernyataan tersebut menegaskan 

bahwa kerukunan di Cigugur bukanlah kondisi yang terbentuk secara kebetulan, 

melainkan hasil dari internalisasi nilai solidaritas sosial yang dijaga secara kolektif 

oleh masyarakat lintas agama dan kepercayaan dalam kehidupan sehari-hari. 

Ba Aang Taufik selaku ketua LPM Kelurahan Cigugur pada suatu 

kesempatan juga menjelaskan bahwasanya: 

“Menjadi suatu kebanggaan bisa hidup dan tinggal di tengah-

tengah masyarakat yang beragam. Masyarakat yang heterogen dengan 

berbagai kegiatan keagamaan dan tradisi yang berbeda-beda menjadi 

cirikhas tersendiri dari Cigugur. Miniatur Indonesia menjadi sebutan yang 



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama… 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 267 

tepat melihat berbagai keragaman suku, agama, ras dan budaya yang ada 

di Cigugur. Keragaman ini menjadi faktor eratnya hubungan antara umat 

beragama. Bahkan banyak dari kegiatan yang dilakukan oleh umat Katolik 

dibantu oleh umat Islam, maupun sebaliknya. Senyum ramah dan canda 

tawa selalu menghiasi hari-hari di Cigugur. Adzan yang berkumandang, 

dentuman Bel Gereja, tradisi seperti Seren Tahun yang dipelopori oleh 

masyarakat dari Sunda Wiwitan tidak pernah menjadi permasalahan di 

Cigugur.” (Wawancara dengan Ba Aang, Ketua LPM (Lembaga 

Pemberdayaan Masyarakat) Cigugur, 2 Agustus 2024). 

Senada dengan pandangan Lukman Hakim Saifuddin, toleransi dipahami 

sebagai sikap memberi ruang dan tidak mengganggu hak orang lain untuk memeluk 

keyakinan, mengekspresikan ajaran agamanya, serta menyampaikan pandangan, 

meskipun berbeda dengan keyakinan yang dianut oleh diri sendiri. Toleransi tidak 

menuntut persetujuan terhadap perbedaan tersebut, melainkan kesediaan untuk 

hidup berdampingan secara damai dalam keragaman (Saifuddin, 2019). Dengan 

demikian, toleransi mengandung sikap keterbukaan, kelapangan dada, 

kesukarelaan, dan kelembutan dalam menyikapi perbedaan. Sikap ini selalu disertai 

dengan rasa hormat terhadap martabat manusia, penerimaan terhadap pihak lain 

sebagai bagian dari komunitas sosial yang sama, serta kecenderungan untuk 

berpikir positif dalam interaksi lintas identitas. Dalam konteks masyarakat 

majemuk, toleransi menjadi fondasi penting bagi terwujudnya kerukunan dan 

moderasi beragama, karena memungkinkan perbedaan keyakinan dikelola tanpa 

konflik dan kekerasan (Munif, 2023). 

Sedangkan radikalisme, atau kekerasan, dalam konteks moderasi beragama 

ini dipahami sebagai suatu ideologi (ide atau gagasan) dan paham yang ingin 

melakukan perubahan pada sistem sosial dan politik dengan menggunakan cara-

cara kekerasan/ekstrem atas nama agama, baik kekerasan verbal, fisik dan pikiran. 

Inti dari tindakan radikalisme adalah sikap dan tindakan seseorang atau kelompok 

tertentu yang menggunakan cara-cara kekerasan dalam mengusung perubahan yang 

diinginkan. Kelompok radikal umumnya menginginkan perubahan tersebut dalam 

tempo singkat dan secara drastis serta bertentangan dengan sistem sosial yang 

berlaku. 

 

 



Choiri et al. 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 268 

Analisis Tradisi Ondangan Melalui Empat Pilat Moderasi Beragama 

Kata moderasi berasal dari Bahasa Latin “moderâtio”, yang berarti ke-

sedang-an (tidak kelebihan dan tidak kekurangan). Kata itu juga berarti penguasaan 

diri (dari sikap sangat kelebihan dan kekurangan). Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(KBBI) menyediakan dua pengertian kata moderasi, yakni: pengurangan kekerasan, 

dan penghindaran keekstreman. Jika dikatakan, “orang itu bersikap moderat”, 

kalimat itu berarti bahwa orang itu bersikap wajar, biasa-biasa saja, dan tidak 

ekstrem. 

Dalam bahasa Inggris, kata moderation sering digunakan dalam pengertian 

average (rata-rata), core (inti), standard (baku), atau non-aligned (tidak berpihak). 

Secara umum, moderat berarti mengedepankan keseimbangan dalam hal 

keyakinan, moral, dan watak, baik ketika memperlakukan orang lain sebagai 

individu, maupun ketika berhadapan dengan institusi negara (Hakim, 2019). 

Adapun lawan kata moderasi adalah berlebihan, atau tatharruf dalam 

bahasa Arab, yang mengandung makna extreme, radical, dan excessive dalam 

bahasa Inggris. Kata extreme juga bisa berarti “berbuat keterlaluan, pergi dari ujung 

ke ujung, berbalik memutar, mengambil tindakan/ jalan yang sebaliknya”. Dalam 

KBBI, kata ekstrem didefinisikan sebagai “paling ujung, paling tinggi, dan paling 

keras. 

Moderasi dapat dianalogikan sebagai bandul jam yang bergerak dari satu 

sisi ke sisi lain, namun selalu cenderung kembali menuju titik pusat (centripetal). 

Artinya, moderasi bukanlah kondisi yang statis, melainkan suatu sikap dinamis 

yang senantiasa berada dalam proses negosiasi dan pergumulan nilai di tengah 

kehidupan masyarakat. Sikap moderat lahir dari upaya terus-menerus untuk 

menyeimbangkan berbagai kecenderungan ekstrem yang berada di kanan dan kiri, 

sehingga moderasi beragama tidak dapat dipahami sebagai posisi netral yang pasif, 

melainkan sebagai proses aktif dalam mengelola perbedaan dan ketegangan nilai 

yang ada (Kementerian Agama RI, 2019; Munif, 2023). Oleh karena itu, 

pengukuran moderasi beragama harus mampu menggambarkan bagaimana proses 

konsentrasi dan interaksi nilai tersebut berlangsung dalam praktik sosial 

masyarakat. 

Kementerian Agama Republik Indonesia dalam buku Moderasi Beragama 

merumuskan empat pilar utama moderasi beragama, yaitu komitmen kebangsaan, 

toleransi, anti-kekerasan, dan sikap akomodatif terhadap budaya lokal 



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama… 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 269 

(Kementerian Agama RI, 2019). Keempat pilar ini digunakan sebagai kerangka 

untuk menilai sejauh mana moderasi beragama dipraktikkan oleh individu maupun 

kelompok dalam konteks masyarakat Indonesia yang majemuk, sekaligus untuk 

mengidentifikasi tingkat kerentanan terhadap sikap ekstremisme dan intoleransi. 

Pengenalan terhadap kerentanan tersebut penting agar dapat dirumuskan langkah-

langkah strategis dalam penguatan moderasi beragama secara berkelanjutan 

(Sudrimo, 2024). 

Komitmen kebangsaan meruan pilar fundamental dalam moderasi 

beragama karena berkaitan langsung dengan cara pandang, sikap, dan praktik 

keberagamaan seseorang terhadap konsensus dasar kebangsaan. Aspek ini 

mencakup penerimaan terhadap Pancasila sebagai ideologi negara, kesetiaan pada 

Negara Kesatuan Republik Indonesia, serta penghormatan terhadap prinsip-prinsip 

konstitusional yang tertuang dalam Undang-Undang Dasar 1945 beserta regulasi 

turunannya. Komitmen kebangsaan menjadi indikator penting untuk melihat aah 

praktik keagamaan justru memperkuat persatuan nasional atau sebaliknya 

berpotensi menimbulkan fragmentasi sosial (Saifuddin, 2019; Munif, 2023). 

Toleransi sebagai pilar kedua dimaknai sebagai sikap memberi ruang dan 

tidak mengganggu hak orang lain untuk memeluk, mengekspresikan, dan 

menjalankan keyakinannya, meskipun berbeda dengan keyakinan yang dianut oleh 

diri sendiri. Toleransi tidak menuntut persetujuan atas perbedaan tersebut, 

melainkan kesediaan untuk hidup berdampingan secara damai. Sikap ini mencakup 

keterbukaan, kelapangan dada, kesukarelaan, serta penghormatan terhadap 

martabat pihak lain sebagai bagian dari komunitas sosial yang sama. Dalam konteks 

moderasi beragama, toleransi terutama ditekankan pada relasi antaragama, baik 

dalam ranah sosial maupun publik, tanpa mengesampingkan pentingnya toleransi 

dalam aspek kehidupan lainnya (Saifuddin, 2019; Hariyanto, 2022). 

Pilar anti-kekerasan menegaskan bahwa moderasi beragama hanya dapat 

terwujud secara berkelanjutan apabila ekspresi keberagamaan tidak dilakukan 

melalui cara-cara koersif atau destruktif. Sikap terbuka, dialogis, serta kesediaan 

mengendalikan ego kelompok menjadi prasyarat penting dalam mencegah 

terjadinya kekerasan atas nama agama. Penolakan terhadap kekerasan, baik fisik 

maupun simbolik, memungkinkan terciptanya kehidupan sosial yang rukun, aman, 

tenteram, dan damai, karena perbedaan dipahami sebagai realitas sosial yang harus 

dikelola secara etis dan bermartabat (Kementerian Agama RI, 2019; Munif, 2023). 



Choiri et al. 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 270 

Adapun pilar akomodatif terhadap budaya lokal menekankan pentingnya 

penerimaan terhadap tradisi dan kearifan lokal sebagai bagian dari ekspresi 

keberagamaan masyarakat. Sikap ini mengakui bahwa budaya lokal dapat berfungsi 

sebagai medium perekat sosial yang efektif dalam menjaga kerukunan. Penerimaan 

terhadap perbedaan budaya, selama tidak bertentangan dengan nilai-nilai 

kemanusiaan universal, membantu masyarakat menghindari sikap eksklusif, 

prasangka, dan kecemburuan sosial yang berpotensi merusak harmoni. Dengan 

demikian, keterbukaan dan kelapangan dada dalam menyikapi budaya lokal 

menjadi prinsip dasar bagi terwujudnya toleransi dan moderasi beragama yang 

berkelanjutan (Pranowo, 2022; Sudrimo, 2024). 

Penyebutan Cigugur sebagai “Miniatur Indonesia” menunjukkan komitmen 

kebangsaan yang kuat, di mana keragaman budaya dan agama tidak hanya diakui 

tetapi juga dirayakan. Keragaman ini menjadi pondasi bagi persatuan dan kesatuan 

masyarakat, mencerminkan semangat Bhinneka Tunggal Ika yang menjadi salah 

satu pilar penting dalam moderasi beragama. Hasil wawancara yang disampaikan 

oleh Tono mengenai Tradisi Ondangan di Cigugur memiliki relevansi yang kuat 

dengan keempat pilar moderasi beragama. Pertama, Tradisi Ondangan 

mencerminkan komitmen kebangsaan melalui praktik gotong royong dan 

kebersamaan antar warga, meskipun mereka memiliki latar belakang keyakinan 

yang berbeda. Ini menunjukkan bahwa nilai-nilai persatuan dan kesatuan bangsa 

tetap dijaga dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari.  

Kedua, tradisi ini menekankan pentingnya hidup damai dan harmonis, di 

mana umat Muslim dan Katolik saling membantu dan mendukung dalam kegiatan 

keagamaan masing-masing. Ini menunjukkan penolakan terhadap kekerasan dan 

konflik antar agama, serta memperlihatkan bahwa kerukunan dan kedamaian lebih 

diutamakan. 

Ketiga, Dalam tradisi Ondangan, toleransi jelas terlihat dengan saling 

menghadiri dan membantu dalam kegiatan keagamaan, terlepas dari perbedaan 

keyakinan. Warga Muslim dan Katolik menunjukkan rasa hormat terhadap satu 

sama lain, memperkuat semangat kebersamaan dan pengertian di antara komunitas 

yang berbeda agama. 

Keempat, Tradisi ini meruan bagian dari kearifan lokal yang telah 

diwariskan oleh leluhur, dan tetap dipertahankan hingga kini. Dengan 

mempertahankan tradisi seperti Ondangan, masyarakat Cigugur menunjukkan 



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama… 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 271 

bagaimana budaya lokal dapat diakomodasi dan dipertahankan dalam konteks 

kehidupan beragama, tanpa mengabaikan ajaran agama masing-masing. 

Tidak hanya itu Yaya juga memberi komentar mengenai Cigugur sebagai 

miniatur Indonesia yang mana memiliki relevansi kuat dengan keempat pilar 

moderasi beragama. Penyebutan Cigugur sebagai “Miniatur Indonesia” 

menunjukkan komitmen kebangsaan yang kuat, di mana keragaman budaya dan 

agama tidak hanya diakui tetapi juga dirayakan. Keragaman ini menjadi pondasi 

bagi persatuan dan kesatuan masyarakat, mencerminkan semangat Bhinneka 

Tunggal Ika yang menjadi salah satu pilar penting dalam moderasi beragama. 

Moderasi beragama harus dipahami sebagai sikap beragama yang seimbang 

antara pengamalan agama sendiri (eksklusif) dan penghormatan kepada praktik 

beragama orang lain yang berbeda keyakinan (inklusif). Keseimbangan atau jalan 

tengah dalam praktik beragama ini niscaya akan menghindarkan kita dari sikap 

ekstrem berlebihan, fanatik dan sikap revolusioner dalam beragama. Seperti telah 

diisyaratkan sebelumnya, moderasi beragama meruan solusi atas hadirnya dua 

kutub ekstrem dalam beragama, kutub ultra-konservatif atau ekstrem kanan di satu 

sisi, dan liberal atau ekstrem kiri di sisi lain. 

Tingginya tingkat toleransi di Cigugur terlihat jelas dalam contoh saling 

membantu dalam perayaan hari raya agama yang berbeda. Masyarakat tidak hanya 

hidup berdampingan dengan damai, tetapi juga aktif dalam mendukung dan 

merayakan kebahagiaan serta kebutuhan satu sama lain, terlepas dari perbedaan 

keyakinan. Praktik tolong-menolong dalam pengurusan jenazah dan dalam 

perayaan hari raya agama menunjukkan bahwa masyarakat Cigugur sangat 

akomodatif terhadap kebudayaan lokal. Tradisi dan budaya setempat tetap 

dijunjung tinggi, dan mereka berhasil mengintegrasikan ajaran agama dengan nilai-

nilai budaya lokal, tanpa mengorbankan salah satu dari keduanya. 

Selain itu menyadur data dari pernyataan dari Ba Yono Rahmansyah, selaku 

Camat Cigugur, dalam diskusinya dengan mahasiswa KKN Moderasi Beragama se-

Indonesia, memiliki relevansi dengan keempat pilar moderasi beragama. Ba Yono 

menyampaikan kebanggaannya atas kerukunan di Cigugur, yang menunjukkan 

komitmen kebangsaan kuat di tengah masyarakat yang berbeda latar belakang 

agama. Ini mencerminkan bahwa semangat persatuan dalam keberagaman, yang 

meruan inti dari komitmen kebangsaan, dihayati dan dipraktikkan oleh masyarakat 

Cigugur (Rahmansyah, 2024). 



Choiri et al. 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 272 

Pernyataan bahwa tidak ada perselisihan antar umat beragama di Cigugur 

menyoroti pentingnya sikap anti kekerasan yang telah diterapkan oleh masyarakat. 

Masyarakat Cigugur berhasil menjaga hubungan yang harmonis tanpa konflik, 

berbeda dengan banyaknya kasus intoleransi di tempat lain. Ini menggarisbawahi 

komitmen mereka untuk menolak kekerasan dalam bentuk apapun. 

Ba Yono menekankan bahwa masyarakat Cigugur, meskipun memiliki latar 

belakang yang berbeda, hidup dalam harmoni tanpa ada perselisihan. Ini 

menunjukkan tingginya tingkat toleransi di Cigugur, di mana perbedaan agama dan 

keyakinan tidak menjadi sumber konflik, melainkan menjadi kekuatan untuk hidup 

berdampingan dengan damai (Rahmansyah, 2024). 

Meskipun tidak disebutkan secara eksplisit, keberhasilan Cigugur dalam 

menjaga kerukunan di tengah perbedaan kemungkinan besar terkait dengan cara 

mereka mengakomodasi kebudayaan lokal dalam kehidupan sehari-hari. Ba Oyo 

Sutaryo, Lurah Cigugur, bependapat bahwa kerukunan dan kedamaian di Cigugur 

yang melibatkan masyarakat dengan latar belakang agama yang berbeda-beda, 

sangat relevan dengan keempat pilar moderasi beragama. Dengan adanya dua 

agama yang dominan dan satu kelompok Penghayat Sunda Wiwitan, Cigugur 

mencerminkan semangat Bhinneka Tunggal Ika dalam kehidupan sehari-hari. 

Keharmonisan ini menunjukkan bahwa masyarakat Cigugur memiliki komitmen 

yang kuat terhadap persatuan bangsa, terlepas dari perbedaan keyakinan dan tradisi 

(Wawancara dengan Ba Oyo, Lurah Cigugur, 2 Agustus 2024). Keunikan 

Kelurahan Cigugur adalah dimana masyarakat dari berbagai latar belakang agama 

dan kepercayaan hidup berdampingan dengan rukun, serta menunjukkan tingkat 

toleransi yang tinggi. Masyarakat Cigugur mampu menghargai dan menerima 

perbedaan, sehingga menciptakan lingkungan yang harmonis dan penuh pengertian 

(Wawancara dengan Ba Oyo, Lurah Cigugur, 2 Agustus 2024). 

Kehadiran kelompok Penghayat Sunda Wiwitan di tengah masyarakat yang 

mayoritas beragama menunjukkan bahwa budaya lokal dan kepercayaan asli 

dihargai dan diterima. Prinsip tolong-menolong yang menjadi pedoman hidup 

masyarakat Cigugur adalah salah satu bentuk akomodasi terhadap kebudayaan 

lokal. Oleh karena itu, secara keseluruhan, pernyataan ini menegaskan bahwa 

masyarakat Cigugur telah berhasil mengimplementasikan keempat pilar moderasi 

beragama dalam kehidupan mereka sehari-hari, menciptakan lingkungan yang 

harmonis dan damai di tengah keberagaman, khususnya masyarakat Cigugur. 



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama… 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 273 

 

IV. KESIMPULAN 

Secara umum dapat disimpulkan bahwa Tradisi Ondangan di Cigugur tetap 

terpelihara dengan baik karena diwariskan secara turun-temurun dan telah menjadi 

bagian dari pandangan hidup masyarakat yang menekankan pentingnya menjaga 

hubungan sosial, kebersamaan, dan nilai-nilai moderasi beragama guna 

mewujudkan keharmonisan dan toleransi antarumat beragama. Tradisi ini berakar 

sejak masa penjajahan Belanda, ketika masyarakat lintas agama bersatu melawan 

penjajah, dan semangat kebersamaan tersebut terus hidup hingga kini melalui 

budaya gotong royong, saling menghargai, serta prinsip “berbeda pemahaman 

tetapi tetap saling sepengertian,” bahkan dalam konteks keberagaman agama dalam 

satu keluarga. Bentuk-bentuk praktik Ondangan tampak dalam berbagai kegiatan 

sosial dan keagamaan, seperti saling membantu dalam hajatan, keterlibatan lintas 

agama dalam perayaan hari besar keagamaan, distribusi daging kurban, perayaan 

Natal, hingga kerja sama dalam proses pemakaman, yang semuanya menunjukkan 

bahwa perbedaan agama justru mempererat ikatan sosial. Keseluruhan praktik 

Ondangan ini mencerminkan penerapan empat pilar moderasi beragama, yaitu 

komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan penerimaan terhadap budaya 

lokal, sehingga menjadikan Cigugur sebagai contoh nyata harmoni dan integrasi 

sosial di tengah keberagaman. 

 

References 

Admin. 2022. Deskripsi Singkat Wilayah Cigugur. Diakses pada 21.00, 01 

September 2024 Deskripsi Singkat Wilayah Kelurahan Cigugur, Kecamatan 

Kuningan, Kabupaten Kuningan (kuningankab.go.id) 

Apriyana, F. (2025). Manajemen pengetahuan dalam melestarikan tradisi Seren 

Taun di Cigugur Kuningan. Informatio: Journal of Library and Information 

Science, 5(1), 95–110.  

Arifin, Noor. 2017. Ilmu Sosial Dasar. (Bandung: Pustaka setia). 

Balitbang KEMENAG. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Kementerian Agama 

RI. 

Bennett, J. (2019). The Changing Meaning of Christmas in a Globalized World. 

Journal of Cultural Studies,  2(3), 178-192. 



Choiri et al. 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 274 

BPS Kabupaten Kuningan. (2023). Profil Kabupaten Kuningan. Kuningan: Badan 

Pusat Statistik. 

E-Jurnal IAIN Sorong 

Fauzi, M. (2019). The Spiritual Significance of Idul Fitri in Islamic Tradition. 

Islamic Studies Review, 14(3), 89-101. 

Green, R. (2021). Interfaith Dialogue and Christmas Celebrations: A New 

Perspective. Journal of Interreligious Studies, 29(4), 109-122. 

Hariyanto, D. (2022). Pola interaksi sosial komunitas Sunda Wiwitan dalam 

membangun kerukunan hidup antar umat beragama di Cigugur. Poros 

Onim: Jurnal Sosial Keagamaan, (artikel).  

Hidayat, A., & Nugroho, S. (2021). Tradisi sosial dan kohesi masyarakat dalam 

budaya gotong royong di Indonesia. Jurnal Antropologi Sosial Indonesia, 

42(2), 155–168. 

IAIFA Journal 

Iskandar, S. (2020). Halal Bi Halal: The Social and Religious Dynamics of Idul 

Fitri in Indonesia. Journal of Indonesian Social and Cultural Studies, 18(2), 

45-58. 

Jones, P. (2022). Commercialization and Charity: The Double-Edged Sword of 

Modern Christmas. Business Ethics and Society, 10(1), 67-83. 

Jurnal Universitas Padjadjaran 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

LPM Cigugur. (2024). Wawancara oleh Irfandi. "Tradisi Ondangan di Cigugur dan 

Nilai Moderasi Beragama. (Rumah  Yaya, 20 Agustus 2024). 

Mulyadi, A. (2020). Zakat Fitrah: The Practice and Impact on Indonesian Society. 

Journal of Islamic Economics and Finance, 12(1), 32-44. 

Munif, M. (2023). Kebijakan moderasi beragama di Indonesia. Dirasah: Jurnal, 

(artikel).  

Pranowo, B. (2022). Transformasi tradisi lokal dalam masyarakat modern 

Indonesia. Jurnal Sosiologi Reflektif, 16(1), 45–60. 

Prasetyo, R. (2021). Mudik: Cultural Identity and Mobility during Idul Fitri in 

Indonesia. Journal of Transportation and Society, 7(2), 120-134. 

Pratama, R. (2020). The Dynamics of Animal Welfare in Idul Adha Sacrifices. 

Journal of Environmental and Religious Ethics, 19(3), 45-59. 



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama… 

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 275 

Pratama, R. (2020). Transformasi Hajatan: Dari Adat ke Modernitas. Indonesian 

Cultural Review, 22(2), 45-60. 

Putri, A. (2022). Inovasi dan Tradisi dalam Pelaksanaan Hajatan Modern 

Rahman, A. (2020). The Spiritual and Social Dimensions of Idul Adha. Journal of 

Islamic Studies, 15(2), 34-48. 

Rumah Jurnal IAIN Fattahul Muluk Papua 

Santoso, B. (2023). Dilema Modernisasi dalam Hajatan: Menjaga Tradisi di Tengah 

Perubahan. Indonesian Journal of Cultural Preservation, 11(2), 57-70. 

Sari, N. (2021). Idul Adha Traditions in Indonesia: A Regional Perspective. Journal 

of Cultural Heritage and Religion, 12(4), 97-111. 

Sari, N. (2021). Kebersamaan dalam Tradisi Hajatan: Studi Kasus di Desa Jawa. 

Journal of Anthropology, 18(1), 34-50. 

Sarifandi, S. I., Irwanda, I., & Ma’ali, D. Y. (2023). Dari Nasionalisme Hingga Anti 

Kekerasan Membaca Indikator Moderasi Beragama Melalui 

Hadits. TOLERANSI: Media Ilmiah Komunikasi Umat Beragama, 15(2), 

137-153. 

Sembiring, Tamaulina, DKK. 2024. Metodologi Penelitian, (teori dan Praktik). (CV 

Saba Jaya Publisher: Karawang). Hal 10. 

Smith, A. (2020). Environmental Consciousness and the Evolution of Christmas 

Traditions. Green Living Quarterly, 15(2), 34-47. 

Sudrimo, S. N. (2024). Tingkat Moderasi Beragama Mahasiswa Institut Agama 

Islam Negeri Sorong. Tasamuh: Jurnal Studi Islam, 16(1), 148-169.  

Syukur, H. (2024). Implementasi toleransi beragama dalam tradisi upacara Seren 

Taun. 

Van Peursen, C.A. 1988. Strategi Kebudayaan. Yogyakarta: Kanisius. 

Wirawan, I. (2019). Makna Sosial dan Budaya dalam Tradisi Hajatan di Indonesia. 

Journal of Cultural Studies, 15(4), 97-112. 

Yaya, B. (2024). Wawancara oleh Irfandi. "Tradisi Ondangan di Cigugur dan Nilai 

Moderasi Beragama. (Rumah  Yaya, 20 Agustus 2024). 

Zuhdi, M. (2019). Kurban and Social Solidarity in Indonesian Society. Indonesian 

Journal of Social and Religious Studies, 18(1), 22-36. 


