ISSN 2614-3461 (p) 2598-3865

http:/ /ejournal.uin-suka.ac.id / pusat/panangkaran
Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat
Vol. 9 No. 2 (Juli - Desember 2025)

https:/ /doi.org/10.14421/ panangkaran.v9i2.4053

hlm. 254-275

TRADISI ONDANGAN DI CIGUGUR:
ANALISIS NILAI MODERASI BERAGAMA
BERDASARKAN TEORI EMPAT PILAR
MODERASI BERAGAMA

Abdul Mun'em Choiri
munimstbd11@gmail.com
UIN Sunan Ampel Surabaya, Indonesia

Fikrul Maarif Saleh
fikrulmaarifd@gmail.com
UIN Alauddin Makassar, Indonesia

Ida Farida
idafarida61102@gmail.com
UIN Kiai Haji Achmad Siddig Jember, Indonesia

Irfandi Andika Putra
irfandriandikap@gmail.com
UIN Imam Bonjol Padang, Indonesia

Irma Riyani
irmariyani@uinsgd.ac.id
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

Salma Fauziah
salmafauziah450@gmail.com
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

Abstract

This study delves into the Ondangan tradition of Cigugur, a cultural practice
rich in communal and spiritual significance, through the lens of the Four
Pillars of Religious Moderation. The Ondangan tradition, deeply rooted in
the social fabric of Cigugur offers a unique window into how religious
moderation can be practiced and upheld in a diverse society. By employing
a descriptive-qualitative approach, this research uncovers how the four
pillars—national commitment, tolerance, non-violence, and cultural

@@@@ Jurnal Panangkaran disebarluaskan di bawah ketentuan Creative Commons
TAETETE Attribution-NonCommercial-NoDerrivatives 4.0 International License



http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1515640468&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1501234154&1&&
http://ejournal.uin-suka.ac.id/pusat/panangkaran
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
mailto:munimstbd11@gmail.com
mailto:fikrulmaarif9@gmail.com
mailto:idafarida61102@gmail.com
mailto:irfandriandikap@gmail.com
mailto:irmariyani@uinsgd.ac.id
mailto:salmafauziah450@gmail.com

Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama...

accommodation—are intricately woven into this tradition. The findings
reveal that Ondangan not only nurtures social cohesion and mutual respect
among diverse religious groups but also embodies a living example of how
local traditions can harmonize with broader religious values. This study
highlights the Ondangan tradition as a powerful model for fostering
inclusivity, promoting peace, and preserving cultural identity in a pluralistic
world.
Keywords: Cigugur, Ondangan, Religios Moderation.

Abstrak

Penelitian ini menganalisis tradisi Ondangan di Cigugur, Jawa Barat,
melalui lensa nilai moderasi beragama berdasarkan teori empat pilar
moderasi. Tradisi Ondangan meruan bagian dari kehidupan sosial-budaya
masyarakat Cigugur yang diangkat sebagai contoh pengaplikasian nilai-
nilai moderasi beragama dalam praktik keagamaan lokal. Dengan
menggunakan metode kualitatif, penelitian ini mengidentifikasi empat pilar
moderasi beragama dalam pelaksanaan tradisi Ondangan. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa tradisi Ondangan mampu memperkuat komitmen
kebangsaan melalui kebersamaan dan gotong royong, meningkatkan
toleransi antarumat beragama, serta mengakomodasi nilai-nilai budaya
lokal tanpa mengabaikan prinsip-prinsip agama. Tradisi ini mencerminkan
penerapan moderasi beragama yang dapat menjadi model bagi komunitas
lain dalam menjaga keharmonisan sosial dan keberagaman.

Kata kunci: Cigugur, Ondangan, Moderasi Beragama.

I. PENDAHULUAN

Indonesia sebagai negara yang luas dan majemuk menyimpan kekayaan budaya
lokal yang beragam dan menjadi fondasi penting bagi kohesi sosial. Namun, pada
saat yang sama, masyarakat Indonesia juga menghadapi tantangan kontemporer
berupa menguatnya polarisasi identitas, munculnya prasangka antarkelompok, serta
kerentanan konflik berbasis agama dan budaya pada ruang-ruang sosial tertentu.
Karena itu, penelitian mengenai praktik-praktik lokal yang terbukti mampu
merawat harmoni menjadi penting, bukan hanya sebagai dokumentasi budaya,
tetapi juga sebagai rujukan strategi sosial untuk memperkuat kerukunan dan social
cohesion pada masyarakat plural (Munif, 2023).

Salah satu wilayah yang menarik dalam konteks ini adalah Kelurahan
Cigugur, Kabupaten Kuningan, Jawa Barat, sebuah kawasan kaki gunung yang
dikenal kuat dengan kultur Sunda dan tradisi kesantunan sosialnya. Dalam

keseharian, masyarakat terbiasa menggunakan ungkapan “punten” sebagai penanda

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 255



Choiri et al.

etika pergaulan, penghormatan, dan pengendalian diri dalam interaksi sosial. Selain
kekhasan budaya, Cigugur juga meruan ruang hidup masyarakat lintas
agama/kepercayaan yang relatif harmonis. Penduduknya menganut Islam, Kristen
Protestan, Katolik, Hindu, serta penghayat kepercayaan (termasuk Sunda Wiwitan).
Berdasarkan data pemetaan Geographic Information System (GIS) yang dihimpun
Mahasiswa KKN Moderasi Beragama Kelurahan Cigugur tahun 2024 (cakupan
RW 08 dan RW 09), komposisi penganut agama/kepercayaan setempat didominasi
Katolik (58,2%), Islam (37,7%), serta penghayat kepercayaan tertentu (5,1%).
Keragaman ini tercermin dalam praktik sosial yang melibatkan lintas iman pada
berbagai peristiwa sosial, seperti tradisi saling berkunjung pada hajatan, serta
keterlibatan warga lintas agama dalam aktivitas komunal yang memperkuat relasi
sosial (Hariyanto, 2022).

Selain aspek sosial-keagamaan, kehidupan ekonomi masyarakat Cigugur
banyak ditopang sektor pertanian dan peternakan, disertai pemanfaatan sumber
daya alam setempat. Dalam ruang hidup yang demikian, harmoni bukanlah sesuatu
yang hadir secara otomatis, melainkan dibangun melalui mekanisme sosial dan
tradisi yang bekerja sebagai “jembatan” lintas identitas. Di titik inilah urgensi
penelitian ini diletakkan: meskipun Cigugur dikenal sebagai contoh kerukunan,
dinamika modern (perubahan gaya hidup, pergeseran nilai, serta melemahnya
transmisi pengetahuan budaya antargenerasi) berpotensi mengikis praktik-praktik
lokal yang selama ini menjadi penopang harmoni. Sejumlah studi tentang tradisi
lokal Cigugur menunjukkan bahwa keberlanjutan tradisi menghadapi tantangan di
era modern sehingga memerlukan penguatan strategi pelestarian dan pewarisan
nilai (Apriyana, 2025). Artinya, mengkaji tradisi yang berperan langsung dalam
merawat kerukunan menjadi penting agar nilai sosialnya dapat dipahami,
dirumuskan, dan direplikasi secara lebih luas.

Salah satu tradisi yang hidup kuat di Cigugur adalah Tradisi Ondangan,
yaitu kebiasaan membantu dan hadir dalam rangkaian perayaan/aktivitas sosial-
keagamaan warga, lintas agama dan lintas identitas. Ondangan bukan sekadar
aktivitas sosial, melainkan praktik budaya yang mengaktifkan solidaritas, gotong
royong, dan penguatan ikatan sosial. Dalam praktiknya, Ondangan menjadi ruang
perjumpaan yang menurunkan jarak sosial antarkelompok dan memperluas rasa
memiliki dalam komunitas, sehingga berpotensi menjadi mekanisme kultural untuk

menjaga kerukunan pada masyarakat plural.

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 256



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama...

Penelitian ini menempatkan Tradisi Ondangan dalam kerangka moderasi
beragama. Moderasi beragama di Indonesia (dalam arus kebijakan dan diskursus
akademik terkini) lazim dipahami melalui empat indikator/pilar, yaitu: (1)
komitmen kebangsaan, (2) toleransi, (3) anti-kekerasan, dan (4) akomodatif
terhadap budaya lokal (Munif, 2023; Sarifandi, 2023). Komitmen kebangsaan
mengacu pada penerimaan terhadap konsensus nasional (Pancasila, UUD 1945,
NKRI, dan Bhinneka Tunggal Ika) serta kesediaan memelihara persatuan di atas
kepentingan kelompok. Toleransi merujuk pada kemampuan menghormati
perbedaan keyakinan dan memberi ruang pada pihak lain untuk menjalankan
ibadah/identitasnya secara bermartabat. Anti-kekerasan menekankan penolakan
terhadap cara-cara koersif dan kekerasan dalam mengekspresikan atau
mempertahankan keyakinan, serta mengedepankan dialog dan penyelesaian damai.
Sementara akomodatif terhadap budaya lokal berarti kesediaan menerima dan
mengintegrasikan praktik budaya setempat selama tidak bertentangan dengan
prinsip dasar kemanusiaan sebagai medium membangun relasi sosial yang damai
(Munif, 2023; Sudrimo, 2024).

Untuk menunjukkan posisi penelitian ini, beberapa penelitian terdahulu
relevan dicatat. Pertama, studi Hariyanto (2022) menelaah pola interaksi sosial
komunitas Sunda Wiwitan di Cigugur dalam membangun kerukunan antarumat
beragama, dengan penekanan pada mekanisme sosial yang menjaga hubungan
lintas iman. Kedua, Syukur (2024) menunjukkan bagaimana tradisi Seren Taun
dapat berperan sebagai payung toleransi dan ruang integrasi sosial pada masyarakat
plural Cigugur. Ketiga, Apriyana (2025) menyoroti tantangan pelestarian tradisi di
Cigugur melalui perspektif manajemen pengetahuan, menekankan pentingnya
pewarisan nilai agar tradisi tetap bertahan di era modern. Tiga penelitian tersebut
memperkaya pemahaman tentang Cigugur sebagai ruang toleransi dan tradisi
sebagai penopang harmoni, namun belum secara spesifik memusatkan analisis pada
Tradisi Ondangan dan pemetaannya ke dalam empat pilar moderasi beragama.

Berdasarkan celah tersebut, penelitian ini memiliki kebaruan pada dua sisi.
Pertama, penelitian ini memfokuskan kajian pada Tradisi Ondangan sebagai praktik
sosial lintas agama/kepercayaan yang operasional (terlihat dalam tindakan
keseharian), bukan hanya pada ritus besar atau seremoni tahunan. Kedua, penelitian
ini memetakan nilai dan praktik Ondangan secara sistematis dengan kerangka

empat pilar moderasi beragama, sehingga dapat menjelaskan kontribusi tradisi ini

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 257



Choiri et al.

dalam merawat kerukunan serta kemungkinan replikasi nilai pada konteks
masyarakat plural lainnya.

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan menganalisis bagaimana nilai-
nilai moderasi beragama terwujud dalam Tradisi Ondangan di Cigugur berdasarkan
teori empat pilar moderasi. Melalui pemahaman yang lebih mendalam terhadap
tradisi ini, penelitian diharapkan dapat berkontribusi pada penguatan literatur
tentang moderasi beragama berbasis kearifan lokal, sekaligus memberi

rekomendasi konseptual bagi penguatan kohesi sosial pada masyarakat majemuk.

Il. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-
interpretatif dan model fenomenologis untuk menggali serta memahami makna dan
pengalaman hidup masyarakat terhadap Tradisi Ondangan di Kelurahan Cigugur,
Kabupaten Kuningan, Jawa Barat, khususnya dalam konteks sosial, budaya, dan
kehidupan beragama. Metode ini dipilih karena relevan untuk mengeksplorasi
pengalaman subjektif, pandangan, dan interaksi sosial masyarakat lintas agama dan
kepercayaan dalam mempertahankan tradisi lokal yang sarat dengan nilai toleransi,
gotong royong, kebersamaan, dan penerimaan terhadap perbedaan. Data penelitian
diperoleh melalui observasi langsung terhadap praktik Ondangan, termasuk
keterlibatan warga dalam kegiatan sosial-keagamaan, bantuan tenaga dan materi,
serta bentuk interaksi sosial sehari-hari, disertai keterlibatan terbatas peneliti dalam
aktivitas komunal guna memperoleh pemahaman kontekstual yang mendalam.
Selain itu, pengumpulan data dilakukan melalui wawancara semi-terstruktur
dengan tujuh informan yang dipilih secara purposive dari unsur tokoh masyarakat
dan warga umum, serta dokumentasi, sehingga penelitian ini tidak hanya memotret
Ondangan sebagai fenomena budaya, tetapi juga sebagai praktik sosial yang hidup
dan berperan penting dalam menjaga keharmonisan dan moderasi beragama di

masyarakat Cigugur.

1. PEMBAHASAN

Kelurahan Cigugur merupakan salah satu wilayah administratif di Kecamatan
Cigugur, Kabupaten Kuningan, Jawa Barat, dengan luas 291,91 hektar, berada pada
ketinggian 660 mdpl, beriklim tropis, serta terdiri dari 38 RT, 13 RW, dan 4

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 258



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama...

lingkungan. Di wilayah ini, berbagai tradisi lokal masih terpelihara, salah satunya
Tradisi Ondangan yang merupakan adat turun-temurun dan bagian dari pandangan
hidup masyarakat. Secara konseptual, tradisi dipahami sebagai pewarisan norma,
nilai, dan kebiasaan yang bersifat dinamis dan terus dipraktikkan dalam kehidupan
sosial. Hubungan erat antara masyarakat dan kebudayaan di Cigugur tampak jelas
melalui keberlanjutan Tradisi Ondangan, yang secara etimologis berarti undangan,
namun dalam praktiknya berkembang menjadi mekanisme sosial lintas agama dan
kepercayaan. Tradisi ini tidak hanya berbentuk undangan formal, tetapi menjadi
sarana solidaritas, penghormatan, dan kebersamaan sosial, seperti saling
mengunjungi saat hari besar keagamaan atau kehadiran lintas iman dalam berbagai
hajatan tanpa mencampuri ritual ibadah. Dengan demikian, Ondangan berfungsi
sebagai ruang perjumpaan sosial yang inklusif dan aman, sekaligus mencerminkan
dan mereproduksi nilai-nilai moderasi beragama terutama toleransi, sikap non-
eksklusif, dan penerimaan terhadap budaya lokal dalam kehidupan sehari-hari
masyarakat Cigugur..

a. Latar Belakang Tradisi Ondangan

Melalui wawancara yang dilakukan bersama Ba Aang Taufik selaku ketua LPM
(Lembaga Pemberdayaan Masyarakat) Cigugur dan Ba Yaya selaku tokoh Agama
Katolik di Cigugur menjelaskan bahwasanya Tradisi Ondangan meruan salah satu
tradisi yang berasal dari Kelurahan Cigugur Kecamatan Cigugur Kabupaten
Kuningan Provinsi Jawa Barat. Tradisi ini muncul sejak zaman penjajahan Belanda,
yang mana pada zaman itu warga Cigugur saling bekerja sama dalam berjuang
melawan penjejajah tanpa harus melihat latar belakang dari tiap orangnya.

Melalui wawancara dengan ba Tono selaku penduduk setempat
menjelaskan bahwasanya faktor turun-temurun juga menjadi salah satu alasan
hadirnya rasa saling menghargai dan saling membantu yang sangat kuat antar umat
beragama di Cigugur. Tidak sedikit ditemukan dalam satu rumah itu terdiri dari
beberapa penganut agama yang berbeda, namun didalamnya tidak pernah terjadi
perselisinan ataupun perpecahan. Saling mengingatkan dalam beribadah juga
menjadi salah satu alasan terciptanya kerukunan berkelanjutan di Cigugur. Seperti
umat Islam yang mengingatkan kepada umat Katolik akan Ibadah di Gereja dan
sebaliknya sebagaimana Umat Kristen mengingatkan kepada Umat Islam agar

melaksanakan ibadah Sholat ke Masjid.

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 259



Choiri et al.

Adanya rasa saling memahami dan menghormati antarumat beragama di
Cigugur, praktik saling membantu menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan
sosial masyarakat. Berdasarkan hasil observasi lapangan, peneliti menemukan
bahwa berbagai kegiatan sosial-keagamaan di Cigugur secara konsisten melibatkan
partisipasi lintas agama. Masyarakat dengan latar belakang keyakinan berbeda
secara aktif bekerja sama dalam menyelesaikan berbagai urusan komunal, baik
yang bersifat ritual maupun nonritual. Sebagai contoh, dalam beberapa kegiatan
keagamaan umat Islam, seperti hajatan keluarga dan peringatan hari besar
keagamaan, warga Katolik turut terlibat dalam pendirian tenda, penyediaan
konsumsi, serta persiapan teknis lainnya. Hal serupa juga terjadi sebaliknya, di
mana kegiatan umat Katolik, termasuk perayaan Natal, mendapatkan dukungan dari
warga Muslim dalam bentuk bantuan tenaga dan logistik. Temuan ini diperkuat
oleh hasil wawancara dengan tokoh masyarakat setempat yang menyatakan bahwa
praktik saling membantu tersebut telah berlangsung turun-temurun dan dipahami
sebagai bagian dari Tradisi Ondangan, bukan sebagai bentuk pencampuran
keyakinan (Wawancara Tokoh Adat Cigugur, 2024).

Bahkan dalam konteks yang lebih sensitif seperti pemakaman, masyarakat
lintas agama tetap menunjukkan solidaritas, mulai dari penyampaian informasi
kematian melalui pengeras suara masjid hingga keterlibatan dalam proses
pemakaman sesuai dengan tata cara agama masing-masing. Beberapa informan
juga menyebutkan bahwa kehadiran warga Katolik dalam doa bersama di rumah
duka umat Islam dimaknai sebagai ekspresi empati dan kebersamaan sosial, bukan
partisipasi ritual keagamaan (Wawancara Warga Cigugur, 2024). Pola interaksi
semacam ini sejalan dengan temuan penelitian sebelumnya yang menegaskan
bahwa praktik gotong royong lintas agama meruan manifestasi nyata dari nilai
toleransi dan moderasi beragama dalam masyarakat multikultural (Hariyanto, 2022;
Munif, 2023; Sudrimo, 2024).

Salah satu tokoh masyarakat Cigugur, Yaya, menjelaskan bahwa
terciptanya kerukunan sosial di wilayah tersebut tidak terlepas dari adanya
keselarasan cara pandang antarwarga dalam menyikapi perbedaan. Menurutnya,
prinsip “biarlah berbeda pemahaman, namun harus tetap saling sepengertian”
telah tertanam kuat dalam kesadaran kolektif masyarakat Cigugur dan diwariskan
secara turun-temurun sebagai pedoman hidup bersama (Yaya, wawancara personal,

14 Agustus 2024). Pandangan ini menunjukkan bahwa perbedaan keyakinan tidak

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 260



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama...

diposisikan sebagai sumber konflik, melainkan sebagai realitas sosial yang harus
dikelola melalui sikap saling memahami dan menghormati. Senada dengan hal
tersebut, Aang selaku Ketua Lembaga Pemberdayaan Masyarakat (LPM)
Kelurahan Cigugur menyampaikan bahwa faktor historis dan keturunan memiliki
peran penting dalam membentuk karakter masyarakat yang inklusif. la menegaskan
bahwa sejak generasi sebelumnya, masyarakat Cigugur telah terbiasa hidup
berdampingan dalam perbedaan latar belakang keagamaan, sehingga tercipta
kondisi sosial yang rukun, tenteram, aman, dan damai hingga saat ini (Aang,

wawancara personal, 14 Agustus 2024).

b. Betuk Tradisi Ondangan

Kegiatan saling tolong menolong antar umat beragama yang berada di Kelurahan
Cigugur ini atau yang biasa dikenal dengan tradisi Ondangan memiliki beberapa
contoh kegiatan sebagai bentuk rasa persatuan dan kesatuan umat beragama yang
berada di Cigugur. Kegiatan ini diikuti oleh banyak masyarakat tanpa memandang
latar belakang dari tiap orangnya. Perbedaan status dan juga pemahaman terhadap
keagamaan tidak menjadi halangan terhadap terlaksananya tradisi Ondangan di
Cigugur. Semakin banyaknya perbedaan maka semakin kuat kerja sama dan gotong
royong antar umat beragama dalam menyelesaikan suatu kegiatan.

Kehidupan yang berdampingan juga menjadi faktor pendorong terciptanya
kerja sama yang baik antar umat beragama. Setiap kegiatan yang ada di Cigugur
selalu melibatkan semua golongan masyrakat tanpa memandang latar belakangnya.
Dengan seiring berjalannya waktu kebersamaan itu menciptakan rasa kekeluargaan
yang harmonis. Contoh kegiatan yang tergolong ke dalam Tradisi Ondangan
sebagai berikut:

1. Hajatan

Hajatan merupakan tradisi budaya Indonesia yang merujuk pada acara perayaan
atau upacara adat untuk memperingati peristiwa penting dalam kehidupan individu
maupun komunitas, seperti pernikahan, kelahiran, khitanan, hingga kematian.
Tradisi ini tidak hanya bersifat seremonial, tetapi juga berfungsi sebagai medium
sosial yang memperkuat solidaritas, gotong royong, serta relasi antaranggota
masyarakat melalui pertukaran bantuan tenaga, materi, dan dukungan moral
(Koentjaraningrat, 2009; Hidayat & Nugroho, 2021). Hajatan memiliki makna

sebagai ungkapan rasa syukur kepada Tuhan, sarana mempererat silaturahmi,

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 261



Choiri et al.

penanda identitas budaya, serta cerminan nilai-nilai kebersamaan, kerja sama, dan
saling menghormati yang dijunjung oleh masyarakat setempat (Wirawan, 2019;
Sari, 2021). Meskipun mengalami transformasi seiring modernitas baik dari segi
bentuk, skala, maupun pelaksanaan nilai-nilai dasar hajatan tetap dipertahankan,
meski di beberapa tempat mulai berpadu dengan inovasi seperti penggunaan jasa
event organizer dan konsep perayaan modern (Pranowo, 2022; Pratama, 2020;
Putri, 2022).

Namun, modernisasi hajatan juga menimbulkan kekhawatiran akan
tergerusnya nilai-nilai luhur tradisi akibat komersialisasi dan berkurangnya
semangat kebersamaan (Santoso, 2023). Di tengah dinamika tersebut, praktik
hajatan di Cigugur justru menunjukkan keteguhan nilai toleransi dan kerukunan
antarumat beragama. Hal ini tampak jelas pada hajatan yang diselenggarakan oleh
Ibu Uum, warga Cigugur beragama Islam, pada 8 Agustus 2024, di mana seluruh
persiapan acara mulai dari pendirian tenda hingga proses memasak dibantu oleh
warga beragama Katolik, dan sebaliknya mereka juga diundang untuk
memeriahkan acara. Praktik ini merupakan kebiasaan turun-temurun yang
mencerminkan kuatnya rasa kekeluargaan, solidaritas sosial, dan kerukunan lintas
agama di Cigugur, sehingga hajatan tidak hanya menjadi peristiwa budaya, tetapi
juga ruang nyata bagi penguatan harmoni sosial dalam kehidupan masyarakat

sehari-hari.

2. ldul Fitri dan Idul Adha

Idul Fitri menandai berakhirnya bulan Ramadan dan dimaknai sebagai “kembali ke
fitrah,” yakni kondisi spiritual yang suci setelah menjalani puasa, doa, dan
introspeksi diri, sekaligus menjadi simbol kemenangan dalam menahan hawa nafsu
dan memperkuat hubungan dengan Allah SWT (Fauzi, 2019). Selain dimensi
spiritual, 1dul Fitri memiliki dimensi sosial yang kuat melalui tradisi halal bi halal
yang berfungsi membersihkan relasi sosial, mempererat silaturahmi, dan
memperkuat solidaritas keluarga serta masyarakat (Iskandar, 2020). Di Indonesia,
perayaan Idul Fitri atau Lebaran juga diwarnai tradisi mudik dan penyajian
makanan khas sebagai bentuk pelestarian budaya (Prasetyo, 2021), serta
pelaksanaan zakat fitrah yang bertujuan menyucikan jiwa dan memastikan
kelompok kurang mampu dapat merayakan hari raya dengan layak (Mulyadi,
2020). Sementara itu, Idul Adha berakar pada kisah keteladanan Nabi Ibrahim AS

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 262



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama...

dan Nabi Ismail AS yang mengajarkan nilai ketaatan, keikhlasan, dan pengorbanan
(Rahman, 2020), serta diwujudkan melalui ibadah kurban yang mengandung nilai
kepedulian sosial dan gotong royong melalui pembagian daging kepada masyarakat
yang membutuhkan (Zuhdi, 2019; Sari, 2021; Pratama, 2020).

Pada konteks Kelurahan Cigugur, nilai-nilai tersebut diwujudkan secara
nyata melalui praktik toleransi dan kerukunan antarumat beragama. Berdasarkan
wawancara dengan Didi, warga Cigugur, umat Islam secara terbuka mengundang
warga Katolik untuk bersilaturahmi dan makan bersama saat Idul Fitri, sebuah
praktik yang telah menjadi kebiasaan tanpa rasa canggung dan dimaknai sebagai
bentuk kebersamaan sosial, bukan keterlibatan dalam ibadah (Didi, wawancara
personal, 18 Agustus 2024). Umat Katolik juga turut membantu persiapan
perayaan, termasuk membersihkan dan menyiapkan lokasi shalat Id, yang
mencerminkan kuatnya nilai gotong royong lintas agama. Pada perayaan Idul Adha,
warga Katolik berpartisipasi dalam proses distribusi daging kurban dan bahkan
menerima bagian sebagai bentuk penghormatan atas keterlibatan mereka, sehingga
kurban dimaknai tidak hanya sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sarana
mempererat persaudaraan sosial. Praktik-praktik ini menunjukkan bahwa
perbedaan agama di Cigugur tidak menjadi penghalang, melainkan jembatan untuk
membangun harmoni, toleransi, dan moderasi beragama yang dapat menjadi

teladan bagi masyarakat lainnya.

3. Natal

Natal merupakan perayaan penting bagi umat Kristiani yang diperingati
setiap 25 Desember sebagai momen spiritual untuk mengenang kelahiran Yesus
Kristus, sekaligus waktu refleksi, kebersamaan, dan berbagi. Seiring perkembangan
masyarakat modern, makna Natal tidak hanya terbatas pada aspek religius, tetapi
juga berkembang menjadi simbol universal nilai cinta, perdamaian, dan harapan
yang diterima secara luas, bahkan oleh masyarakat lintas agama (Bennett, 2019).
Dalam masyarakat yang majemuk, Natal kerap dimaknai sebagai sarana
memperkuat toleransi antarumat beragama melalui berbagai kegiatan sosial dan
kebersamaan (Green, 2021). Tradisi Natal seperti pemasangan pohon Natal,
dekorasi, dan pertukaran hadiah juga mengalami adaptasi, baik melalui inovasi

ramah lingkungan maupun pengaruh komersialisasi yang melahirkan fenomena

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 263



Choiri et al.

“Christmas Economy,” meskipun di sisi lain turut mendorong praktik filantropi dan
kepedulian sosial (Smith, 2020; Jones, 2022).

Perayaan Natal berlangsung secara rukun dan harmonis di tengah
keberagaman agama. Berdasarkan wawancara dengan Yaya, salah satu tokoh
Katolik, perayaan Natal selalu dijalankan dengan damai dan tanpa konflik, karena
masyarakat telah terbiasa hidup berdampingan dan saling menghormati sejak lama
(Yaya, wawancara personal, 15 Juli 2024). Perbedaan agama tidak dipandang
sebagai sumber perpecahan, melainkan sebagai bagian dari kehidupan sosial yang
dikelola melalui sikap saling menghargai. Bahkan, perayaan Natal justru
memperkuat tali silaturahmi antarumat beragama, di mana umat Katolik berbagi
dan menjalin kebersamaan dengan saudara-saudara Muslim. Praktik ini menjadi
bukti kuatnya hubungan kekeluargaan dan toleransi di Cigugur, sekaligus
mencerminkan penerapan moderasi beragama dalam kehidupan sehari-hari

masyarakat setempat..

4. Kematian

Kerukunan umat beragama di Cigugur yang terlihat dalam momen-momen yang
penuh makna, seperti proses pemakaman. Ketika Ibu Ida, seorang Muslimah yang
meruan istri dari Pa Didi, meninggal dunia, masyarakat dari berbagai latar belakang
agama di Cigugur, termasuk saudara-saudara mereka yang beragama Katolik, turut
hadir dan berpartisipasi dalam proses pemakaman.

Salah satunya adalah Bu Titin, seorang warga Katolik, bersama dengan
masyarakat lainnya, menunjukkan kepedulian dan solidaritas dengan membantu
keluarga Pa Didi dalam pemakaman jenazah Ibu Ida. Bantuan ini bukan hanya
dalam bentuk kehadiran, tetapi juga melalui keterlibatan langsung dalam proses
pemakaman, yang biasanya hanya dilakukan oleh umat Islam. Partisipasi aktif dari
umat Katolik dalam proses ini menunjukkan betapa kuatnya rasa kebersamaan dan
persaudaraan di antara masyarakat Cigugur. Selain membantu pemakaman,
berdasarkan observasi penulis, Bu Titin yang beragama Katolik juga turut serta
hadir pada acara tahlilan yang biasanya hanya dihadiri oleh umat Islam.

Keterlibatan umat Katolik dalam prosesi pemakaman ini mencerminkan
sikap saling menghargai dan mendukung antarumat beragama di Cigugur.
Meskipun berbeda keyakinan, mereka tetap bersatu untuk memberikan dukungan

dan penghormatan kepada keluarga yang sedang berduka. Tindakan ini

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 264



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama...

memperlihatkan bahwa di Cigugur, perbedaan agama tidak menjadi penghalang
untuk saling membantu dan menunjukkan kasih sayang kepada sesama.

Moderasi Beragama Menurut Tokoh dan Masyarakat Cigugur

Sikap toleransi terhadap sesama umat beragama yang ada di Cigugur diterapkan
oleh tiap masyarakat. Mulai dari warga sampai kepada pemimpin daerah Cigugur
sangat menerapkan rasa kekeluargaan dan persatuan demi menutup rapat adanya
celah timbulnya perpecahan. Setiap adanya permasalahan yang timbul, maka
dengan cepat diselesaikan oleh pihak-pihak terkait. Sebelum permasalahan menjadi
besar para tokoh dari tiap agama langsung mengambil tindakan untuk
menyelesaikan permasalahan sampai keakar-akarnya agar keharmonisan umat
beragama di Cigugur bisa terjaga dengan baik. Berikut pandangan masyarakat serta
para tokoh terhadap toleransi beragama yang ada di Cigugur.

Tono, selaku Ketua UMKM PAGERI Cigugur, menjelaskan bahwa Tradisi
Ondangan meruan praktik sosial yang telah mengakar kuat dan diwariskan secara
turun-temurun oleh leluhur masyarakat, khususnya di wilayah Dadawah dan
Cipager, Kelurahan Cigugur. la menegaskan bahwa keberlanjutan tradisi tersebut
menjadi salah satu faktor utama yang memungkinkan masyarakat dengan latar
belakang keyakinan berbeda tetap hidup berdampingan secara damai. Menurutnya,
“Ondangan itu sudah dari dulu ada, sejak orang tua dan leluhur kami. Walaupun
masyarakat di sini beda-beda agama, tapi tetap rukun. Kegiatan umat Katolik
sering dibantu dan dihadiri oleh saudara-saudara Muslim, begitu juga sebaliknya”
(Tono, wawancara personal, 30 Juli 2024). Pernyataan ini menunjukkan bahwa
Tradisi Ondangan tidak hanya berfungsi sebagai warisan budaya, tetapi juga
sebagai mekanisme sosial yang memperkuat solidaritas, kerja sama lintas agama,
dan nilai moderasi beragama dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Cigugur.

Yaya, selaku tokoh Katolik di Kelurahan Cigugur, memaparkan bahwa
Cigugur memiliki karakter sosial yang unik dan kerap disebut sebagai “miniatur
Indonesia” karena tingginya keragaman budaya dan agama yang hidup
berdampingan di dalamnya. la menekankan bahwa perbedaan tersebut justru
menjadi fondasi kuat bagi terciptanya persatuan dan kesatuan masyarakat.
Menurutnya, “Cigugur itu bisa dibilang miniatur Indonesia. Budaya dan agama di
sini macam-macam, tapi justru perbedaan itu yang membuat kami bersatu. Kalau

ada kegiatan atau musibah, semua saling membantu tanpa melihat agama” (Yaya,

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 265



Choiri et al.

wawancara personal, 30 Juli 2023). Lebih lanjut, ia menjelaskan bahwa praktik
tolong-menolong tam jelas dalam proses pengurusan jenazah, mulai dari
penyebaran informasi kematian, pengurusan jenazah, hingga doa bersama yang
dimaknai sebagai bentuk empati sosial. Selain itu, tingginya tingkat toleransi
masyarakat juga tercermin dalam sikap saling menghormati saat umat dari agama
berbeda merayakan hari besar keagamaannya. Temuan ini menunjukkan bahwa
solidaritas lintas agama di Cigugur telah menjadi praktik sosial yang mengakar dan
berfungsi sebagai perekat harmoni dalam kehidupan masyarakat sehari-hari.

Ba Yono Rahmansyah selaku Camat Cigugur menyampaikan dalam sebuah
diskusi dengan mahasiswa KKN Moderasi Beragama Se Indonesia menyatakan:

“Melihat kasus intoleransi di Indonesia yang begitu banyak, seperti
beberapa kasus perselisihan antar umat beragama yang mana hal demikian
tidak terjadi di Cigugur, sehingga suatu kebanggaan bagi saya, bisa berada

di tengah-tengah masyarakat yang memiliki latar belakang berbeda-beda

namun tidak ada perselisihan di dalamnya” (Wawancara dengan Ba Yono,

Camat Cigigur, 2 Agustus 2024).

Oyo Sutaryo, selaku Lurah Cigugur, menjelaskan bahwa wilayah Cigugur
memiliki keunikan sosial yang kuat karena dihuni oleh masyarakat dengan latar
belakang pemahaman keagamaan yang beragam. la menyebutkan bahwa terdapat
dua agama yang dominan serta satu kelompok penghayat kepercayaan Sunda
Wiwitan yang hidup berdampingan dalam satu wilayah administratif. Menurutnya,
“meskipun masyarakat Cigugur memiliki latar belakang agama dan pemikiran
yang berbeda-beda, semuanya bisa hidup rukun dan damai. Prinsip tolong-
menolong sudah menjadi pedoman hidup sehari-hari warga Cigugur” (Oyo
Sutaryo, wawancara personal, 2 Agustus 2024). Pernyataan tersebut menegaskan
bahwa kerukunan di Cigugur bukanlah kondisi yang terbentuk secara kebetulan,
melainkan hasil dari internalisasi nilai solidaritas sosial yang dijaga secara kolektif
oleh masyarakat lintas agama dan kepercayaan dalam kehidupan sehari-hari.

Ba Aang Taufik selaku ketua LPM Kelurahan Cigugur pada suatu
kesempatan juga menjelaskan bahwasanya:

“Menjadi suatu kebanggaan bisa hidup dan tinggal di tengah-
tengah masyarakat yang beragam. Masyarakat yang heterogen dengan
berbagai kegiatan keagamaan dan tradisi yang berbeda-beda menjadi

cirikhas tersendiri dari Cigugur. Miniatur Indonesia menjadi sebutan yang

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 266



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama...

tepat melihat berbagai keragaman suku, agama, ras dan budaya yang ada

di Cigugur. Keragaman ini menjadi faktor eratnya hubungan antara umat

beragama. Bahkan banyak dari kegiatan yang dilakukan oleh umat Katolik

dibantu oleh umat Islam, maupun sebaliknya. Senyum ramah dan canda
tawa selalu menghiasi hari-hari di Cigugur. Adzan yang berkumandang,
dentuman Bel Gereja, tradisi seperti Seren Tahun yang dipelopori oleh

masyarakat dari Sunda Wiwitan tidak pernah menjadi permasalahan di

Cigugur.” (Wawancara dengan Ba Aang, Ketua LPM (Lembaga

Pemberdayaan Masyarakat) Cigugur, 2 Agustus 2024).

Senada dengan pandangan Lukman Hakim Saifuddin, toleransi dipahami
sebagai sikap memberi ruang dan tidak mengganggu hak orang lain untuk memeluk
keyakinan, mengekspresikan ajaran agamanya, serta menyampaikan pandangan,
meskipun berbeda dengan keyakinan yang dianut oleh diri sendiri. Toleransi tidak
menuntut persetujuan terhadap perbedaan tersebut, melainkan kesediaan untuk
hidup berdampingan secara damai dalam keragaman (Saifuddin, 2019). Dengan
demikian, toleransi mengandung sikap keterbukaan, kelapangan dada,
kesukarelaan, dan kelembutan dalam menyikapi perbedaan. Sikap ini selalu disertai
dengan rasa hormat terhadap martabat manusia, penerimaan terhadap pihak lain
sebagai bagian dari komunitas sosial yang sama, serta kecenderungan untuk
berpikir positif dalam interaksi lintas identitas. Dalam konteks masyarakat
majemuk, toleransi menjadi fondasi penting bagi terwujudnya kerukunan dan
moderasi beragama, karena memungkinkan perbedaan keyakinan dikelola tanpa
konflik dan kekerasan (Munif, 2023).

Sedangkan radikalisme, atau kekerasan, dalam konteks moderasi beragama
ini dipahami sebagai suatu ideologi (ide atau gagasan) dan paham yang ingin
melakukan perubahan pada sistem sosial dan politik dengan menggunakan cara-
cara kekerasan/ekstrem atas nhama agama, baik kekerasan verbal, fisik dan pikiran.
Inti dari tindakan radikalisme adalah sikap dan tindakan seseorang atau kelompok
tertentu yang menggunakan cara-cara kekerasan dalam mengusung perubahan yang
diinginkan. Kelompok radikal umumnya menginginkan perubahan tersebut dalam
tempo singkat dan secara drastis serta bertentangan dengan sistem sosial yang

berlaku.

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 267



Choiri et al.

Analisis Tradisi Ondangan Melalui Empat Pilat Moderasi Beragama

Kata moderasi berasal dari Bahasa Latin “moderéatio”, yang berarti ke-
sedang-an (tidak kelebihan dan tidak kekurangan). Kata itu juga berarti penguasaan
diri (dari sikap sangat kelebihan dan kekurangan). Kamus Besar Bahasa Indonesia
(KBBI) menyediakan dua pengertian kata moderasi, yakni: pengurangan kekerasan,
dan penghindaran keekstreman. Jika dikatakan, “orang itu bersikap moderat”,
kalimat itu berarti bahwa orang itu bersikap wajar, biasa-biasa saja, dan tidak
ekstrem.

Dalam bahasa Inggris, kata moderation sering digunakan dalam pengertian
average (rata-rata), core (inti), standard (baku), atau non-aligned (tidak berpihak).
Secara umum, moderat berarti mengedepankan keseimbangan dalam hal
keyakinan, moral, dan watak, baik ketika memperlakukan orang lain sebagai
individu, maupun ketika berhadapan dengan institusi negara (Hakim, 2019).

Adapun lawan kata moderasi adalah berlebihan, atau tatharruf dalam
bahasa Arab, yang mengandung makna extreme, radical, dan excessive dalam
bahasa Inggris. Kata extreme juga bisa berarti “berbuat keterlaluan, pergi dari ujung
ke ujung, berbalik memutar, mengambil tindakan/ jalan yang sebaliknya”. Dalam
KBBI, kata ekstrem didefinisikan sebagai “paling ujung, paling tinggi, dan paling
keras.

Moderasi dapat dianalogikan sebagai bandul jam yang bergerak dari satu
sisi ke sisi lain, namun selalu cenderung kembali menuju titik pusat (centripetal).
Artinya, moderasi bukanlah kondisi yang statis, melainkan suatu sikap dinamis
yang senantiasa berada dalam proses negosiasi dan pergumulan nilai di tengah
kehidupan masyarakat. Sikap moderat lahir dari upaya terus-menerus untuk
menyeimbangkan berbagai kecenderungan ekstrem yang berada di kanan dan Kiri,
sehingga moderasi beragama tidak dapat dipahami sebagai posisi netral yang pasif,
melainkan sebagai proses aktif dalam mengelola perbedaan dan ketegangan nilai
yang ada (Kementerian Agama RI, 2019; Munif, 2023). Oleh karena itu,
pengukuran moderasi beragama harus mampu menggambarkan bagaimana proses
konsentrasi dan interaksi nilai tersebut berlangsung dalam praktik sosial
masyarakat.

Kementerian Agama Republik Indonesia dalam buku Moderasi Beragama
merumuskan empat pilar utama moderasi beragama, yaitu komitmen kebangsaan,

toleransi, anti-kekerasan, dan sikap akomodatif terhadap budaya lokal

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 268



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama...

(Kementerian Agama RI, 2019). Keempat pilar ini digunakan sebagai kerangka
untuk menilai sejauh mana moderasi beragama dipraktikkan oleh individu maupun
kelompok dalam konteks masyarakat Indonesia yang majemuk, sekaligus untuk
mengidentifikasi tingkat kerentanan terhadap sikap ekstremisme dan intoleransi.
Pengenalan terhadap kerentanan tersebut penting agar dapat dirumuskan langkah-
langkah strategis dalam penguatan moderasi beragama secara berkelanjutan
(Sudrimo, 2024).

Komitmen kebangsaan meruan pilar fundamental dalam moderasi
beragama karena berkaitan langsung dengan cara pandang, sikap, dan praktik
keberagamaan seseorang terhadap konsensus dasar kebangsaan. Aspek ini
mencakup penerimaan terhadap Pancasila sebagai ideologi negara, kesetiaan pada
Negara Kesatuan Republik Indonesia, serta penghormatan terhadap prinsip-prinsip
konstitusional yang tertuang dalam Undang-Undang Dasar 1945 beserta regulasi
turunannya. Komitmen kebangsaan menjadi indikator penting untuk melihat aah
praktik keagamaan justru memperkuat persatuan nasional atau sebaliknya
berpotensi menimbulkan fragmentasi sosial (Saifuddin, 2019; Munif, 2023).

Toleransi sebagai pilar kedua dimaknai sebagai sikap memberi ruang dan
tidak mengganggu hak orang lain untuk memeluk, mengekspresikan, dan
menjalankan keyakinannya, meskipun berbeda dengan keyakinan yang dianut oleh
diri sendiri. Toleransi tidak menuntut persetujuan atas perbedaan tersebut,
melainkan kesediaan untuk hidup berdampingan secara damai. Sikap ini mencakup
keterbukaan, kelapangan dada, kesukarelaan, serta penghormatan terhadap
martabat pihak lain sebagai bagian dari komunitas sosial yang sama. Dalam konteks
moderasi beragama, toleransi terutama ditekankan pada relasi antaragama, baik
dalam ranah sosial maupun publik, tanpa mengesampingkan pentingnya toleransi
dalam aspek kehidupan lainnya (Saifuddin, 2019; Hariyanto, 2022).

Pilar anti-kekerasan menegaskan bahwa moderasi beragama hanya dapat
terwujud secara berkelanjutan apabila ekspresi keberagamaan tidak dilakukan
melalui cara-cara koersif atau destruktif. Sikap terbuka, dialogis, serta kesediaan
mengendalikan ego kelompok menjadi prasyarat penting dalam mencegah
terjadinya kekerasan atas nama agama. Penolakan terhadap kekerasan, baik fisik
maupun simbolik, memungkinkan terciptanya kehidupan sosial yang rukun, aman,
tenteram, dan damai, karena perbedaan dipahami sebagai realitas sosial yang harus

dikelola secara etis dan bermartabat (Kementerian Agama RI, 2019; Munif, 2023).

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 269



Choiri et al.

Adapun pilar akomodatif terhadap budaya lokal menekankan pentingnya
penerimaan terhadap tradisi dan kearifan lokal sebagai bagian dari ekspresi
keberagamaan masyarakat. Sikap ini mengakui bahwa budaya lokal dapat berfungsi
sebagai medium perekat sosial yang efektif dalam menjaga kerukunan. Penerimaan
terhadap perbedaan budaya, selama tidak bertentangan dengan nilai-nilai
kemanusiaan universal, membantu masyarakat menghindari sikap eksklusif,
prasangka, dan kecemburuan sosial yang berpotensi merusak harmoni. Dengan
demikian, keterbukaan dan kelapangan dada dalam menyikapi budaya lokal
menjadi prinsip dasar bagi terwujudnya toleransi dan moderasi beragama yang
berkelanjutan (Pranowo, 2022; Sudrimo, 2024).

Penyebutan Cigugur sebagai “Miniatur Indonesia” menunjukkan komitmen
kebangsaan yang kuat, di mana keragaman budaya dan agama tidak hanya diakui
tetapi juga dirayakan. Keragaman ini menjadi pondasi bagi persatuan dan kesatuan
masyarakat, mencerminkan semangat Bhinneka Tunggal Ika yang menjadi salah
satu pilar penting dalam moderasi beragama. Hasil wawancara yang disampaikan
oleh Tono mengenai Tradisi Ondangan di Cigugur memiliki relevansi yang kuat
dengan keempat pilar moderasi beragama. Pertama, Tradisi Ondangan
mencerminkan komitmen kebangsaan melalui praktik gotong royong dan
kebersamaan antar warga, meskipun mereka memiliki latar belakang keyakinan
yang berbeda. Ini menunjukkan bahwa nilai-nilai persatuan dan kesatuan bangsa
tetap dijaga dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari.

Kedua, tradisi ini menekankan pentingnya hidup damai dan harmonis, di
mana umat Muslim dan Katolik saling membantu dan mendukung dalam kegiatan
keagamaan masing-masing. Ini menunjukkan penolakan terhadap kekerasan dan
konflik antar agama, serta memperlihatkan bahwa kerukunan dan kedamaian lebih
diutamakan.

Ketiga, Dalam tradisi Ondangan, toleransi jelas terlihat dengan saling
menghadiri dan membantu dalam kegiatan keagamaan, terlepas dari perbedaan
keyakinan. Warga Muslim dan Katolik menunjukkan rasa hormat terhadap satu
sama lain, memperkuat semangat kebersamaan dan pengertian di antara komunitas
yang berbeda agama.

Keempat, Tradisi ini meruan bagian dari kearifan lokal yang telah
diwariskan oleh leluhur, dan tetap dipertahankan hingga kini. Dengan

mempertahankan tradisi seperti Ondangan, masyarakat Cigugur menunjukkan

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 270



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama...

bagaimana budaya lokal dapat diakomodasi dan dipertahankan dalam konteks
kehidupan beragama, tanpa mengabaikan ajaran agama masing-masing.

Tidak hanya itu Yaya juga memberi komentar mengenai Cigugur sebagai
miniatur Indonesia yang mana memiliki relevansi kuat dengan keempat pilar
moderasi beragama. Penyebutan Cigugur sebagai “Miniatur Indonesia”
menunjukkan komitmen kebangsaan yang kuat, di mana keragaman budaya dan
agama tidak hanya diakui tetapi juga dirayakan. Keragaman ini menjadi pondasi
bagi persatuan dan kesatuan masyarakat, mencerminkan semangat Bhinneka
Tunggal Ika yang menjadi salah satu pilar penting dalam moderasi beragama.

Moderasi beragama harus dipahami sebagai sikap beragama yang seimbang
antara pengamalan agama sendiri (eksklusif) dan penghormatan kepada praktik
beragama orang lain yang berbeda keyakinan (inklusif). Keseimbangan atau jalan
tengah dalam praktik beragama ini niscaya akan menghindarkan kita dari sikap
ekstrem berlebihan, fanatik dan sikap revolusioner dalam beragama. Seperti telah
diisyaratkan sebelumnya, moderasi beragama meruan solusi atas hadirnya dua
kutub ekstrem dalam beragama, kutub ultra-konservatif atau ekstrem kanan di satu
sisi, dan liberal atau ekstrem Kiri di sisi lain.

Tingginya tingkat toleransi di Cigugur terlihat jelas dalam contoh saling
membantu dalam perayaan hari raya agama yang berbeda. Masyarakat tidak hanya
hidup berdampingan dengan damai, tetapi juga aktif dalam mendukung dan
merayakan kebahagiaan serta kebutuhan satu sama lain, terlepas dari perbedaan
keyakinan. Praktik tolong-menolong dalam pengurusan jenazah dan dalam
perayaan hari raya agama menunjukkan bahwa masyarakat Cigugur sangat
akomodatif terhadap kebudayaan lokal. Tradisi dan budaya setempat tetap
dijunjung tinggi, dan mereka berhasil mengintegrasikan ajaran agama dengan nilai-
nilai budaya lokal, tanpa mengorbankan salah satu dari keduanya.

Selain itu menyadur data dari pernyataan dari Ba Yono Rahmansyah, selaku
Camat Cigugur, dalam diskusinya dengan mahasiswa KKN Moderasi Beragama se-
Indonesia, memiliki relevansi dengan keempat pilar moderasi beragama. Ba Yono
menyampaikan kebanggaannya atas kerukunan di Cigugur, yang menunjukkan
komitmen kebangsaan kuat di tengah masyarakat yang berbeda latar belakang
agama. Ini mencerminkan bahwa semangat persatuan dalam keberagaman, yang
meruan inti dari komitmen kebangsaan, dihayati dan dipraktikkan oleh masyarakat
Cigugur (Rahmansyah, 2024).

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 271



Choiri et al.

Pernyataan bahwa tidak ada perselisihan antar umat beragama di Cigugur
menyoroti pentingnya sikap anti kekerasan yang telah diterapkan oleh masyarakat.
Masyarakat Cigugur berhasil menjaga hubungan yang harmonis tanpa konflik,
berbeda dengan banyaknya kasus intoleransi di tempat lain. Ini menggarisbawahi
komitmen mereka untuk menolak kekerasan dalam bentuk apapun.

Ba Yono menekankan bahwa masyarakat Cigugur, meskipun memiliki latar
belakang yang berbeda, hidup dalam harmoni tanpa ada perselisihan. Ini
menunjukkan tingginya tingkat toleransi di Cigugur, di mana perbedaan agama dan
keyakinan tidak menjadi sumber konflik, melainkan menjadi kekuatan untuk hidup
berdampingan dengan damai (Rahmansyah, 2024).

Meskipun tidak disebutkan secara eksplisit, keberhasilan Cigugur dalam
menjaga kerukunan di tengah perbedaan kemungkinan besar terkait dengan cara
mereka mengakomodasi kebudayaan lokal dalam kehidupan sehari-hari. Ba Oyo
Sutaryo, Lurah Cigugur, bependapat bahwa kerukunan dan kedamaian di Cigugur
yang melibatkan masyarakat dengan latar belakang agama yang berbeda-beda,
sangat relevan dengan keempat pilar moderasi beragama. Dengan adanya dua
agama yang dominan dan satu kelompok Penghayat Sunda Wiwitan, Cigugur
mencerminkan semangat Bhinneka Tunggal lka dalam kehidupan sehari-hari.
Keharmonisan ini menunjukkan bahwa masyarakat Cigugur memiliki komitmen
yang kuat terhadap persatuan bangsa, terlepas dari perbedaan keyakinan dan tradisi
(Wawancara dengan Ba Oyo, Lurah Cigugur, 2 Agustus 2024). Keunikan
Kelurahan Cigugur adalah dimana masyarakat dari berbagai latar belakang agama
dan kepercayaan hidup berdampingan dengan rukun, serta menunjukkan tingkat
toleransi yang tinggi. Masyarakat Cigugur mampu menghargai dan menerima
perbedaan, sehingga menciptakan lingkungan yang harmonis dan penuh pengertian
(Wawancara dengan Ba Oyo, Lurah Cigugur, 2 Agustus 2024).

Kehadiran kelompok Penghayat Sunda Wiwitan di tengah masyarakat yang
mayoritas beragama menunjukkan bahwa budaya lokal dan kepercayaan asli
dihargai dan diterima. Prinsip tolong-menolong yang menjadi pedoman hidup
masyarakat Cigugur adalah salah satu bentuk akomodasi terhadap kebudayaan
lokal. Oleh karena itu, secara keseluruhan, pernyataan ini menegaskan bahwa
masyarakat Cigugur telah berhasil mengimplementasikan keempat pilar moderasi
beragama dalam kehidupan mereka sehari-hari, menciptakan lingkungan yang

harmonis dan damai di tengah keberagaman, khususnya masyarakat Cigugur.

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 272



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama...

V. KESIMPULAN

Secara umum dapat disimpulkan bahwa Tradisi Ondangan di Cigugur tetap
terpelihara dengan baik karena diwariskan secara turun-temurun dan telah menjadi
bagian dari pandangan hidup masyarakat yang menekankan pentingnya menjaga
hubungan sosial, kebersamaan, dan nilai-nilai moderasi beragama guna
mewujudkan keharmonisan dan toleransi antarumat beragama. Tradisi ini berakar
sejak masa penjajahan Belanda, ketika masyarakat lintas agama bersatu melawan
penjajah, dan semangat kebersamaan tersebut terus hidup hingga kini melalui
budaya gotong royong, saling menghargai, serta prinsip “berbeda pemahaman
tetapi tetap saling sepengertian,” bahkan dalam konteks keberagaman agama dalam
satu keluarga. Bentuk-bentuk praktik Ondangan tampak dalam berbagai kegiatan
sosial dan keagamaan, seperti saling membantu dalam hajatan, keterlibatan lintas
agama dalam perayaan hari besar keagamaan, distribusi daging kurban, perayaan
Natal, hingga kerja sama dalam proses pemakaman, yang semuanya menunjukkan
bahwa perbedaan agama justru mempererat ikatan sosial. Keseluruhan praktik
Ondangan ini mencerminkan penerapan empat pilar moderasi beragama, yaitu
komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan penerimaan terhadap budaya
lokal, sehingga menjadikan Cigugur sebagai contoh nyata harmoni dan integrasi

sosial di tengah keberagaman.

References

Admin. 2022. Deskripsi Singkat Wilayah Cigugur. Diakses pada 21.00, 01
September 2024 Deskripsi Singkat Wilayah Kelurahan Cigugur, Kecamatan
Kuningan, Kabupaten Kuningan (kuningankab.go.id)

Apriyana, F. (2025). Manajemen pengetahuan dalam melestarikan tradisi Seren
Taun di Cigugur Kuningan. Informatio: Journal of Library and Information
Science, 5(1), 95-110.

Arifin, Noor. 2017. llmu Sosial Dasar. (Bandung: Pustaka setia).

Balitbang KEMENAG. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Kementerian Agama
RI.

Bennett, J. (2019). The Changing Meaning of Christmas in a Globalized World.
Journal of Cultural Studies, 2(3), 178-192.

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 273



Choiri et al.

BPS Kabupaten Kuningan. (2023). Profil Kabupaten Kuningan. Kuningan: Badan
Pusat Statistik.

E-Jurnal 1AIN Sorong

Fauzi, M. (2019). The Spiritual Significance of Idul Fitri in Islamic Tradition.
Islamic Studies Review, 14(3), 89-101.

Green, R. (2021). Interfaith Dialogue and Christmas Celebrations: A New
Perspective. Journal of Interreligious Studies, 29(4), 109-122.

Hariyanto, D. (2022). Pola interaksi sosial komunitas Sunda Wiwitan dalam
membangun kerukunan hidup antar umat beragama di Cigugur. Poros
Onim: Jurnal Sosial Keagamaan, (artikel).

Hidayat, A., & Nugroho, S. (2021). Tradisi sosial dan kohesi masyarakat dalam
budaya gotong royong di Indonesia. Jurnal Antropologi Sosial Indonesia,
42(2), 155-168.

IAIFA Journal

Iskandar, S. (2020). Halal Bi Halal: The Social and Religious Dynamics of Idul
Fitri in Indonesia. Journal of Indonesian Social and Cultural Studies, 18(2),
45-58.

Jones, P. (2022). Commercialization and Charity: The Double-Edged Sword of
Modern Christmas. Business Ethics and Society, 10(1), 67-83.

Jurnal Universitas Padjadjaran

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

LPM Cigugur. (2024). Wawancara oleh Irfandi. "Tradisi Ondangan di Cigugur dan
Nilai Moderasi Beragama. (Rumah Yaya, 20 Agustus 2024).

Mulyadi, A. (2020). Zakat Fitrah: The Practice and Impact on Indonesian Society.
Journal of Islamic Economics and Finance, 12(1), 32-44.

Munif, M. (2023). Kebijakan moderasi beragama di Indonesia. Dirasah: Jurnal,
(artikel).

Pranowo, B. (2022). Transformasi tradisi lokal dalam masyarakat modern
Indonesia. Jurnal Sosiologi Reflektif, 16(1), 45-60.

Prasetyo, R. (2021). Mudik: Cultural Identity and Mobility during Idul Fitri in
Indonesia. Journal of Transportation and Society, 7(2), 120-134.

Pratama, R. (2020). The Dynamics of Animal Welfare in Idul Adha Sacrifices.
Journal of Environmental and Religious Ethics, 19(3), 45-59.

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 274



Tradisi Ondangan Di Cigugur: Analisis Nilai Moderasi Beragama...

Pratama, R. (2020). Transformasi Hajatan: Dari Adat ke Modernitas. Indonesian
Cultural Review, 22(2), 45-60.

Putri, A. (2022). Inovasi dan Tradisi dalam Pelaksanaan Hajatan Modern

Rahman, A. (2020). The Spiritual and Social Dimensions of Idul Adha. Journal of
Islamic Studies, 15(2), 34-48.

Rumah Jurnal IAIN Fattahul Muluk Papua

Santoso, B. (2023). Dilema Modernisasi dalam Hajatan: Menjaga Tradisi di Tengah
Perubahan. Indonesian Journal of Cultural Preservation, 11(2), 57-70.

Sari, N. (2021). Idul Adha Traditions in Indonesia: A Regional Perspective. Journal
of Cultural Heritage and Religion, 12(4), 97-111.

Sari, N. (2021). Kebersamaan dalam Tradisi Hajatan: Studi Kasus di Desa Jawa.
Journal of Anthropology, 18(1), 34-50.

Sarifandi, S. 1., [rwanda, I., & Ma’ali, D. Y. (2023). Dari Nasionalisme Hingga Anti
Kekerasan ~ Membaca Indikator =~ Moderasi Beragama  Melalui
Hadits. TOLERANSI: Media llmiah Komunikasi Umat Beragama, 15(2),
137-153.

Sembiring, Tamaulina, DKK. 2024. Metodologi Penelitian, (teori dan Praktik). (CV
Saba Jaya Publisher: Karawang). Hal 10.

Smith, A. (2020). Environmental Consciousness and the Evolution of Christmas
Traditions. Green Living Quarterly, 15(2), 34-47.

Sudrimo, S. N. (2024). Tingkat Moderasi Beragama Mahasiswa Institut Agama
Islam Negeri Sorong. Tasamuh: Jurnal Studi Islam, 16(1), 148-1609.
Syukur, H. (2024). Implementasi toleransi beragama dalam tradisi upacara Seren

Taun.

Van Peursen, C.A. 1988. Strategi Kebudayaan. Yogyakarta: Kanisius.

Wirawan, 1. (2019). Makna Sosial dan Budaya dalam Tradisi Hajatan di Indonesia.
Journal of Cultural Studies, 15(4), 97-112.

Yaya, B. (2024). Wawancara oleh Irfandi. "Tradisi Ondangan di Cigugur dan Nilai
Moderasi Beragama. (Rumah Yaya, 20 Agustus 2024).

Zuhdi, M. (2019). Kurban and Social Solidarity in Indonesian Society. Indonesian
Journal of Social and Religious Studies, 18(1), 22-36.

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 275



