ISSN 2614-3461 (p) 2598-3865

http:/ /ejournal.uin-suka.ac.id /pusat/panangkaran
Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat
Vol. 9 No. 1 (Januari - Juni 2025)

https:/ /doi.org/10.14421 / panangkaran.v9i1.4237

him. 53-67

PERANAN ETNIS ARAB MELAYU
DALAM PENGEMBANGAN MODERASI
BERAGAMA

Alamsyahbani
alamhp2018@gmail.com
UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi

Abstract

Religious moderation is a religious attitude that is not extreme, balanced,
and open to differences. In the pluralistic society of Jambi City, moderation
values play an important role in maintaining social harmony. This study
aims to analyze the role of the Arab-Malay ethnicity in strengthening
religious moderation in Jambi City. The method used is descriptive
qualitative with an ethnographic approach. Data were collected through
observation and interviews with Arab-Malay community leaders. The
results showed that the Arab-Malay ethnicity plays an active role through
religious, educational, social activities, and interfaith dialog. The example
of daily behavior is the main means in spreading the value of moderation to
fellow religious communities. This finding confirms that the role of the
Arab-Malay community is very important in building social harmony and
stability in Jambi City.
Keyword: Ethnic Arab Malays, Religious harmony, Religious moderation

Abstrak
Moderasi beragama merupakan sikap beragama yang tidak ekstrem,
seimbang, dan terbuka terhadap perbedaan. Di tengah masyarakat Kota
Jambi yang plural, nilai-nilai moderasi berperan penting dalam menjaga
harmoni sosial. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran etnis
Arab-Melayu dalam memperkuat moderasi beragama di Kota Jambi.
Metode yang digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan pendekatan
etnografi. Data dikumpulkan melalui observasi dan wawancara dengan
tokoh masyarakat Arab-Melayu. Hasil penelitian menunjukkan bahwa etnis
Arab-Melayu berperan aktif melalui kegiatan keagamaan, pendidikan,
sosial, serta dialog lintas agama. Teladan perilaku sehari-hari menjadi

@@@@ Jurnal Panangkaran disebarluaskan di bawah ketentuan Creative Commons
ATl Attribution-NonCommercial-NoDerrivatives 4.0 International License



http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1515640468&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1501234154&1&&
http://ejournal.uin-suka.ac.id/pusat/panangkaran
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
mailto:alamhp2018@gmail.com

Alamsyahbani

sarana utama dalam menyebarkan nilai moderasi kepada sesama umat
beragama. Temuan ini menegaskan bahwa peran komunitas Arab-Melayu
sangat penting dalam membangun harmoni dan stabilitas sosial di Kota
Jambi

Kata kunci: Etnis Arab Melayu, Kerukunan umat beragama, Moderasi beragama

I. PENDAHULUAN

Indonesia dikenal sebagai negara multikultural yang dihuni oleh berbagai suku
bangsa, etnis, agama, dan ras yang tersebar di seluruh wilayah nusantara.
Keberagaman ini merupakan salah satu ciri khas sekaligus kekayaan bangsa yang
tidak dimiliki oleh banyak negara lain. Namun demikian, keberagaman tersebut
juga menyimpan potensi munculnya gesekan sosial apabila tidak dikelola dengan
bijak. Dalam konteks ini, penting bagi setiap elemen masyarakat untuk
menumbuhkan sikap moderat dalam beragama.

Moderasi beragama merupakan pendekatan yang menempatkan nilai-nilai
keseimbangan, toleransi, dan keadilan dalam kehidupan beragama serta dalam
relasi antarumat beragama. Dengan mengedepankan sikap moderat, masyarakat
diharapkan mampu membangun kehidupan sosial yang harmonis, menjunjung
tinggi nilai-nilai kemanusiaan, dan bersama-sama menjaga integrasi nasional. Oleh
karena itu, dalam rangka memperkuat persatuan dan kesatuan bangsa, penguatan
moderasi beragama menjadi kebutuhan strategis yang harus diterapkan secara
konsisten dalam berbagai sektor kehidupan, baik melalui pendidikan, kebijakan
publik, maupun praktik kehidupan sehari-hari.

Kota Jambi merupakan salah satu wilayah di Indonesia yang mencerminkan
realitas kebhinekaan bangsa, dengan kekayaan budaya dan etnis yang hidup
berdampingan secara harmonis. Di antara komunitas yang turut membentuk
dinamika sosial dan budaya di kota ini adalah komunitas Arab Melayu, yang telah
lama menetap dan berintegrasi dalam masyarakat setempat. Kehadiran komunitas
Arab Melayu tidak hanya memperkaya keragaman etnokultural, tetapi juga
memberikan kontribusi signifikan dalam berbagai aspek kehidupan, mulai dari
kegiatan ekonomi, sosial, hingga perkembangan keagamaan. Interaksi yang terjalin
antara komunitas Arab Melayu dengan kelompok etnis lainnya menunjukkan
adanya kohesi sosial yang kuat, sekaligus mencerminkan keberhasilan masyarakat
Kota Jambi dalam membangun harmoni antarbudaya. Oleh karena itu, keberadaan

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 54



Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Moderasi Beragama

komunitas ini perlu dipahami sebagai bagian integral dari identitas kebudayaan
lokal yang turut memperkuat jalinan sosial dalam bingkai kebangsaan Indonesia.

Komunitas Arab Melayu merupakan kelompok masyarakat yang hidup dan
berkembang secara turun-temurun di kawasan Seberang Kota Jambi, wilayah yang
secara historis menjadi pusat pertumbuhan budaya dan interaksi antar etnis
(Kusuma & Aman, 2021). Sebagian besar penduduk di wilayah ini merupakan
keturunan Arab yang berasimilasi dengan masyarakat Melayu melalui ikatan
pernikahan antarbudaya (Sucialinda, 2019). Proses migrasi dan mobilitas para
pedagang Arab ke wilayah tersebut pada masa lampau menjadi awal dari terjadinya
kontak sosial yang intensif. Hubungan yang terus terjalin antara pendatang Arab
dan penduduk lokal tidak hanya bersifat ekonomi, tetapi juga meluas pada ranah
budaya dan keagamaan. Interaksi yang berlangsung secara berkelanjutan ini
kemudian melahirkan suatu identitas budaya baru yang khas, yaitu budaya
keagamaan Arab Melayu Seberang Kota Jambi.

Penamaan "Arab Melayu™ merujuk pada dua unsur utama yang membentuk
identitas budaya tersebut, yakni unsur Arab dari para pendatang dan unsur Melayu
dari masyarakat lokal yang menjadi mitra dalam proses akulturasi. Budaya Arab
Melayu ini kini menjadi bagian penting dari kekayaan budaya lokal serta menjadi
cerminan keberhasilan integrasi sosial yang harmonis di tengah keberagaman etnis
di Kota Jambi (Zulgafrin, 2023).

Kedatangan etnis Arab Melayu ke Kota Jambi dipengaruhi oleh berbagai
faktor, salah satunya adalah dorongan kuat untuk bermigrasi dengan tujuan utama
berdagang serta menyebarkan ajaran Islam. Motivasi religius yang melekat pada
komunitas ini menjadikan aktivitas migrasi tidak sekadar bersifat ekonomi, tetapi
juga memiliki dimensi dakwah yang signifikan. Dalam perjalanannya, interaksi
antara pendatang Arab dan masyarakat lokal terjadi secara intensif, terutama
melalui jalur perkawinan antarbudaya. Perkawinan ini tidak hanya memperkuat
proses asimilasi sosial dan budaya, tetapi juga melahirkan generasi keturunan yang
memainkan peran penting dalam proses Islamisasi di wilayah Seberang Kota Jambi
dan sekitarnya (Sucialinda, 2019). Dengan demikian, migrasi etnis Arab Melayu ke
Jambi bukan hanya mencerminkan mobilitas fisik semata, melainkan juga
merupakan bagian dari dinamika penyebaran agama dan pembentukan identitas
kultural yang khas di kawasan tersebut.

Volume 9, Nomor 1, Januari-Juni 2025 55



Alamsyahbani

Letak geografis Jambi yang strategis sebagai jalur perdagangan
antarwilayah, terutama pada masa lalu, menjadikan daerah ini sebagai titik temu
bagi berbagai kelompok etnis dari luar, seperti Arab, India, dan Tionghoa.
Kedatangan para pendatang tersebut membawa serta kebudayaan dan sistem nilai
masing-masing yang kemudian berinteraksi dengan masyarakat pribumi setempat.
Seiring waktu, interaksi yang berlangsung secara intensif mendorong terjadinya
proses pembauran sosial dan budaya antar kelompok etnis. Di antara berbagai etnis
pendatang tersebut, etnis Arab menunjukkan tingkat adaptasi dan integrasi yang
tinggi, serta telah menetap selama berabad-abad di wilayah ini. Etnis Arab tidak
hanya mampu membaur dalam struktur sosial masyarakat lokal, tetapi juga
memainkan peran yang signifikan dalam bidang perdagangan, keagamaan, dan
pembentukan identitas budaya masyarakat Jambi secara lebih luas.

Etnis Arab yang menetap di Kota Jambi diketahui berasal dari berbagai
wilayah, seperti Hadramaut (YYaman), India, dan Persia. Mereka merupakan bagian
dari diaspora Arab yang kemudian berbaur dengan masyarakat lokal melalui proses
asimilasi sosial dan budaya. Salah satu bentuk integrasi yang paling menonjol
adalah melalui pernikahan dengan kalangan bangsawan lokal, termasuk keluarga
kerajaan Jambi. Pernikahan ini tidak hanya memperkuat hubungan sosial antara
komunitas Arab dan pribumi, tetapi juga membuka jalan bagi terbentuknya
keturunan campuran yang memiliki posisi strategis dalam struktur sosial dan
keagamaan masyarakat setempat. Dengan demikian, keberadaan etnis Arab di
Jambi tidak dapat dilepaskan dari kontribusinya dalam memperkaya dinamika
sosial budaya serta dalam membentuk identitas lokal yang bercorak Arab-Melayu.

Seperti yang telah diuraikan sebelumnya, Kota Jambi merupakan wilayah
multikultural yang dihuni oleh beragam suku, agama, dan ras. Keberagaman ini
menuntut adanya upaya kolektif dalam membangun harmoni sosial dan menjaga
persatuan di tengah perbedaan. Salah satu pendekatan yang relevan untuk merawat
keberagaman tersebut adalah melalui penerapan nilai-nilai moderasi beragama.
Dalam konteks ini, artikel ini akan mengkaji peran strategis yang dimainkan oleh
etnis Arab Melayu Jambi dalam mendukung penyebaran dan penguatan paham
moderasi beragama. Peran tersebut dinilai penting dalam menciptakan kehidupan
masyarakat yang aman, damai, dan sejahtera, sekaligus memperkuat integrasi sosial
di tengah pluralitas yang ada di Kota Jambi.

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 56



Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Moderasi Beragama

II. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan
studi kasus. Pendekatan tersebut dipilih untuk memperoleh pemahaman yang
mendalam dan kontekstual terhadap fenomena sosial, khususnya yang berkaitan
dengan internalisasi dan praktik nilai-nilai moderasi beragama dalam komunitas
etnis Arab Melayu di Kota Jambi. Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara
mendalam dengan seorang tokoh kunci yang memiliki peran sentral dalam
penyebaran dan penguatan paham moderasi beragama di wilayah tersebut. Selain
itu, data juga diperoleh melalui observasi langsung terhadap aktivitas sosial

keagamaan yang mencerminkan praktik moderasi dalam kehidupan sehari-hari.

I11. PEMBAHASAN

A. Konsep Moderasi beragama

Istilah "moderasi” merupakan kata serapan dari bahasa Latin, yaitu "moderatio”,
yang memiliki arti "sedang", yang berarti berada pada posisi yang seimbang, tidak
kekurangan dan tidak berlebihan. Dalam konteks agama, moderasi sering kali
dipahami dengan menggunakan istilah bahasa Arab "wasat" atau "wasatiyah™, yang
menggambarkan suatu prinsip keseimbangan dan keadilan dalam praktik beragama.
Pelaku dari prinsip ini disebut sebagai "wasit", yang dalam bahasa Arab memiliki
beberapa makna, antara lain sebagai penengah, pelantara, atau pelerai (Fauzi,
2018).

Kata "moderasi” dalam bahasa Arab diterjemahkan sebagai

al-
wasathiyyah"”, yang berasal dari kata "wasath”. Al-Asfahaniy dalam karyanya
mendefinisikan "wasathan™ sebagai "sawa'un”, yang berarti posisi tengah antara
dua ekstrem atau batas, yang mencerminkan prinsip keadilan, keseimbangan, atau
keadaan yang wajar dan tidak berlebihan. Selain itu, "wasathan"” juga mengandung
makna penting terkait dengan penghindaran sikap yang kaku atau tanpa kompromi,
serta upaya untuk tetap berada dalam batas-batas kebenaran agama tanpa terjebak
pada pandangan yang menyimpang atau ekstrem (Fahri & Zainuri, 2019).

Dalam bahasa Inggris, istilah "moderasi" sering kali digunakan untuk
menggambarkan konsep seperti "average" (rata-rata), "core" (inti), “standard"
(standar), atau "non-aligned” (tidak berpihak). Secara umum, istilah moderat

merujuk pada pendekatan yang menekankan keseimbangan dalam berbagai aspek

Volume 9, Nomor 1, Januari-Juni 2025 57



Alamsyahbani

kehidupan, baik dalam hal keyakinan, akhlak, maupun perilaku, baik pada tingkat
individu maupun dalam konteks masyarakat (Saifuddin, 2019).

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia edisi V, moderasi didefinisikan
sebagai upaya untuk mengurangi kekerasan dan menghindari sikap ekstrem. Oleh
karena itu, seorang yang moderat dapat dipahami sebagai individu yang cenderung
menghindari perilaku keras dan ekstrim, serta selalu berusaha untuk bersikap
seimbang, adil, dan dalam batas yang wajar (Abidin, 2021).

Sementara itu, moderasi beragama, menurut Kementerian Agama Republik
Indonesia, adalah sikap seseorang dalam beragama yang menekankan pada praktik
yang tidak ekstrem dan tidak berlebihan dalam menjalankan ajaran agamanya.
Mereka yang mempraktikkan sikap ini disebut sebagai individu yang moderat
(Akbar, Fasha, & Abdullah, 2024).

Berdasarkan berbagai definisi yang ada terkait moderasi beragama, dapat
disimpulkan bahwa moderasi beragama merupakan sikap, pandangan, dan praktik
dalam beragama yang mengedepankan prinsip keseimbangan, toleransi, serta
menolak segala bentuk ekstremisme, baik dalam aspek keyakinan maupun
tindakan. Prinsip dasar dari moderasi beragama menekankan pentingnya sikap yang
seimbang dan tidak berlebihan, serta menghargai keragaman, baik dalam
interpretasi ajaran agama maupun dalam hubungan sosial dengan umat beragama
lainnya.

Moderasi beragama ini tidak hanya memiliki dasar yang kuat dalam ajaran
agama, tetapi juga telah diterapkan oleh para ulama dan orang-orang shalih
sepanjang sejarah peradaban Islam. Oleh karena itu, konsep ini memiliki landasan
normatif yang dapat dijadikan pedoman bagi umat Islam dalam menjalani
kehidupan beragama yang harmonis dan penuh toleransi. Selanjutnya, akan dibahas
sejumlah dalil yang mendasari sembilan nilai utama dalam moderasi beragama,
yang menjadi acuan normatif bagi masyarakat Muslim dalam mengamalkan prinsip

moderasi tersebut, sembilan nilai-nilai tersebut antara lain (Aziz & Anam, 2021):

1) At-Tawassuth (b )

Berasal dari kata "wassatha™, secara bahasa berarti posisi di tengah atau
keseimbangan antara dua ujung yang ukurannya sebanding. Secara terminologis,
at-tawassuth merujuk pada nilai-nilai Islam yang mengedepankan pola pikir dan

praktik yang moderat, tidak berlebihan dalam satu hal atau kekurangan dalam hal

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 58



Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Moderasi Beragama

lainnya. At-tawassuth berfungsi sebagai prinsip yang menekankan keseimbangan
antara dua ekstrem, yakni berlebihan al-ifrat (</_&¥') dan al-ghuluw (') dan
kekurangan at-tafrit () dan al-jafa’ (+4s1)). Dengan kata lain, tawassuth adalah
posisi yang seimbang di antara sikap berlebihan dan kekurangan.

Nilai tawassuth ini memiliki peran yang sangat penting karena menjadi
dasar yang menggerakkan dan mempengaruhi delapan nilai moderasi beragama
lainnya. Prinsip tawassuth, dengan menekankan sikap pertengahan dalam segala
aspek kehidupan, memberikan dampak positif baik dalam pemikiran maupun
praktik kehidupan sehari-hari. Dengan menerapkan tawassuth, seseorang dapat
menciptakan sikap dan perilaku yang moderat, tidak terjerumus dalam ekstremisme
baik di sisi kiri maupun kanan, serta menjaga keseimbangan antara hak dan
kewajiban. Selain itu, tawassuth juga membantu menyeimbangkan kehidupan
duniawi dan ukhrawi, mempertemukan ibadah individual dan sosial, serta
mengharmoniskan antara doktrin agama dan pengetahuan. Karena posisinya yang
sangat sentral, nilai tawassuth seringkali tercermin dalam nilai-nilai moderasi

beragama lainnya, baik dalam aspek pemikiran, sifat, maupun perilaku.

2) I'tidal — (J'<=1) Tegak Lurus dan Bersikap Proporsional

Konsep itidal (Jxie!) dalam ajaran Islam merujuk pada sikap tegak lurus dan
proporsional dalam berpikir maupun bertindak. Sebagai agama yang membawa
rahmat bagi seluruh alam, Islam mengajarkan pentingnya mewujudkan kasih
sayang dan memperkuat tali persaudaraan antarumat manusia. Dalam konteks ini,
Islam menegaskan kewajiban untuk berlaku adil dalam setiap aspek kehidupan,
baik dalam hubungan sosial, hukum, maupun spiritual.

Secara terminologis, i tidal berarti menempatkan sesuatu secara tepat dan
proporsional, yaitu memberikan hak kepada yang berhak, menjalankan kewajiban
sesuai tanggung jawab, serta bertindak berdasarkan prinsip keadilan dan
profesionalitas. /7 tidal juga mencerminkan sikap jujur, konsisten, serta teguh dalam
menjunjung prinsip kebenaran, tanpa terpengaruh oleh tekanan, kondisi, atau
kepentingan tertentu. Nilai ini menuntut umat Islam untuk menegakkan keadilan
dalam situasi apapun dan terhadap siapapun, dengan mempertimbangkan
kemaslahatan yang lebih luas sebagai landasan pengambilan keputusan. Dengan
demikian, i tidal menjadi salah satu pilar utama dalam praktik moderasi beragama

karena menciptakan kehidupan sosial yang harmonis, berkeadilan, dan beradab.

Volume 9, Nomor 1, Januari-Juni 2025 59



Alamsyahbani

3) Tasamuh — (z=Ld) Toleransi

Tasamuh atau sikap toleransi, merupakan nilai penting dalam ajaran Islam yang
mencerminkan kesadaran terhadap keberagaman dan penghormatan terhadap
perbedaan, baik dalam aspek agama, suku, ras, kelompok sosial, maupun
pandangan hidup lainnya. Tasamuh bukan sekadar menerima perbedaan secara
pasif, tetapi juga memberi ruang kepada orang lain untuk menjalankan
keyakinannya, mengekspresikan pandangannya, serta berpartisipasi secara aktif
dalam kehidupan sosial, meskipun pandangan tersebut berbeda dari apa yang
diyakini secara pribadi.

Dalam praktiknya, tasamuh ditandai dengan keterbukaan hati, kelapangan
dada, kesukarelaan, dan kelembutan sikap dalam menghadapi perbedaan. Toleransi
tidak hanya mendorong sikap saling menghormati, tetapi juga mengajarkan untuk
memandang pihak lain yang berbeda sebagai bagian integral dari kehidupan
bersama. Dengan demikian, tasamuh mengandung unsur moderasi, keadilan, dan
keberpihakan pada kepentingan bersama yang inklusif, bukan semata-mata
kepentingan kelompok tertentu. Nilai ini menjadi fondasi penting dalam

membangun masyarakat yang damai, harmonis, dan berkeadaban.

4) Asy-Syura (s.sadl) — Musyawarah

Asy-Syura atau musyawarah merupakan proses kolektif dalam pengambilan
keputusan yang dilakukan melalui pertemuan dan pertukaran gagasan guna mencari
solusi terbaik atas suatu persoalan. Dalam perspektif Islam, musyawarah tidak
hanya bertujuan menyatukan pandangan, tetapi juga mencerminkan semangat
demokratis yang menghargai partisipasi setiap individu dalam mencapai
kesepakatan yang berpihak pada kemaslahatan umum. Meskipun hasil musyawarah
sering kali diputuskan berdasarkan suara mayoritas, kebenaran dalam konteks ini
bukanlah sekadar kuantitas suara, melainkan kualitas argumentasi yang dilandasi
oleh nalar, nilai moral, serta rujukan normatif dari ajaran agama dan nilai-nilai

universal seperti keadilan, kemanusiaan, persaudaraan, kesetaraan, dan kebinekaan.

5) Al-Ishlah (g3«a%¥') — Perbaikan
Al-Ishlah merupakan nilai yang menekankan pentingnya melakukan perubahan dan
pembaruan yang bersifat konstruktif dan reformatif demi mencapai kondisi sosial

yang lebih baik. Prinsip ini berakar pada semangat untuk memperbaiki keadaan

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 60



Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Moderasi Beragama

dengan tetap menjaga nilai-nilai luhur dari tradisi yang baik, sembari terbuka
terhadap inovasi yang relevan dan lebih maslahat. Hal ini sejalan dengan kaidah
fikih al-muhafazhah ‘ala al-qadim al-shalih wa al-akhdzu bi al-jadid al-ashlah,
yang berarti memelihara nilai lama yang baik dan mengambil hal baru yang lebih
baik. Secara terminologis, al-Ishlah dapat dimaknai sebagai suatu tindakan yang
bertujuan meluruskan penyimpangan, mengembalikan fungsi yang sebenarnya,
serta membawa masyarakat keluar dari kondisi stagnan atau destruktif menuju

tatanan yang lebih adil, tercerahkan, dan harmonis.

6) Al-Qudwah (8s4ll) — Keteladanan dan Kepeloporan

Al-Qudwah merujuk pada sikap memberikan keteladanan atau menjadi panutan
yang mampu menginspirasi perilaku positif dalam kehidupan sosial. Keteladanan
ini tidak hanya bersifat pasif, tetapi menuntut inisiatif dan kepeloporan dalam
membangun nilai-nilai luhur seperti keadilan, perdamaian, dan kemanusiaan.
Dalam konteks moderasi beragama, individu atau kelompok yang moderat adalah
mereka yang mampu tampil sebagai pelopor dalam menerapkan prinsip-prinsip
ajaran agama yang adil dan inklusif, serta mengarahkan umat kepada kehidupan

yang harmonis dan sejahtera.

7) Al-Muwathanah (4ikl sll) — Cinta Tanah Air

Al-Muwathanah merupakan konsep kewarganegaraan yang mencakup
kesadaran dan penerimaan terhadap realitas negara-bangsa (nation-state) sebagai
entitas politik dan sosial yang sah. Nilai ini menekankan pentingnya rasa cinta tanah
air sebagai bagian dari tanggung jawab keagamaan dan kebangsaan. Dalam konteks
moderasi beragama, al-Muwathanah mengajarkan bahwa menjadi warga negara
yang baik yang menghormati hukum, menjaga persatuan, serta aktif dalam
membangun masyarakat adalah bagian dari pengamalan nilai-nilai Islam yang

rahmatan lil ‘alamin.

8) Al-La ‘Unf (<&is31) — Anti Kekerasan

Al-La ‘Unf merupakan prinsip penolakan terhadap segala bentuk kekerasan, baik
secara fisik maupun ideologis. Dalam perspektif moderasi beragama, kekerasan
dipandang sebagai bentuk penyimpangan dari ajaran agama yang hakiki.

Ekstremisme seringkali muncul sebagai ideologi eksklusif yang menolak perbedaan

Volume 9, Nomor 1, Januari-Juni 2025 61



Alamsyahbani

dan berusaha memaksakan kehendak melalui cara-cara destruktif yang
bertentangan dengan nilai-nilai perdamaian dan kemanusiaan. Oleh karena itu, nilai
anti kekerasan menegaskan pentingnya menyelesaikan perbedaan melalui dialog,

musyawarah, dan pendekatan yang berlandaskan kasih sayang.

9) I'tiraf al-‘Urf (<iall <l se¥)) — Ramah terhadap Budaya

I'tiraf al- ‘Urf atau pengakuan terhadap budaya, merupakan nilai dalam moderasi
beragama yang menekankan pentingnya penerimaan dan penghormatan terhadap
kearifan lokal dan kebudayaan masyarakat. Budaya dipahami sebagai hasil dari
olah pikir, rasa, dan karsa manusia dalam membangun tatanan sosial yang
harmonis. Dalam pandangan Islam, budaya bukanlah sesuatu yang harus ditolak,
melainkan harus ditempatkan secara proporsional sebagai ekspresi cipta manusia
yang sejalan dengan nilai-nilai universal Islam.

Islam mengakui kemampuan manusia untuk mencipta dan mengembangkan
budaya melalui akal dan pengalaman hidup, dan agama berfungsi sebagai pedoman
normatif untuk mengarahkan kebudayaan tersebut agar bernilai maslahat, beradab,
dan membawa kemajuan. Dengan demikian, nilai i’tiraf al- ‘urf mencerminkan
kesadaran bahwa Islam dan budaya dapat berjalan berdampingan secara sinergis,
selama budaya tersebut tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar ajaran
Islam. Penghargaan terhadap budaya lokal juga menjadi wujud nyata dari sikap

inklusif dan adaptif dalam kehidupan beragama di tengah masyarakat yang plural.

B. Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Moderasi Beragama di
Kota Jambi

Etnis Arab-Melayu di Seberang Kota Jambi merupakan etnis hasil asimilasi antara
keturunan Arab, khususnya dari wilayah Hadramaut di Jazirah Arab, dengan
penduduk pribumi Melayu melalui ikatan pernikahan. Etnis ini terdiri dari berbagai
marga atau suku seperti Al Baragbah, Al Jufri, Al Idrus, Al Habsyi, Al Kaf, Al
Haddad Joban, Basyir, dan Atik. Meski telah berbaur secara sosial dan budaya
dengan masyarakat lokal, kelompok etnis ini tetap mempertahankan nilai-nilai
kultural yang khas, termasuk kecenderungan untuk melangsungkan pernikahan
dalam lingkup kelompok suku yang sama sebagai bentuk pelestarian identitas
kultural mereka (Kusuma & Aman, 2021).

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 62



Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Moderasi Beragama

Etnis Arab-Melayu di Seberang Kota Jambi secara sosial terbagi ke dalam
dua kelompok utama, yaitu kelompok Sayyid dan non-Sayyid. Dalam struktur
sosial masyarakat ini, kelompok Sayyid menempati posisi yang lebih tinggi
dibandingkan kelompok non-Sayyid maupun masyarakat pribumi. Status ini
berkaitan dengan garis keturunan mereka yang diyakini bersambung langsung
kepada Nabi Muhammad SAW, sehingga memperoleh penghormatan khusus
dalam kehidupan sosial dan keagamaan. Hingga saat ini, kelompok Sayyid yang
masih dikenal di kawasan tersebut adalah keturunan dari Habib Husin Baragbah.
Sementara itu, dari kelompok non-Sayyid yang masih bertahan adalah keturunan
dari suku Bafadhal, yakni Muhammad Sufi Bafadhal. Pembagian ini mencerminkan
dinamika internal dalam etnis Arab-Melayu serta menunjukkan bagaimana
konstruksi sosial dan kultural diwariskan dan dipertahankan dalam masyarakat
lokal.

Masyarakat Seberang Kota Jambi merupakan komunitas yang bersifat
majemuk dan multikultural. Hal ini tidak terlepas dari posisi geografisnya yang
strategis, karena berada di kawasan yang berdekatan dengan pasar tradisional,
sehingga menjadi titik pertemuan dan interaksi lintas etnis, suku, dan agama.
Keberagaman ini membentuk dinamika sosial yang khas dan mendorong
terwujudnya relasi sosial yang terbuka. Dalam konteks penguatan nilai-nilai
moderasi beragama, etnis Arab-Melayu di wilayah tersebut telah mengembangkan
sejumlah strategi yang bertujuan untuk menjaga keharmonisan antarumat beragama
sekaligus memperkuat nilai toleransi di tengah kehidupan masyarakat yang plural.
Menurut Habib Haidar Al-Munawwar strategi-strategi yang dimaksud antara lain
adalah sebagai berikut:

1) Dakwah bil Lisan

Dakwah bil-lisan merupakan salah satu metode komunikasi dakwah yang dilakukan
secara verbal, yakni dengan menyampaikan pesan-pesan keislaman melalui ucapan
atau lisan kepada individu maupun kelompok sasaran dakwah. Tujuan utama dari
pendekatan ini adalah agar pesan dakwah dapat diterima dengan baik, dipahami
secara menyeluruh, dan selanjutnya mampu diimplementasikan dalam kehidupan
sehari-hari oleh mad'u (objek dakwah) (Sinambela & Mutiawati, 2022).

Bentuk konkret dari dakwah bil-lisan antara lain berupa ceramah, khutbah,
pidato, dialog keagamaan, dan bentuk komunikasi lisan lainnya yang mengandung

nilai-nilai  keislaman (Ismail, 2019). Metode ini dinilai efektif karena

Volume 9, Nomor 1, Januari-Juni 2025 63



Alamsyahbani

memungkinkan adanya interaksi langsung dan respon timbal balik antara
pendakwah dan audiens, sehingga dapat memperkuat pemahaman dan penghayatan
terhadap pesan yang disampaikan.

Salah satu strategi yang digunakan oleh masyarakat Arab Melayu dalam
menyebarluaskan nilai-nilai moderasi beragama adalah melalui pendekatan dakwah
bil-lisan. Metode ini diterapkan dalam berbagai aktivitas keagamaan, seperti
peringatan hari besar Islam, antara lain Maulid Nabi dan Isra’ Mi’raj, yang menjadi
momen penting untuk menyampaikan pesan-pesan keagamaan yang menekankan
pada pentingnya sikap moderat, toleran, dan seimbang dalam beragama. Selain itu,
upaya internalisasi nilai moderasi juga dilakukan melalui jalur pendidikan formal.
Nilai-nilai tersebut diintegrasikan ke dalam proses pembelajaran di sekolah,
sehingga peserta didik tidak hanya memperoleh pengetahuan keagamaan secara
teoritis, tetapi juga diarahkan untuk memahami dan menerapkan prinsip-prinsip

moderasi dalam kehidupan sosial mereka sehari-hari.

2) Dakwah bil-Hal

Metode dakwah bil-hal mengacu pada dakwah yang dilakukan secara praktis
melalui contoh nyata dalam kehidupan sehari-hari, yaitu dengan menampilkan
akhlak mulia atau akhlag karimah sebagai teladan yang dapat dijadikan contoh olrh
masyarakat (Masy'ari, 1993).

Pendekatan ini menekankan pentingnya tindakan nyata yang dilakukan oleh
pendakwah, yang disesuaikan dengan kebutuhan konkret penerima dakwah.
Dengan demikian, melalui perbuatan yang langsung terlihat dan diterima oleh
masyarakat, pesan dakwah dapat lebih mudah dipahami dan diinternalisasi oleh
mereka (Trianto, 2022).

Konsep dakwah Islam dengan metode bil-hal sejatinya bertujuan untuk
mengaktualisasikan nilai-nilai ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. Dakwah
ini tidak hanya terbatas pada penyampaian ajaran melalui cara verbal atau non-
verbal, tetapi lebih pada penerapan nilai-nilai Islam dalam praktik kehidupan sosial
dan kemanusiaan. Oleh karena itu, dakwah dengan metode bil-hal berfokus pada
manifestasi Islam sebagai agama yang membawa rahmat bagi seluruh alam, yang
diwujudkan melalui tindakan nyata dalam kehidupan masyarakat.

Konsep dakwah bil-hal ini juga diterapkan oleh etnis Arab Melayu di Kota

Jambi untuk menyebarkan dan mengembangkan paham moderasi beragama.

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 64



Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Moderasi Beragama

Mereka mengamalkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari, seperti
toleransi, tasamuh, dan nilai-nilai keislaman lainnya, sebagai bentuk dakwah yang
dilakukan melalui perbuatan nyata.

Dengan pendekatan ini, masyarakat dapat melihat dan menilai bahwa umat
Islam, khususnya etnis Arab Melayu, hidup rukun dan damai, yang pada gilirannya
mendorong terciptanya kedamaian antar umat beragama. Hal ini berkontribusi pada
tercapainya kesejahteraan dan kenyamanan sosial di Kota Jambi.

Agama pada dasarnya merupakan sesuatu yang fleksibel, tidak terbatas oleh
waktu, namun mampu menjaga relevansinya sepanjang zaman. Salah satu cara yang
dianggap efektif oleh kelompok ini dalam menyebarkan paham moderasi beragama
adalah dengan menunjukkan perilaku yang baik dalam kehidupan sehari-hari, baik
kepada sesama Muslim maupun non-Muslim. Dengan demikian, masyarakat dapat
merasakan keindahan dan kedamaian dalam kehidupan sosial. Selain itu, mereka
juga aktif dalam dialog lintas agama yang bertujuan untuk memperkuat kerukunan
dan toleransi antarumat beragama. Sejatinya, semua agama mengajarkan
kedamaian, cinta kasih, dan saling menghormati, bukan mencaci, merendahkan,

atau menjelekkan agama lain.

IV. KESIMPULAN

Moderasi beragama merujuk pada sikap, pandangan, dan praktik beragama yang
menekankan keseimbangan, toleransi, dan penolakan terhadap segala bentuk
ekstremisme, baik dalam keyakinan maupun tindakan. Prinsip moderasi beragama
mengedepankan sikap yang seimbang, menghindari tindakan berlebihan, serta
menghargai keragaman, baik dalam interpretasi ajaran agama maupun dalam
interaksi sosial antar umat beragama.

Dalam Islam, terdapat nilai-nilai dasar yang mendasari moderasi beragama,
antara lain: Tawassuth (keseimbangan dan tidak berlebihan), 7’tidal (tegak lurus
dan proporsional), Tasamuh (toleransi), Asy-Syura (musyawarah), Al-Ishlah
(perbaikan), Al-Qudwah (kepeloporan), Al-Muwathanah (cinta tanah air), Al-La
‘Unf (anti kekerasan), dan I tiraf al-"Urf (ramah budaya).

Dalam mengembangkan paham moderasi beragama, etnis Arab Melayu di
Jambi menerapkan dua pendekatan utama, yaitu dakwah bil-lisan dan dakwah bil-

hal. Dakwah bil-lisan dilakukan melalui penggunaan perkataan atau lisan, seperti

Volume 9, Nomor 1, Januari-Juni 2025 65



Alamsyahbani

ceramah, pidato, atau khutbah. Sementara itu, dakwah bil-hal, yang juga dikenal
dengan istilah dakwah bil-Qudwah, adalah dakwah yang lebih praktis, yang
tercermin dalam perilaku akhlak karimah yang ditunjukkan dalam kehidupan
sehari-hari. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai moderasi beragama dan strategi
dakwah yang dilakukan, etnis Arab Melayu memiliki peran penting dalam
membangun dan mempertahankan moderasi beragama di Kota Jambi. Kontribusi
mereka dalam hal ini sangat signifikan, karena berkontribusi pada terciptanya

stabilitas sosial dan harmonisasi antar komunitas yang lebih inklusif dan damai.

References

Abidin, A. Z. (2021). Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Permendikbud No. 37
Tahun 2018 . Jurnal Inovasi dan Riset Akademi.

Akbar, F. H., Fasha, F. L., & Abdullah, F. (2024). Konsep Moderasi
Beragamadalam Tinjauan Qur’an Hadis. Bulletin of Islamic Research.

Aziz, A., & Anam, A. K. (2021). Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-nilai
Islam. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama
RI.

Fahri, M., & Zainuri, A. (2019). Moderasi Beragama di Indonesia. Intizar.

Fauzi, A. (2018). Moderasi Islam, Untuk Peradaban Dan Kemanusiaan. Jurnal
Islam Nusantara.

Ismail, F. (2019). Islam, Konstitusionalisme dan Pluralisme. Yogyakarta:

IRCiSoD.

Kusuma, A. Y., & Aman. (2021). Budaya Keagamaan Arab Melayu Seberang Kota
Jambi. Jurnal Lektur Keagamaan.

Masy'ari, A. (1993). Butir-butir Problematika Dakwah Islamiyah. Surabaya: Bina
lImu.

Saifuddin, L. H. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kementrian Agama RI.

Sinambela, F. R., & Mutiawati. (2022). Implementasi Dakwah Bil-Lisan dalam
Meningkatkan Pemahaman Agama Masyarakat. EI Madani: Jurnal Dakwah
dan Komunikas ilslam.

Sucialinda, L. (2019). Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Islam di
Kota Jambi Awal Abad XX. Istoria: Jurnal Pendidikan Sejarah UNBARI.

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 66



Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Moderasi Beragama

Trianto, R. (2022). Implementasi Metode Dakwah Bil-Haldi Majelis Dakwah Bil-
HalMiftahul Jannah Bogoran Kampak Trenggalek. An-Nida’: JurnalProdi
Komunikasi dan Penyiaran Islam.

Zulgafrin. (2023). The Harmonious Blend of Cultural Acculturation and Islamic
Principles Within the Rich Tapestry of Jambi’s Religious Traditions. Al-
Tsaqafa: Jurnal limiah Peradaban Islam

Volume 9, Nomor 1, Januari-Juni 2025 67



