
 

 

ISSN 2614-3461 (p) 2598-3865 
http://ejournal.uin-suka.ac.id/pusat/panangkaran 
Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 
Vol. 9 No. 1 (Januari - Juni 2025) 
https://doi.org/10.14421/panangkaran.v9i1.4237 
hlm. 53-67 

 

 

Jurnal Panangkaran disebarluaskan di bawah ketentuan Creative Commons 

Attribution-NonCommercial-NoDerrivatives 4.0 International License 

 

PERANAN ETNIS ARAB MELAYU 

DALAM PENGEMBANGAN MODERASI 

BERAGAMA 
 

Alamsyahbani 

alamhp2018@gmail.com  

UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

 
Abstract 

Religious moderation is a religious attitude that is not extreme, balanced, 

and open to differences. In the pluralistic society of Jambi City, moderation 

values play an important role in maintaining social harmony. This study 

aims to analyze the role of the Arab-Malay ethnicity in strengthening 

religious moderation in Jambi City. The method used is descriptive 

qualitative with an ethnographic approach. Data were collected through 

observation and interviews with Arab-Malay community leaders. The 

results showed that the Arab-Malay ethnicity plays an active role through 

religious, educational, social activities, and interfaith dialog. The example 

of daily behavior is the main means in spreading the value of moderation to 

fellow religious communities. This finding confirms that the role of the 

Arab-Malay community is very important in building social harmony and 

stability in Jambi City. 

Keyword:  Ethnic Arab Malays, Religious harmony, Religious moderation 

 

Abstrak 

Moderasi beragama merupakan sikap beragama yang tidak ekstrem, 

seimbang, dan terbuka terhadap perbedaan. Di tengah masyarakat Kota 

Jambi yang plural, nilai-nilai moderasi berperan penting dalam menjaga 

harmoni sosial. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran etnis 

Arab-Melayu dalam memperkuat moderasi beragama di Kota Jambi. 

Metode yang digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan pendekatan 

etnografi. Data dikumpulkan melalui observasi dan wawancara dengan 

tokoh masyarakat Arab-Melayu. Hasil penelitian menunjukkan bahwa etnis 

Arab-Melayu berperan aktif melalui kegiatan keagamaan, pendidikan, 

sosial, serta dialog lintas agama. Teladan perilaku sehari-hari menjadi 

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1515640468&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1501234154&1&&
http://ejournal.uin-suka.ac.id/pusat/panangkaran
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
mailto:alamhp2018@gmail.com


Alamsyahbani 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 54 

sarana utama dalam menyebarkan nilai moderasi kepada sesama umat 

beragama. Temuan ini menegaskan bahwa peran komunitas Arab-Melayu 

sangat penting dalam membangun harmoni dan stabilitas sosial di Kota 

Jambi 

Kata kunci: Etnis Arab Melayu, Kerukunan umat beragama, Moderasi beragama 

 

I. PENDAHULUAN 

Indonesia dikenal sebagai negara multikultural yang dihuni oleh berbagai suku 

bangsa, etnis, agama, dan ras yang tersebar di seluruh wilayah nusantara. 

Keberagaman ini merupakan salah satu ciri khas sekaligus kekayaan bangsa yang 

tidak dimiliki oleh banyak negara lain. Namun demikian, keberagaman tersebut 

juga menyimpan potensi munculnya gesekan sosial apabila tidak dikelola dengan 

bijak. Dalam konteks ini, penting bagi setiap elemen masyarakat untuk 

menumbuhkan sikap moderat dalam beragama. 

Moderasi beragama merupakan pendekatan yang menempatkan nilai-nilai 

keseimbangan, toleransi, dan keadilan dalam kehidupan beragama serta dalam 

relasi antarumat beragama. Dengan mengedepankan sikap moderat, masyarakat 

diharapkan mampu membangun kehidupan sosial yang harmonis, menjunjung 

tinggi nilai-nilai kemanusiaan, dan bersama-sama menjaga integrasi nasional. Oleh 

karena itu, dalam rangka memperkuat persatuan dan kesatuan bangsa, penguatan 

moderasi beragama menjadi kebutuhan strategis yang harus diterapkan secara 

konsisten dalam berbagai sektor kehidupan, baik melalui pendidikan, kebijakan 

publik, maupun praktik kehidupan sehari-hari. 

Kota Jambi merupakan salah satu wilayah di Indonesia yang mencerminkan 

realitas kebhinekaan bangsa, dengan kekayaan budaya dan etnis yang hidup 

berdampingan secara harmonis. Di antara komunitas yang turut membentuk 

dinamika sosial dan budaya di kota ini adalah komunitas Arab Melayu, yang telah 

lama menetap dan berintegrasi dalam masyarakat setempat. Kehadiran komunitas 

Arab Melayu tidak hanya memperkaya keragaman etnokultural, tetapi juga 

memberikan kontribusi signifikan dalam berbagai aspek kehidupan, mulai dari 

kegiatan ekonomi, sosial, hingga perkembangan keagamaan. Interaksi yang terjalin 

antara komunitas Arab Melayu dengan kelompok etnis lainnya menunjukkan 

adanya kohesi sosial yang kuat, sekaligus mencerminkan keberhasilan masyarakat 

Kota Jambi dalam membangun harmoni antarbudaya. Oleh karena itu, keberadaan 



Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Moderasi Beragama 

Volume 9, Nomor 1, Januari-Juni 2025 55 

komunitas ini perlu dipahami sebagai bagian integral dari identitas kebudayaan 

lokal yang turut memperkuat jalinan sosial dalam bingkai kebangsaan Indonesia. 

Komunitas Arab Melayu merupakan kelompok masyarakat yang hidup dan 

berkembang secara turun-temurun di kawasan Seberang Kota Jambi, wilayah yang 

secara historis menjadi pusat pertumbuhan budaya dan interaksi antar etnis 

(Kusuma & Aman, 2021). Sebagian besar penduduk di wilayah ini merupakan 

keturunan Arab yang berasimilasi dengan masyarakat Melayu melalui ikatan 

pernikahan antarbudaya (Sucialinda, 2019). Proses migrasi dan mobilitas para 

pedagang Arab ke wilayah tersebut pada masa lampau menjadi awal dari terjadinya 

kontak sosial yang intensif. Hubungan yang terus terjalin antara pendatang Arab 

dan penduduk lokal tidak hanya bersifat ekonomi, tetapi juga meluas pada ranah 

budaya dan keagamaan. Interaksi yang berlangsung secara berkelanjutan ini 

kemudian melahirkan suatu identitas budaya baru yang khas, yaitu budaya 

keagamaan Arab Melayu Seberang Kota Jambi.  

Penamaan "Arab Melayu" merujuk pada dua unsur utama yang membentuk 

identitas budaya tersebut, yakni unsur Arab dari para pendatang dan unsur Melayu 

dari masyarakat lokal yang menjadi mitra dalam proses akulturasi. Budaya Arab 

Melayu ini kini menjadi bagian penting dari kekayaan budaya lokal serta menjadi 

cerminan keberhasilan integrasi sosial yang harmonis di tengah keberagaman etnis 

di Kota Jambi (Zulgafrin, 2023). 

Kedatangan etnis Arab Melayu ke Kota Jambi dipengaruhi oleh berbagai 

faktor, salah satunya adalah dorongan kuat untuk bermigrasi dengan tujuan utama 

berdagang serta menyebarkan ajaran Islam. Motivasi religius yang melekat pada 

komunitas ini menjadikan aktivitas migrasi tidak sekadar bersifat ekonomi, tetapi 

juga memiliki dimensi dakwah yang signifikan. Dalam perjalanannya, interaksi 

antara pendatang Arab dan masyarakat lokal terjadi secara intensif, terutama 

melalui jalur perkawinan antarbudaya. Perkawinan ini tidak hanya memperkuat 

proses asimilasi sosial dan budaya, tetapi juga melahirkan generasi keturunan yang 

memainkan peran penting dalam proses Islamisasi di wilayah Seberang Kota Jambi 

dan sekitarnya (Sucialinda, 2019). Dengan demikian, migrasi etnis Arab Melayu ke 

Jambi bukan hanya mencerminkan mobilitas fisik semata, melainkan juga 

merupakan bagian dari dinamika penyebaran agama dan pembentukan identitas 

kultural yang khas di kawasan tersebut. 



Alamsyahbani 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 56 

Letak geografis Jambi yang strategis sebagai jalur perdagangan 

antarwilayah, terutama pada masa lalu, menjadikan daerah ini sebagai titik temu 

bagi berbagai kelompok etnis dari luar, seperti Arab, India, dan Tionghoa. 

Kedatangan para pendatang tersebut membawa serta kebudayaan dan sistem nilai 

masing-masing yang kemudian berinteraksi dengan masyarakat pribumi setempat. 

Seiring waktu, interaksi yang berlangsung secara intensif mendorong terjadinya 

proses pembauran sosial dan budaya antar kelompok etnis. Di antara berbagai etnis 

pendatang tersebut, etnis Arab menunjukkan tingkat adaptasi dan integrasi yang 

tinggi, serta telah menetap selama berabad-abad di wilayah ini. Etnis Arab tidak 

hanya mampu membaur dalam struktur sosial masyarakat lokal, tetapi juga 

memainkan peran yang signifikan dalam bidang perdagangan, keagamaan, dan 

pembentukan identitas budaya masyarakat Jambi secara lebih luas. 

Etnis Arab yang menetap di Kota Jambi diketahui berasal dari berbagai 

wilayah, seperti Hadramaut (Yaman), India, dan Persia. Mereka merupakan bagian 

dari diaspora Arab yang kemudian berbaur dengan masyarakat lokal melalui proses 

asimilasi sosial dan budaya. Salah satu bentuk integrasi yang paling menonjol 

adalah melalui pernikahan dengan kalangan bangsawan lokal, termasuk keluarga 

kerajaan Jambi. Pernikahan ini tidak hanya memperkuat hubungan sosial antara 

komunitas Arab dan pribumi, tetapi juga membuka jalan bagi terbentuknya 

keturunan campuran yang memiliki posisi strategis dalam struktur sosial dan 

keagamaan masyarakat setempat. Dengan demikian, keberadaan etnis Arab di 

Jambi tidak dapat dilepaskan dari kontribusinya dalam memperkaya dinamika 

sosial budaya serta dalam membentuk identitas lokal yang bercorak Arab-Melayu. 

Seperti yang telah diuraikan sebelumnya, Kota Jambi merupakan wilayah 

multikultural yang dihuni oleh beragam suku, agama, dan ras. Keberagaman ini 

menuntut adanya upaya kolektif dalam membangun harmoni sosial dan menjaga 

persatuan di tengah perbedaan. Salah satu pendekatan yang relevan untuk merawat 

keberagaman tersebut adalah melalui penerapan nilai-nilai moderasi beragama. 

Dalam konteks ini, artikel ini akan mengkaji peran strategis yang dimainkan oleh 

etnis Arab Melayu Jambi dalam mendukung penyebaran dan penguatan paham 

moderasi beragama. Peran tersebut dinilai penting dalam menciptakan kehidupan 

masyarakat yang aman, damai, dan sejahtera, sekaligus memperkuat integrasi sosial 

di tengah pluralitas yang ada di Kota Jambi. 

 



Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Moderasi Beragama 

Volume 9, Nomor 1, Januari-Juni 2025 57 

II. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan 

studi kasus. Pendekatan tersebut dipilih untuk memperoleh pemahaman yang 

mendalam dan kontekstual terhadap fenomena sosial, khususnya yang berkaitan 

dengan internalisasi dan praktik nilai-nilai moderasi beragama dalam komunitas 

etnis Arab Melayu di Kota Jambi. Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara 

mendalam dengan seorang tokoh kunci yang memiliki peran sentral dalam 

penyebaran dan penguatan paham moderasi beragama di wilayah tersebut. Selain 

itu, data juga diperoleh melalui observasi langsung terhadap aktivitas sosial 

keagamaan yang mencerminkan praktik moderasi dalam kehidupan sehari-hari. 

 

III. PEMBAHASAN 

A. Konsep Moderasi beragama 

Istilah "moderasi" merupakan kata serapan dari bahasa Latin, yaitu "moderatio", 

yang memiliki arti "sedang", yang berarti berada pada posisi yang seimbang, tidak 

kekurangan dan tidak berlebihan. Dalam konteks agama, moderasi sering kali 

dipahami dengan menggunakan istilah bahasa Arab "wasat" atau "wasatiyah", yang 

menggambarkan suatu prinsip keseimbangan dan keadilan dalam praktik beragama. 

Pelaku dari prinsip ini disebut sebagai "wasit", yang dalam bahasa Arab memiliki 

beberapa makna, antara lain sebagai penengah, pelantara, atau pelerai (Fauzi, 

2018). 

Kata "moderasi" dalam bahasa Arab diterjemahkan sebagai "al-

wasathiyyah", yang berasal dari kata "wasath". Al-Asfahaniy dalam karyanya 

mendefinisikan "wasathan" sebagai "sawa'un", yang berarti posisi tengah antara 

dua ekstrem atau batas, yang mencerminkan prinsip keadilan, keseimbangan, atau 

keadaan yang wajar dan tidak berlebihan. Selain itu, "wasathan" juga mengandung 

makna penting terkait dengan penghindaran sikap yang kaku atau tanpa kompromi, 

serta upaya untuk tetap berada dalam batas-batas kebenaran agama tanpa terjebak 

pada pandangan yang menyimpang atau ekstrem (Fahri & Zainuri, 2019). 

Dalam bahasa Inggris, istilah "moderasi" sering kali digunakan untuk 

menggambarkan konsep seperti "average" (rata-rata), "core" (inti), "standard" 

(standar), atau "non-aligned" (tidak berpihak). Secara umum, istilah moderat 

merujuk pada pendekatan yang menekankan keseimbangan dalam berbagai aspek 



Alamsyahbani 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 58 

kehidupan, baik dalam hal keyakinan, akhlak, maupun perilaku, baik pada tingkat 

individu maupun dalam konteks masyarakat (Saifuddin, 2019). 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia edisi V, moderasi didefinisikan 

sebagai upaya untuk mengurangi kekerasan dan menghindari sikap ekstrem. Oleh 

karena itu, seorang yang moderat dapat dipahami sebagai individu yang cenderung 

menghindari perilaku keras dan ekstrim, serta selalu berusaha untuk bersikap 

seimbang, adil, dan dalam batas yang wajar (Abidin, 2021). 

Sementara itu, moderasi beragama, menurut Kementerian Agama Republik 

Indonesia, adalah sikap seseorang dalam beragama yang menekankan pada praktik 

yang tidak ekstrem dan tidak berlebihan dalam menjalankan ajaran agamanya. 

Mereka yang mempraktikkan sikap ini disebut sebagai individu yang moderat 

(Akbar, Fasha, & Abdullah, 2024). 

Berdasarkan berbagai definisi yang ada terkait moderasi beragama, dapat 

disimpulkan bahwa moderasi beragama merupakan sikap, pandangan, dan praktik 

dalam beragama yang mengedepankan prinsip keseimbangan, toleransi, serta 

menolak segala bentuk ekstremisme, baik dalam aspek keyakinan maupun 

tindakan. Prinsip dasar dari moderasi beragama menekankan pentingnya sikap yang 

seimbang dan tidak berlebihan, serta menghargai keragaman, baik dalam 

interpretasi ajaran agama maupun dalam hubungan sosial dengan umat beragama 

lainnya.  

Moderasi beragama ini tidak hanya memiliki dasar yang kuat dalam ajaran 

agama, tetapi juga telah diterapkan oleh para ulama dan orang-orang shalih 

sepanjang sejarah peradaban Islam. Oleh karena itu, konsep ini memiliki landasan 

normatif yang dapat dijadikan pedoman bagi umat Islam dalam menjalani 

kehidupan beragama yang harmonis dan penuh toleransi. Selanjutnya, akan dibahas 

sejumlah dalil yang mendasari sembilan nilai utama dalam moderasi beragama, 

yang menjadi acuan normatif bagi masyarakat Muslim dalam mengamalkan prinsip 

moderasi tersebut, sembilan nilai-nilai tersebut antara lain (Aziz & Anam, 2021): 

 

1) At-Tawassuth (توسط) 

Berasal dari kata "wassatha", secara bahasa berarti posisi di tengah atau 

keseimbangan antara dua ujung yang ukurannya sebanding. Secara terminologis, 

at-tawassuth merujuk pada nilai-nilai Islam yang mengedepankan pola pikir dan 

praktik yang moderat, tidak berlebihan dalam satu hal atau kekurangan dalam hal 



Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Moderasi Beragama 

Volume 9, Nomor 1, Januari-Juni 2025 59 

lainnya. At-tawassuth berfungsi sebagai prinsip yang menekankan keseimbangan 

antara dua ekstrem, yakni berlebihan al-ifrat (الإفرات) dan al-ghuluw (الغلو) dan 

kekurangan at-tafrit (التفريط) dan al-jafa’ (الجفاء). Dengan kata lain, tawassuth adalah 

posisi yang seimbang di antara sikap berlebihan dan kekurangan. 

Nilai tawassuth ini memiliki peran yang sangat penting karena menjadi 

dasar yang menggerakkan dan mempengaruhi delapan nilai moderasi beragama 

lainnya. Prinsip tawassuth, dengan menekankan sikap pertengahan dalam segala 

aspek kehidupan, memberikan dampak positif baik dalam pemikiran maupun 

praktik kehidupan sehari-hari. Dengan menerapkan tawassuth, seseorang dapat 

menciptakan sikap dan perilaku yang moderat, tidak terjerumus dalam ekstremisme 

baik di sisi kiri maupun kanan, serta menjaga keseimbangan antara hak dan 

kewajiban. Selain itu, tawassuth juga membantu menyeimbangkan kehidupan 

duniawi dan ukhrawi, mempertemukan ibadah individual dan sosial, serta 

mengharmoniskan antara doktrin agama dan pengetahuan. Karena posisinya yang 

sangat sentral, nilai tawassuth seringkali tercermin dalam nilai-nilai moderasi 

beragama lainnya, baik dalam aspek pemikiran, sifat, maupun perilaku. 

 

2) I’tidal – (اعتدال) Tegak Lurus dan Bersikap Proporsional 

Konsep i’tidal (اعتدال) dalam ajaran Islam merujuk pada sikap tegak lurus dan 

proporsional dalam berpikir maupun bertindak. Sebagai agama yang membawa 

rahmat bagi seluruh alam, Islam mengajarkan pentingnya mewujudkan kasih 

sayang dan memperkuat tali persaudaraan antarumat manusia. Dalam konteks ini, 

Islam menegaskan kewajiban untuk berlaku adil dalam setiap aspek kehidupan, 

baik dalam hubungan sosial, hukum, maupun spiritual. 

Secara terminologis, i’tidal berarti menempatkan sesuatu secara tepat dan 

proporsional, yaitu memberikan hak kepada yang berhak, menjalankan kewajiban 

sesuai tanggung jawab, serta bertindak berdasarkan prinsip keadilan dan 

profesionalitas. I’tidal juga mencerminkan sikap jujur, konsisten, serta teguh dalam 

menjunjung prinsip kebenaran, tanpa terpengaruh oleh tekanan, kondisi, atau 

kepentingan tertentu. Nilai ini menuntut umat Islam untuk menegakkan keadilan 

dalam situasi apapun dan terhadap siapapun, dengan mempertimbangkan 

kemaslahatan yang lebih luas sebagai landasan pengambilan keputusan. Dengan 

demikian, i’tidal menjadi salah satu pilar utama dalam praktik moderasi beragama 

karena menciptakan kehidupan sosial yang harmonis, berkeadilan, dan beradab. 



Alamsyahbani 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 60 

3) Tasamuh – (تسامح) Toleransi 

Tasamuh atau sikap toleransi, merupakan nilai penting dalam ajaran Islam yang 

mencerminkan kesadaran terhadap keberagaman dan penghormatan terhadap 

perbedaan, baik dalam aspek agama, suku, ras, kelompok sosial, maupun 

pandangan hidup lainnya. Tasamuh bukan sekadar menerima perbedaan secara 

pasif, tetapi juga memberi ruang kepada orang lain untuk menjalankan 

keyakinannya, mengekspresikan pandangannya, serta berpartisipasi secara aktif 

dalam kehidupan sosial, meskipun pandangan tersebut berbeda dari apa yang 

diyakini secara pribadi. 

Dalam praktiknya, tasamuh ditandai dengan keterbukaan hati, kelapangan 

dada, kesukarelaan, dan kelembutan sikap dalam menghadapi perbedaan. Toleransi 

tidak hanya mendorong sikap saling menghormati, tetapi juga mengajarkan untuk 

memandang pihak lain yang berbeda sebagai bagian integral dari kehidupan 

bersama. Dengan demikian, tasamuh mengandung unsur moderasi, keadilan, dan 

keberpihakan pada kepentingan bersama yang inklusif, bukan semata-mata 

kepentingan kelompok tertentu. Nilai ini menjadi fondasi penting dalam 

membangun masyarakat yang damai, harmonis, dan berkeadaban. 

 

4) Asy-Syura (الشورى) – Musyawarah 

Asy-Syura atau musyawarah merupakan proses kolektif dalam pengambilan 

keputusan yang dilakukan melalui pertemuan dan pertukaran gagasan guna mencari 

solusi terbaik atas suatu persoalan. Dalam perspektif Islam, musyawarah tidak 

hanya bertujuan menyatukan pandangan, tetapi juga mencerminkan semangat 

demokratis yang menghargai partisipasi setiap individu dalam mencapai 

kesepakatan yang berpihak pada kemaslahatan umum. Meskipun hasil musyawarah 

sering kali diputuskan berdasarkan suara mayoritas, kebenaran dalam konteks ini 

bukanlah sekadar kuantitas suara, melainkan kualitas argumentasi yang dilandasi 

oleh nalar, nilai moral, serta rujukan normatif dari ajaran agama dan nilai-nilai 

universal seperti keadilan, kemanusiaan, persaudaraan, kesetaraan, dan kebinekaan. 

 

5) Al-Ishlah (الإصلاح) – Perbaikan 

Al-Ishlah merupakan nilai yang menekankan pentingnya melakukan perubahan dan 

pembaruan yang bersifat konstruktif dan reformatif demi mencapai kondisi sosial 

yang lebih baik. Prinsip ini berakar pada semangat untuk memperbaiki keadaan 



Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Moderasi Beragama 

Volume 9, Nomor 1, Januari-Juni 2025 61 

dengan tetap menjaga nilai-nilai luhur dari tradisi yang baik, sembari terbuka 

terhadap inovasi yang relevan dan lebih maslahat. Hal ini sejalan dengan kaidah 

fikih al-muhafazhah ‘ala al-qadim al-shalih wa al-akhdzu bi al-jadid al-ashlah, 

yang berarti memelihara nilai lama yang baik dan mengambil hal baru yang lebih 

baik. Secara terminologis, al-Ishlah dapat dimaknai sebagai suatu tindakan yang 

bertujuan meluruskan penyimpangan, mengembalikan fungsi yang sebenarnya, 

serta membawa masyarakat keluar dari kondisi stagnan atau destruktif menuju 

tatanan yang lebih adil, tercerahkan, dan harmonis. 

 

6) Al-Qudwah (القدوة) – Keteladanan dan Kepeloporan 

Al-Qudwah merujuk pada sikap memberikan keteladanan atau menjadi panutan 

yang mampu menginspirasi perilaku positif dalam kehidupan sosial. Keteladanan 

ini tidak hanya bersifat pasif, tetapi menuntut inisiatif dan kepeloporan dalam 

membangun nilai-nilai luhur seperti keadilan, perdamaian, dan kemanusiaan. 

Dalam konteks moderasi beragama, individu atau kelompok yang moderat adalah 

mereka yang mampu tampil sebagai pelopor dalam menerapkan prinsip-prinsip 

ajaran agama yang adil dan inklusif, serta mengarahkan umat kepada kehidupan 

yang harmonis dan sejahtera. 

 

7) Al-Muwathanah (المواطنة) – Cinta Tanah Air 

Al-Muwathanah merupakan konsep kewarganegaraan yang mencakup 

kesadaran dan penerimaan terhadap realitas negara-bangsa (nation-state) sebagai 

entitas politik dan sosial yang sah. Nilai ini menekankan pentingnya rasa cinta tanah 

air sebagai bagian dari tanggung jawab keagamaan dan kebangsaan. Dalam konteks 

moderasi beragama, al-Muwathanah mengajarkan bahwa menjadi warga negara 

yang baik yang menghormati hukum, menjaga persatuan, serta aktif dalam 

membangun masyarakat adalah bagian dari pengamalan nilai-nilai Islam yang 

rahmatan lil ‘alamin. 

 

8) Al-La ‘Unf (اللاعنف) – Anti Kekerasan 

Al-La ‘Unf merupakan prinsip penolakan terhadap segala bentuk kekerasan, baik 

secara fisik maupun ideologis. Dalam perspektif moderasi beragama, kekerasan 

dipandang sebagai bentuk penyimpangan dari ajaran agama yang hakiki. 

Ekstremisme seringkali muncul sebagai ideologi eksklusif yang menolak perbedaan 



Alamsyahbani 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 62 

dan berusaha memaksakan kehendak melalui cara-cara destruktif yang 

bertentangan dengan nilai-nilai perdamaian dan kemanusiaan. Oleh karena itu, nilai 

anti kekerasan menegaskan pentingnya menyelesaikan perbedaan melalui dialog, 

musyawarah, dan pendekatan yang berlandaskan kasih sayang. 

 

9) I’tiraf al-‘Urf (الاعتراف بالعرُف) – Ramah terhadap Budaya 

I’tiraf al-‘Urf atau pengakuan terhadap budaya, merupakan nilai dalam moderasi 

beragama yang menekankan pentingnya penerimaan dan penghormatan terhadap 

kearifan lokal dan kebudayaan masyarakat. Budaya dipahami sebagai hasil dari 

olah pikir, rasa, dan karsa manusia dalam membangun tatanan sosial yang 

harmonis. Dalam pandangan Islam, budaya bukanlah sesuatu yang harus ditolak, 

melainkan harus ditempatkan secara proporsional sebagai ekspresi cipta manusia 

yang sejalan dengan nilai-nilai universal Islam. 

Islam mengakui kemampuan manusia untuk mencipta dan mengembangkan 

budaya melalui akal dan pengalaman hidup, dan agama berfungsi sebagai pedoman 

normatif untuk mengarahkan kebudayaan tersebut agar bernilai maslahat, beradab, 

dan membawa kemajuan. Dengan demikian, nilai i’tiraf al-‘urf mencerminkan 

kesadaran bahwa Islam dan budaya dapat berjalan berdampingan secara sinergis, 

selama budaya tersebut tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar ajaran 

Islam. Penghargaan terhadap budaya lokal juga menjadi wujud nyata dari sikap 

inklusif dan adaptif dalam kehidupan beragama di tengah masyarakat yang plural. 

 

B. Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Moderasi Beragama di 

Kota Jambi 

Etnis Arab-Melayu di Seberang Kota Jambi merupakan etnis hasil asimilasi antara 

keturunan Arab, khususnya dari wilayah Hadramaut di Jazirah Arab, dengan 

penduduk pribumi Melayu melalui ikatan pernikahan. Etnis ini terdiri dari berbagai 

marga atau suku seperti Al Baragbah, Al Jufri, Al Idrus, Al Habsyi, Al Kaf, Al 

Haddad Joban, Basyir, dan Atik. Meski telah berbaur secara sosial dan budaya 

dengan masyarakat lokal, kelompok etnis ini tetap mempertahankan nilai-nilai 

kultural yang khas, termasuk kecenderungan untuk melangsungkan pernikahan 

dalam lingkup kelompok suku yang sama sebagai bentuk pelestarian identitas 

kultural mereka (Kusuma & Aman, 2021). 



Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Moderasi Beragama 

Volume 9, Nomor 1, Januari-Juni 2025 63 

Etnis Arab-Melayu di Seberang Kota Jambi secara sosial terbagi ke dalam 

dua kelompok utama, yaitu kelompok Sayyid dan non-Sayyid. Dalam struktur 

sosial masyarakat ini, kelompok Sayyid menempati posisi yang lebih tinggi 

dibandingkan kelompok non-Sayyid maupun masyarakat pribumi. Status ini 

berkaitan dengan garis keturunan mereka yang diyakini bersambung langsung 

kepada Nabi Muhammad SAW, sehingga memperoleh penghormatan khusus 

dalam kehidupan sosial dan keagamaan. Hingga saat ini, kelompok Sayyid yang 

masih dikenal di kawasan tersebut adalah keturunan dari Habib Husin Baragbah. 

Sementara itu, dari kelompok non-Sayyid yang masih bertahan adalah keturunan 

dari suku Bafadhal, yakni Muhammad Sufi Bafadhal. Pembagian ini mencerminkan 

dinamika internal dalam etnis Arab-Melayu serta menunjukkan bagaimana 

konstruksi sosial dan kultural diwariskan dan dipertahankan dalam masyarakat 

lokal. 

Masyarakat Seberang Kota Jambi merupakan komunitas yang bersifat 

majemuk dan multikultural. Hal ini tidak terlepas dari posisi geografisnya yang 

strategis, karena berada di kawasan yang berdekatan dengan pasar tradisional, 

sehingga menjadi titik pertemuan dan interaksi lintas etnis, suku, dan agama. 

Keberagaman ini membentuk dinamika sosial yang khas dan mendorong 

terwujudnya relasi sosial yang terbuka. Dalam konteks penguatan nilai-nilai 

moderasi beragama, etnis Arab-Melayu di wilayah tersebut telah mengembangkan 

sejumlah strategi yang bertujuan untuk menjaga keharmonisan antarumat beragama 

sekaligus memperkuat nilai toleransi di tengah kehidupan masyarakat yang plural. 

Menurut Habib Haidar Al-Munawwar strategi-strategi yang dimaksud antara lain 

adalah sebagai berikut: 

1) Dakwah bil Lisan 

Dakwah bil-lisan merupakan salah satu metode komunikasi dakwah yang dilakukan 

secara verbal, yakni dengan menyampaikan pesan-pesan keislaman melalui ucapan 

atau lisan kepada individu maupun kelompok sasaran dakwah. Tujuan utama dari 

pendekatan ini adalah agar pesan dakwah dapat diterima dengan baik, dipahami 

secara menyeluruh, dan selanjutnya mampu diimplementasikan dalam kehidupan 

sehari-hari oleh mad'u (objek dakwah) (Sinambela & Mutiawati, 2022).  

Bentuk konkret dari dakwah bil-lisan antara lain berupa ceramah, khutbah, 

pidato, dialog keagamaan, dan bentuk komunikasi lisan lainnya yang mengandung 

nilai-nilai keislaman (Ismail, 2019). Metode ini dinilai efektif karena 



Alamsyahbani 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 64 

memungkinkan adanya interaksi langsung dan respon timbal balik antara 

pendakwah dan audiens, sehingga dapat memperkuat pemahaman dan penghayatan 

terhadap pesan yang disampaikan. 

Salah satu strategi yang digunakan oleh masyarakat Arab Melayu dalam 

menyebarluaskan nilai-nilai moderasi beragama adalah melalui pendekatan dakwah 

bil-lisan. Metode ini diterapkan dalam berbagai aktivitas keagamaan, seperti 

peringatan hari besar Islam, antara lain Maulid Nabi dan Isra’ Mi’raj, yang menjadi 

momen penting untuk menyampaikan pesan-pesan keagamaan yang menekankan 

pada pentingnya sikap moderat, toleran, dan seimbang dalam beragama. Selain itu, 

upaya internalisasi nilai moderasi juga dilakukan melalui jalur pendidikan formal. 

Nilai-nilai tersebut diintegrasikan ke dalam proses pembelajaran di sekolah, 

sehingga peserta didik tidak hanya memperoleh pengetahuan keagamaan secara 

teoritis, tetapi juga diarahkan untuk memahami dan menerapkan prinsip-prinsip 

moderasi dalam kehidupan sosial mereka sehari-hari. 

 

2) Dakwah bil-Hal 

Metode dakwah bil-hal mengacu pada dakwah yang dilakukan secara praktis 

melalui contoh nyata dalam kehidupan sehari-hari, yaitu dengan menampilkan 

akhlak mulia atau akhlaq karimah sebagai teladan yang dapat dijadikan contoh olrh 

masyarakat (Masy'ari, 1993).  

Pendekatan ini menekankan pentingnya tindakan nyata yang dilakukan oleh 

pendakwah, yang disesuaikan dengan kebutuhan konkret penerima dakwah. 

Dengan demikian, melalui perbuatan yang langsung terlihat dan diterima oleh 

masyarakat, pesan dakwah dapat lebih mudah dipahami dan diinternalisasi oleh 

mereka (Trianto, 2022). 

Konsep dakwah Islam dengan metode bil-hal sejatinya bertujuan untuk 

mengaktualisasikan nilai-nilai ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. Dakwah 

ini tidak hanya terbatas pada penyampaian ajaran melalui cara verbal atau non-

verbal, tetapi lebih pada penerapan nilai-nilai Islam dalam praktik kehidupan sosial 

dan kemanusiaan. Oleh karena itu, dakwah dengan metode bil-hal berfokus pada 

manifestasi Islam sebagai agama yang membawa rahmat bagi seluruh alam, yang 

diwujudkan melalui tindakan nyata dalam kehidupan masyarakat. 

Konsep dakwah bil-hal ini juga diterapkan oleh etnis Arab Melayu di Kota 

Jambi untuk menyebarkan dan mengembangkan paham moderasi beragama. 



Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Moderasi Beragama 

Volume 9, Nomor 1, Januari-Juni 2025 65 

Mereka mengamalkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari, seperti 

toleransi, tasamuh, dan nilai-nilai keislaman lainnya, sebagai bentuk dakwah yang 

dilakukan melalui perbuatan nyata.  

Dengan pendekatan ini, masyarakat dapat melihat dan menilai bahwa umat 

Islam, khususnya etnis Arab Melayu, hidup rukun dan damai, yang pada gilirannya 

mendorong terciptanya kedamaian antar umat beragama. Hal ini berkontribusi pada 

tercapainya kesejahteraan dan kenyamanan sosial di Kota Jambi. 

Agama pada dasarnya merupakan sesuatu yang fleksibel, tidak terbatas oleh 

waktu, namun mampu menjaga relevansinya sepanjang zaman. Salah satu cara yang 

dianggap efektif oleh kelompok ini dalam menyebarkan paham moderasi beragama 

adalah dengan menunjukkan perilaku yang baik dalam kehidupan sehari-hari, baik 

kepada sesama Muslim maupun non-Muslim. Dengan demikian, masyarakat dapat 

merasakan keindahan dan kedamaian dalam kehidupan sosial. Selain itu, mereka 

juga aktif dalam dialog lintas agama yang bertujuan untuk memperkuat kerukunan 

dan toleransi antarumat beragama. Sejatinya, semua agama mengajarkan 

kedamaian, cinta kasih, dan saling menghormati, bukan mencaci, merendahkan, 

atau menjelekkan agama lain. 

 

IV. KESIMPULAN 

Moderasi beragama merujuk pada sikap, pandangan, dan praktik beragama yang 

menekankan keseimbangan, toleransi, dan penolakan terhadap segala bentuk 

ekstremisme, baik dalam keyakinan maupun tindakan. Prinsip moderasi beragama 

mengedepankan sikap yang seimbang, menghindari tindakan berlebihan, serta 

menghargai keragaman, baik dalam interpretasi ajaran agama maupun dalam 

interaksi sosial antar umat beragama.  

Dalam Islam, terdapat nilai-nilai dasar yang mendasari moderasi beragama, 

antara lain: Tawassuth (keseimbangan dan tidak berlebihan), I’tidal (tegak lurus 

dan proporsional), Tasamuh (toleransi), Asy-Syura (musyawarah), Al-Ishlah 

(perbaikan), Al-Qudwah (kepeloporan), Al-Muwathanah (cinta tanah air), Al-La 

‘Unf (anti kekerasan), dan I’tiraf al-’Urf (ramah budaya).  

Dalam mengembangkan paham moderasi beragama, etnis Arab Melayu di 

Jambi menerapkan dua pendekatan utama, yaitu dakwah bil-lisan dan dakwah bil-

hal. Dakwah bil-lisan dilakukan melalui penggunaan perkataan atau lisan, seperti 



Alamsyahbani 

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 66 

ceramah, pidato, atau khutbah. Sementara itu, dakwah bil-hal, yang juga dikenal 

dengan istilah dakwah bil-Qudwah, adalah dakwah yang lebih praktis, yang 

tercermin dalam perilaku akhlak karimah yang ditunjukkan dalam kehidupan 

sehari-hari. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai moderasi beragama dan strategi 

dakwah yang dilakukan, etnis Arab Melayu memiliki peran penting dalam 

membangun dan mempertahankan moderasi beragama di Kota Jambi. Kontribusi 

mereka dalam hal ini sangat signifikan, karena berkontribusi pada terciptanya 

stabilitas sosial dan harmonisasi antar komunitas yang lebih inklusif dan damai. 

 

References 

Abidin, A. Z. (2021). Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Permendikbud No. 37 

Tahun 2018 . Jurnal Inovasi dan Riset Akademi. 

Akbar, F. H., Fasha, F. L., & Abdullah, F. (2024). Konsep Moderasi 

Beragamadalam Tinjauan Qur’an Hadis. Bulletin of Islamic Research. 

Aziz, A., & Anam, A. K. (2021). Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-nilai 

Islam. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama 

RI. 

Fahri, M., & Zainuri, A. (2019). Moderasi Beragama di Indonesia. Intizar. 

Fauzi, A. (2018). Moderasi Islam, Untuk Peradaban Dan Kemanusiaan. Jurnal 

Islam Nusantara. 

Ismail, F. (2019). Islam, Konstitusionalisme dan Pluralisme. Yogyakarta: 

IRCiSoD. 

Kusuma, A. Y., & Aman. (2021). Budaya Keagamaan Arab Melayu Seberang Kota 

Jambi. Jurnal Lektur Keagamaan. 

Masy'ari, A. (1993). Butir-butir Problematika Dakwah Islamiyah. Surabaya: Bina 

Ilmu. 

Saifuddin, L. H. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementrian Agama RI. 

Sinambela, F. R., & Mutiawati. (2022). Implementasi Dakwah Bil-Lisan dalam 

Meningkatkan Pemahaman Agama Masyarakat. El Madani: Jurnal Dakwah 

dan Komunikas iIslam. 

Sucialinda, L. (2019). Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Islam di 

Kota Jambi Awal Abad XX. Istoria: Jurnal Pendidikan Sejarah UNBARI. 



Peranan Etnis Arab Melayu dalam Pengembangan Moderasi Beragama 

Volume 9, Nomor 1, Januari-Juni 2025 67 

Trianto, R. (2022). Implementasi Metode Dakwah Bil-Haldi Majelis Dakwah Bil-

HalMiftahul Jannah Bogoran Kampak Trenggalek. An-Nida’: JurnalProdi 

Komunikasi dan Penyiaran Islam. 

Zulgafrin. (2023). The Harmonious Blend of Cultural Acculturation and Islamic 

Principles Within the Rich Tapestry of Jambi’s Religious Traditions. Al-

Tsaqafa: Jurnal Ilmiah Peradaban Islam 

 

 


