ISSN 2614-3461 (p) 2598-3865

http:/ /ejournal.uin-suka.ac.id / pusat/panangkaran
Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat
Vol. 9 No. 2 (Juli - Desember 2025)

https:/ /doi.org/10.14421 / panangkaran.v9i2.4660

him. 276-300

INTEGRASI KOSMOLOGI JAWA DAN
EKOTEOLOGI ISLAM DALAM
PEMIKIRAN SEYYED HOSSEIN NASR

Della Rahmayani
imdellarahmaaa@gmail.com
UIN Raden Mas Said Surakarta

Ismi Nur Hidayah
nrhismi@gmail.com
UIN Raden Mas Said Surakarta

Isnaini A sifa Rohmah
isnainiasifaronmah02@gmail.com
UIN Raden Mas Said Surakarta

Syahru Fajar Ibrahim
Syahrufajaribrahim991@gmail.com
UIN Raden Mas Said Surakarta

Rohim Habibi
rohimhabibi@iaiamc.ac.id
IAl Al Muhammad Cepu

Abstract

This study examines the integration between the Javanese cosmology
Hamemayu Hayuning Bawono and Islamic ecotheology in the thought of
Seyyed Hossein Nasr. The synthesis of these two perspectives forms a
comprehensive and contextual framework of Islamic eco-spirituality in the
Indonesian context, which can be applied in daily life. Both Javanese
philosophy and Nasr’s thought regard nature as a sacred creation of God,
implying that humans bear a moral and spiritual responsibility to preserve
it. The principle of Hamemayu Hayuning Bawono, which emphasizes the
harmony and beauty of the world, aligns with Nasr’s cosmological concept
of tawhid, which highlights the unity of God, humanity, and nature. Both
perspectives stem from the awareness that today’s environmental crisis is
essentially a spiritual crisis caused by the loss of the sacred perception of

@@@@ Jurnal Panangkaran disebarluaskan di bawah ketentuan Creative Commons
TAETETE Attribution-NonCommercial-NoDerrivatives 4.0 International License



http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1515640468&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1501234154&1&&
http://ejournal.uin-suka.ac.id/pusat/panangkaran
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
mailto:imdellarahmaaa@gmail.com
mailto:nrhismi@gmail.com
mailto:isnainiasifarohmah02@gmail.com
mailto:Syahrufajaribrahim991@gmail.com
mailto:rohimhabibi@iaiamc.ac.id

Integrasi Kosmologi Jawa dan Ekoteologi Islam ...

nature. This integration not only provides a theoretical contribution to the
development of Islamic ecological discourse but also offers practical
implications through the strengthening of environmental ethics in education,
public policy, and religious social movements such as EcoMasjid and Green
Pesantren. Eco-spiritual awareness rooted in spiritual values and local
wisdom can reinforce an Indonesian ecological ethic grounded in Islamic
teachings. However, since this study is literature-based, further
interdisciplinary research involving theology, ecology, and anthropology is
needed to deepen and evaluate the implementation of Islamic eco-
spirituality concepts within society.

Keywords: Javanese Cosmology, Islamic Ecotheology, Hamemayu Hayuning

Bawono, Eco-Spirituality, Islam Nusantara.

Abstrak

Penelitian ini mengkaji keterpaduan antara kosmologi Jawa Hamemayu
Hayuning Bawono dan ekoteologi Islam dalam pemikiran Seyyed Hossein
Nasr. Perpaduan keduanya membentuk kerangka eko-spiritual Islam
Nusantara yang bersifat menyeluruh, kontekstual, dan dapat diterapkan
dalam kehidupan masyarakat. Baik pandangan Jawa maupun pemikiran
Nasr sama-sama menempatkan alam sebagai ciptaan Tuhan yang suci,
sehingga manusia memiliki tanggung jawab moral dan spiritual untuk
memeliharanya. Prinsip Hamemayu Hayuning Bawono, yang menekankan
keharmonisan dan keindahan dunia, sejalan dengan konsep tauhid
kosmologis Nasr yang menegaskan kesatuan antara Tuhan, manusia, dan
alam. Keduanya berangkat dari kesadaran bahwa krisis lingkungan dewasa
ini merupakan krisis spiritual akibat hilangnya pandangan sakral terhadap
alam. Perpaduan nilai-nilai ini tidak hanya memberi kontribusi teoretis bagi
pengembangan wacana ekologi Islam, tetapi juga kontribusi praktis melalui
penguatan etika lingkungan dalam pendidikan, kebijakan publik, dan
gerakan sosial keagamaan seperti EcoMasjid dan Green Pesantren.
Kesadaran eko-spiritual yang berakar pada nilai-nilai spiritual dan kearifan
lokal dapat memperkuat etika ekologis khas Indonesia yang berlandaskan
ajaran Islam. Namun, karena penelitian ini bersifat kajian pustaka,
diperlukan studi lanjutan dengan pendekatan interdisipliner yang
menghubungkan teologi, ekologi, dan antropologi untuk memperdalam
serta menguji penerapan konsep eko-spiritualitas Islam Nusantara di
masyarakat.

Kata kunci: Kosmologi Jawa, Ekoteologi Islam, Hamemayu Hayuning Bawono,
Eko-spiritualitas, Islam Nusantara.

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 277



Rahmayani et al.

I. PENDAHULUAN

Dampak perubahan iklim dan pemanasan global akibat aktivitas manusia, seperti
penggunaan energi fosil berlebihan dan deforestasi, telah menimbulkan bencana
alam, mengancam kelangsungan hidup, serta memicu krisis ekonomi global melalui
gangguan rantai pasokan dan menurunnya produktivitas pertanian. Studi terbaru
memperkirakan bahwa produksi pangan dunia dapat menurun hingga 14% pada
tahun 2050, bahkan dalam beberapa skenario ekstrem hasil panen utama bisa turun
lebih dari 50% akibat tekanan suhu, kekeringan, dan degradasi tanah (Farah et al.,
2025; Saleem et al., 2025). Di Indonesia, suhu udara rata-rata nasional meningkat
sekitar 0,02°C per tahun sejak 1981, atau setara dengan kenaikan 0,5-0,9°C hingga
2024 (BMKG, 2024; IRID, 2022). Peningkatan suhu ini memperburuk frekuensi
bencana hidrometeorologi seperti banjir dan longsor, sekaligus mengancam sektor
vital seperti pertanian (BNPB, 2023). Industrialisasi dan kapitalisasi yang
berlandaskan paradigma antroposentrisme menempatkan manusia sebagai pusat
dan mereduksi alam menjadi objek ekonomi, sehingga memicu hilangnya
relasionalitas manusia dengan alam (Azza & Zainuri, 2024).

Dalam konteks ini, diperlukan perubahan cara pandang menuju eko-
sentrisme spiritual melalui teologi sosial, yang menekankan kesadaran ekologis
berbasis etika dan nilai spiritual (Thomson, 2025). Falsafah Jawa Hamemayu
Hayuning Bawana menegaskan bahwa setiap perilaku manusia harus selaras
dengan Tuhan, manusia, dan alam, menjaga kelestarian dan keindahan dunia secara
fisik maupun spiritual untuk mencapai keseimbangan hidup (Putri et al., 2025).
Sementara itu, ekoteologi Islam berlandaskan prinsip Tauhid, memandang alam
sebagai manifestasi Ilahi yang sakral, dan menempatkan manusia sebagai khalifah
yang bertanggung jawab menjaga keseimbangan ekosistem (Widiastuty & Anwar,
2025). Perpaduan kedua perspektif ini membentuk cara pandang ekospiritualitas
Islam Nusantara yang relevan secara lokal dan global, menegaskan pentingnya
membangun kesadaran ekologis berbasis nilai spiritual sebagai solusi etis dan
teologis terhadap krisis lingkungan modern.

Kajian mengenai Islam di Indonesia seringkali menyoroti bagaimana ajaran
agama memadukan secara damai dengan tradisi lokal, menghasilkan wujud
ekspresi keislaman yang khas, atau yang dikenal sebagai Islam Nusantara. Salah
satu contoh paling menonjol dari akulturasi ini adalah Tradisi Tahlilan, sebuah

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 278



Integrasi Kosmologi Jawa dan Ekoteologi Islam ...

praktik keagamaan yang tumbuh dari proses panjang penyisipan nilai-nilai Islam ke
dalam struktur tradisi masyarakat Jawa pra-Islam (Aini & Ribawati, 2025).
Penelitian klasik mengenai slametan berakar pada pendekatan antropologis, yang
berfokus pada fungsi sosial dan ekspresi ritualnya. Slametan digambarkan sebagai
ritual komunal yang berperan penting dalam memperkuat ikatan sosial dan
solidaritas di antara anggota komunitas, sekaligus menjaga harmoni sosial
(Adiputro et al., 2024). Namun, hasil penelitian terdahulu lebih banyak
menguraikan dimensi sosiokultural dan teologis praksis, sementara aspek filosofis
dan kosmologis terutama yang berkaitan dengan relasi manusia dan alam masih
relatif minim dieksplorasi secara mendalam. Oleh karena itu, penelitian ini
mencoba menutup celah tersebut dengan menyoroti hubungan filosofis antara nilai-
nilai lokal Jawa dan prinsip-prinsip teologi Islam dalam membangun etika
lingkungan yang menumbuhkan kesadaran baru tentang tanggung jawab manusia
terhadap alam.

Dalam konteks kajian keagamaan kontemporer, teologi sosial menempati
posisi strategis karena menekankan perubahan cara pandang dari yang berpusat
pada manusia menuju kesadaran spiritual yang menghargai alam. Pendekatan ini
mengedepankan kesadaran ekologis berbasis spiritual sebagai wujud tanggung
jawab manusia sebagai khalifah atau penjaga alam di hadapan Tuhan, melampaui
solusi teknis-saintifik terhadap krisis lingkungan (Mudin & Wennas, 2025).
Penelitian yang dilakukan oleh Sumarmi et al. (2024) dengan metode kualitatif
deskriptif dan pendekatan studi kasus menelaah praktik kearifan lokal Jawa yang
berlandaskan konsep Memayu Hayuning Bawono (MHB) di beberapa wilayah
Jawa Timur, seperti Lumajang, Pasuruan, Malang, dan Tulungagung. Melalui
wawancara dan observasi terhadap tokoh masyarakat serta aktivis lingkungan,
penelitian tersebut menunjukkan bahwa MHB merepresentasikan tindakan
menjaga, melindungi, dan memperindah dunia sebagai bentuk harmoni antara
manusia dan alam. Nilai-nilai dalam konsep ini berfungsi sebagai pedoman moral
dan spiritual bagi praktik keberlanjutan lingkungan. Namun demikian, kajian
tersebut belum menjelaskan secara konseptual bagaimana nilai-nilai MHB dapat
disinergikan dengan teologi Islam dalam kerangka ekospiritual yang lebih
komprehensif. Dengan demikian, bagian ini meninjau hasil penelitian sebelumnya
untuk menegaskan posisi kajian dan mengidentifikasi ruang perpaduan antara

kosmologi Jawa dan ekoteologi Islam.

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 279



Rahmayani et al.

Sementara itu, studi yang dilakukan oleh Putri et al. (2025) dalam bidang
Tafsir Ekologis menelaah ayat-ayat Al-Qur’an tentang alam untuk merumuskan
etika konservasi yang dapat menjadi dasar menghadapi krisis iklim global,
sekaligus menawarkan strategi transformatif dalam pendidikan, dakwah, dan
kebijakan publik berbasis nilai spiritual. Sejalan dengan itu, Seyyed Hossein Nasr
menilai  bahwa krisis lingkungan dan sosial modern berakar pada
ketidakseimbangan hubungan antara manusia dan Tuhan. la menyebutnya sebagai
The Spiritual Crisis of Modern Man, yang muncul akibat sekularisasi dalam
modernisme, ketika manusia memperlakukan alam secara eksploitatif dan
kehilangan pandangan spiritual terhadapnya (Ahmad et al.,, 2023). Dalam
pandangan ini, alam tidak lagi dipahami sebagai manifestasi Realitas Ilahi,
melainkan sekadar objek material. Selanjutnya, Zulkifli et al. (2023) menunjukkan
bahwa pandangan Islam tentang lingkungan menekankan harmoni antara manusia
dan alam melalui konsep kekhalifahan, keimanan, kewajiban syariah, serta etika
Islam. Sementara itu, Lohlker (2024) menegaskan pentingnya dimensi metafisik
wahdat al-wujiid sebagai dasar pembentukan etika ekologis Islam yang menolak
paradigma antroposentris.

Penelitian yang dilakukan oleh Yulisinta et al. (2024) berupaya
menunjukkan bagaimana perpaduan nilai-nilai budaya dan spiritual dapat
mendorong perilaku pro-lingkungan dan berfungsi sebagai fondasi moral strategis
dalam menghadapi krisis ekologi. Hasil-hasil penelitian tersebut memperlihatkan
bahwa perpaduan antara nilai religius dan kearifan lokal dapat menghasilkan model
etika lingkungan yang lebih kontekstual dan berkelanjutan. Berbeda dari penelitian-
penelitian sebelumnya yang cenderung memisahkan dimensi budaya dan teologis,
penelitian ini berupaya memadukan keduanya dengan menjembatani kosmologi
Jawa dan ekoteologi Islam untuk merumuskan paradigma ekospiritualitas Islam
Nusantara yang bersifat integratif, reflektif, dan aplikatif, sekaligus memperluas
horizon kajian ekoteologi dalam konteks budaya Indonesia. Secara konseptual,
bagian ini sekaligus menjadi kerangka berpikir yang menegaskan keterhubungan
antara nilai-nilai lokal Jawa, teologi Islam, dan refleksi filosofis Seyyed Hossein
Nasr sebagai tiga pilar utama dalam membangun paradigma ekospiritualitas Islam
Nusantara.

Kerangka berpikir penelitian ini bertumpu pada tiga pilar yang saling

melengkapi. Falsafah Jawa Hamemayu Hayuning Bawono menjadi landasan utama

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 280



Integrasi Kosmologi Jawa dan Ekoteologi Islam ...

yang menekankan harmoni manusia dan alam. Nilai tersebut diperkaya oleh
ekoteologi Islam yang menegaskan tanggung jawab manusia sebagai khalifah di
bumi. Kedua dasar ini diwujudkan melalui pemikiran Seyyed Hossein Nasr yang
menawarkan pendekatan spiritual dan filosofis dalam merespons krisis lingkungan
secara holistik. Falsafah Jawa menekankan keteraturan kosmis dan keharmonisan
jagad raya, menegaskan bahwa manusia bukan penguasa absolut, melainkan bagian
integral dari tatanan kosmik yang harus dijaga dan diperindah (Umam & Mubhlas,
2023). Interaksi manusia dengan lingkungan dipahami secara etis dan reflektif,
sehingga kerusakan alam adalah pelanggaran harmoni kosmos sekaligus dimensi
spiritual manusia.

Ekoteologi Islam menegaskan nilai intrinsik setiap ciptaan dan kesatuan
eksistensial antara Tuhan, manusia, dan alam. Konsep tauhid, khalifah, mizan, dan
amanah menekankan amanat moral manusia untuk menjaga keseimbangan ciptaan,
sehingga tindakan ekologis merupakan perpanjangan kesadaran religius. Nasr,
dalam kerangka Ekoteologi, menekankan bahwa krisis ekologi bersumber dari
krisis spiritual dan keterputusan manusia dari akar llahiahnya; sebab, alam adalah
"kitab Tuhan kedua™ (teofani) yang sarat tanda-tanda Ilahi (ayat) sehingga wajib
dipahami, dihormati, dan dijaga (Alfadhli et al., 2025). Dengan demikian, kerangka
berpikir ini menjadi miniatur konseptual yang menggambarkan alur logis penelitian
dari dasar falsafah budaya menuju pemaknaan teologis dan refleksi praktis.

Kerangka ini Dbisa diibaratkan seperti tubuh manusia. Kepala
menggambarkan kosmologi Jawa yang memberi arah dan kebijaksanaan, tubuh
mewakili ekoteologi Islam sebagai sumber nilai moral dan spiritual, sedangkan kaki
melambangkan tindakan ekologis yang terinspirasi dari pemikiran Nasr. Ketiganya
saling terhubung dan membentuk kesatuan antara cara berpikir, keyakinan, dan
praktik menjaga alam. Ketiga pilar membentuk sistem terpadu yang memungkinkan
tradisi lokal, teologi universal, dan refleksi filosofis berpadu membangun etika
lingkungan yang holistik, spiritual, dan kontekstual, serta membuka kemungkinan
penerapan praktis pada konservasi, pendidikan, dan kebijakan publik.

Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa konsep Eco-Islamic Culture dan
ekoteologi Seyyed Hossein Nasr memiliki keselarasan dalam menolak paradigma
antroposentris-kapitalistik modern. Keduanya menegaskan bahwa alam merupakan
entitas sakral yang harus dijaga sebagai bentuk tanggung jawab llahiah. Dari asumsi

tersebut, penelitian ini berupaya menelaah integrasi antara kosmologi Jawa dan

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 281



Rahmayani et al.

ekoteologi Islam guna membentuk kerangka ekospiritualitas Islam Nusantara yang
relevan secara konseptual dan aplikatif dalam merespons krisis lingkungan
kontemporer. Rumusan masalah penelitian ini difokuskan pada bagaimana
perpaduan kedua pandangan tersebut dapat melahirkan kerangka yang memberikan
kontribusi teoretis dan praktis terhadap upaya penyadaran ekologis berbasis
spiritualitas dan kearifan lokal. Untuk menjawab pertanyaan tersebut, penelitian ini
menggunakan pendekatan filosofis-hermeneutik dengan menelaah teks, gagasan,
serta konteks pemikiran yang berkaitan dengan nilai-nilai kosmologi Jawa dan
ekoteologi Islam.

Metodologi yang digunakan adalah penelitian kepustakaan dengan
pendekatan hermeneutik dan interpretatif, menafsirkan teks klasik maupun
kontemporer tentang kosmologi Jawa, ekoteologi Islam, dan pemikiran Nasr.
Tujuan penelitian adalah membangun kerangka ekospiritualitas Islam Nusantara
yang integratif, reflektif, dan aplikatif, memperkuat kesadaran ekologis berbasis
budaya dan agama, serta memberi kontribusi pada wacana global mengenai
keberlanjutan ekologi yang berkeadilan. Pendekatan ini memungkinkan perpaduan
antara tradisi lokal, teologi universal, dan refleksi filosofis untuk menghasilkan
paradigma yang holistik, kontekstual, dan aplikatif di era krisis ekologis global.

Penelitian ini berasumsi bahwa kosmologi Jawa dan ekoteologi Islam
memiliki dasar spiritual dan etis yang kompatibel dalam memandang alam sebagai
entitas sakral. Asumsi ini menjadi pijakan epistemologis bahwa krisis ekologi
modern tidak dapat dipahami hanya sebagai persoalan teknis, tetapi harus dilihat
sebagai krisis nilai dan spiritualitas manusia terhadap alam. Dengan demikian,
integrasi kedua pandangan ini diyakini mampu menghadirkan paradigma

ekospiritualitas Islam Nusantara yang kontekstual dan transformatif.

Il. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
perpustakaan (library research), karena fokus utama adalah menafsirkan gagasan
filosofis, menelusuri nilai kosmologis, dan membangun dialog konseptual antara
tradisi Jawa Hamemayu Hayuning Bawono dan ekoteologi Islam menurut Seyyed
Hossein Nasr (Creswell, 2018; Zed, 2014). Pendekatan ini bersifat normatif-

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 282



Integrasi Kosmologi Jawa dan Ekoteologi Islam ...

filosofis yang menekankan analisis teks, pemaknaan simbol, dan refleksi kritis
terhadap realitas makna, bukan pengukuran kuantitatif atau observasi lapangan.

Sumber data dibagi menjadi dua kategori. Sumber primer meliputi karya-
karya Nasr, khususnya Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man (Nasr,
1968) dan Religion and the Order of Nature (Nasr, 1996), serta teks falsafah Jawa
seperti Serat Wedhatama dan Serat Centhini, yang memuat prinsip kosmologis
Hamemayu Hayuning Bawono. Sumber sekunder terdiri atas artikel jurnal nasional
dan internasional, buku, serta penelitian terdahulu yang membahas kosmologi
Jawa, ekoteologi Islam, dan kajian ekospiritualitas kontemporer. Pemilahan antara
sumber primer dan sekunder dilakukan untuk menjamin validitas data, memperkuat
triangulasi literatur, serta memperkaya perspektif analisis.

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur di berbagai basis
data akademik nasional dan internasional, termasuk Google Scholar, DOAJ, dan
repositori perguruan tinggi. Literatur yang terkumpul kemudian diklasifikasikan ke
dalam tiga tema pokok: (1) kosmologi Jawa, (2) ekoteologi Islam, dan (3)
pemikiran Nasr. Pemilihan literatur mempertimbangkan kredibilitas penerbit atau
penulis, relevansi dengan fokus penelitian, serta kemutakhiran publikasi,
khususnya yang berkaitan dengan isu ekologi modern.

Analisis data menggunakan pendekatan hermeneutika filosofis, yang
menempatkan teks sebagai objek interpretasi kontekstual yang sarat simbol, nilai
kosmologis, dan pemikiran filosofis. Proses analisis dilakukan melalui tiga tahapan:
inventarisasi literatur, klasifikasi tema, dan perpaduan konteks. Analisis komparatif
diterapkan untuk mengidentifikasi kesamaan dan perbedaan antara falsafah Jawa
dan ekoteologi Islam menurut Nasr, termasuk interpretasi simbol dan prinsip
kosmologis yang relevan (Sugiyono, 2018). Sebagai contoh operasional, teks Serat
Wedhatama dianalisis untuk menafsirkan nilai Hamemayu Hayuning Bawono
dalam konteks harmoni manusia-alam, yang kemudian dikomparasikan dengan
prinsip khalifah dan mizan dalam ekoteologi Islam.

Tahapan penelitian ini meliputi tiga langkah utama: (1) penelusuran literatur
primer dan sekunder, (2) klasifikasi tema, dan (3) analisis hermeneutik-interpretatif
untuk menemukan titik integrasi nilai-nilai Jawa dan Islam. Pendekatan ini
digunakan untuk membangun kerangka ekospiritualitas yang memadukan kearifan
lokal Jawa dengan prinsip tauhid Islam, sehingga relevan dalam merespons

persoalan ekologi global secara normatif, filosofis, dan praktis. Metode ini juga

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 283



Rahmayani et al.

memastikan keabsahan analisis teoretis sekaligus memberikan dasar etis bagi
penerapan ekologi berbasis spiritualitas. Analisis dilakukan dengan pendekatan
deskriptif-kritis melalui penafsiran teks dan konsep utama terkait kosmologi Jawa
dan ekoteologi Islam (Kaelan, 2012; Moleong, 2019).

I11. PEMBAHASAN

Konteks Historis dan Filosofis Kosmologi Jawa Islam

Kosmologi Jawa Islam lahir dari proses panjang akulturasi antara warisan budaya
Jawa (kejawen) dan ajaran Islam, yang menghasilkan pemikiran filsafat Islam Jawa,
secara filosofis, pandangan ini mencakup konsep Kosmologi Sangkan-paraning
dumadi yaitu tentang asal usul dan tujuan segala sesuatu di alam semesta yang
berasal dari Tuhan dan kembali kepada-Nya (Haqg, 2023). Proses ini tidak bersifat
konfrontatif, melainkan asimilatif dan dialogis. Penyebaran Islam di Jawa
dilakukan melalui dakwah damai dan pendekatan sufistik-kultural oleh Walisongo,
yang memanfaatkan kearifan lokal seperti wayang untuk mengubah kebudayaan
Jawa dalam balutan Islami yang menekankan harmoni (keselarasan) antara
makrokosmos dan mikrokosmos (Khalimi & Khaer, 2013). Walisanga, termasuk
tokoh kunci seperti Sunan Kalijaga dan Sunan Bonang, secara adaptif memadukan
ajaran Islam ke dalam seni budaya Jawa seperti wayang, gamelan, dan tembang
sebagai strategi dakwah yang akomodatif, menghasilkan warisan simbolik yang
damai, inklusif, dan sarat kearifan lokal (Sa’i et al., 2025). Melalui simbol-simbol
tersebut, konsep ketuhanan Islam diterjemahkan ke dalam konteks lokal tanpa
kehilangan substansi tauhidnya.

Gambar 1. Wayang kulit “Bima & Dewa Ruci” dari koleksi Asian Civilisations

Museum.

Sumber: Wikimedia Commons, CCO 1.0.

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 284



Integrasi Kosmologi Jawa dan Ekoteologi Islam ...

Gambar 1 menggambarkan perjalanan spiritual Bima (Werkudara) dalam
mencari hakikat Ilahi melalui konsep sangkan paraning dumadi. Kisah ini berkaitan
dengan ajaran Tasawuf Wujidiyyat dan Wahdat al-Wujiid Hamzah Fanstri yang
menuntun manusia menuju maqam ma‘rifah, yaitu kesadaran tertinggi akan
Keesaan Tuhan (Hakiki, 2018). Pertemuan Bima dengan Dewa Ruci
melambangkan penyatuan manusia dengan Tuhan (manunggaling kawula Gusti),
sebagai simbol pengalaman mistik dalam kesadaran sejati. Wayang berperan
sebagai media akulturasi dakwah Islam, memadukan mistisisme Jawa dan Sufisme
Islam melalui simbol-simbol filosofis dan spiritual yang berhubungan dengan tafsir
Al- Qur’an (Asy’arie & Roibin, 2024). Secara filosofis, kosmologi Jawa
mencerminkan etika lingkungan yang menekankan harmoni antara mikrokosmos
dan makrokosmaos.

Kedua pandangan tersebut menempatkan manusia sebagai penghubung
antara dunia material dan spiritual serta penjaga keseimbangan alam. Prinsip
Hamemayu Hayuning Bawono sejalan dengan konsep khalifah 1 al-ard yang
menegaskan tanggung jawab manusia untuk menjaga dan memperindah alam.
Memadukan antara kosmologi Jawa dan Ekosufisme Islam membentuk perpaduan
filosofis yang melahirkan Etika Kosmologis berbasis kesadaran llahi terhadap
lingkungan, memperluas spiritualitas Nusantara dalam menghadapi krisis ekologi.
Kearifan Jawa melalui mitologi Dewi Sri sebagai simbol kesuburan dan
keseimbangan turut memperkaya nilai spiritual dengan perpaduan tradisi lokal dan
ajaran agama (Mariani et al., 2024). Pandangan ini menegaskan bahwa alam adalah
ruang suci bagi ibadah dan perenungan, yang membentuk paradigma ekospiritual

Jawa-Islam relevan bagi tantangan ekologis modern.

Kosmologi Jawa dan Keseimbangan Alam

Gambar 2, Gunungan Wayang, menggambarkan konsep dualitas dan Pola Tiga
dalam kosmologi Jawa yang menunjukkan hubungan selaras antara unsur surgawi
dan duniawi. Melalui prinsip Hamemayu Hayuning Bawana, manusia dipahami
bukan sebagai penguasa alam, melainkan khalifah Tuhan yang berkewajiban
menjaga keharmonisan kosmik antara manusia, alam, dan Tuhan. Visual ini
menegaskan bahwa setiap tindakan manusia baik sosial, ekonomi, maupun ritual
berdampak langsung pada keseimbangan ekologis dan spiritual. Dengan demikian,

Gunungan Wayang menjadi simbol kesatuan eksistensi antara manusia dan alam,

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 285



Rahmayani et al.

sesuai dengan pandangan kosmologi Jawa yang memandang seluruh elemen alam
sebagai bagian dari tatanan harmonis jagad raya.
Gambar 2. Gunungan atau Kayon, Album wayang kulit banjar

Sumber: Pinerineks, CC BY 4.0 https://creativecommons.org/licenses/by/4.0, via
Wikimedia Commons

Kosmologi Jawa memandang alam semesta (makrokosmos) dan manusia
(mikrokosmos) sebagai satu kesatuan holistik yang harus selaras, di mana hubungan
keduanya memengaruhi berbagai aspek kehidupan, termasuk ritual keagamaan
untuk menjaga keseimbangan (Nurherizza & Saptono, 2024). Dalam kerangka ini,
manusia sebagai khalifah bertugas menghentikan krisis ekologi yang berakar pada
krisis spiritualitas modern melalui tanggung jawab etis menjaga harmoni antara
Tuhan, alam, dan diri. Etika kosmologis yang lahir dari dialektika Memayu
Hayuning Bawana dan Ekosufisme menegaskan bahwa alam adalah ruang teofani
yang harus dipelihara, bukan dieksploitasi. Filsafat Hamemayu Hayuning Bawana
menuntun manusia untuk hidup selaras dengan Tuhan, sesama, dan alam sebagai
landasan etis dalam menjaga dan menyelamatkan dunia. Dengan demikian,
tanggung jawab ekologis dipandang sebagai bagian integral dari iman dan
spiritualitas, yang harus diinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari serta menjadi
bagian penting dari pendidikan karakter dan moderasi beragama.

Prinsip harmoni kosmologis tidak hanya tinggal di ranah teori, melainkan
terinternalisasi kuat dalam budaya dan teks-teks Jawa klasik, terwujud nyata
melalui dakwah kultural yang sarat akan nilai moral, spiritual, dan etika sufistik
(Widiadharma et al., 2024). Serat Wedhatama, sebagai kitab filsafat Jawa,

menekankan internalisasi Pendidikan Akhlak dan pencapaian budi pekerti luhur

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 286



Integrasi Kosmologi Jawa dan Ekoteologi Islam ...

(Pratama, 2024). Sementara itu, Serat Centhini yang dikenal sebagai ensiklopedi
pengetahuan kebudayaan Jawa tidak hanya menghimpun adat istiadat dan etika ,
tetapi juga menampilkan ajaran tasawuf Jawa atau konsep kesempurnaan hidup
(manunggaling Kawula Gusti) yang memadukan nilai religi/spiritualitas, falsafah,
serta pengetahuan alam dan dunia flora dan fauna) (Tjahjandari & Setyani, 2024).
Kedua karya klasik ini membuktikan bahwa Filsafat Jawa Kuno menempatkan
Kosmologi Alam Raya, yang terdiri dari lima unsur dasar, sebagai objek kajian
yang integral dengan spiritualitas metafisika, sekaligus menjadi basis bagi
peradaban yang berupaya mencapai harmonisasi. Oleh karena itu, prinsip pelepasan
egoisme, keserakahan, dan pembinaan welas asih (kasih sayang) menjadi pedoman
praktik nyata dalam pendidikan, alih-alih sekadar gagasan abstrak yang teoritis.

Lebih jauh, prinsip filosofis Memayu Hayuning Bawana (tradisi Jawa) dan
Ekosufisme (tradisi Islam) menampilkan sebuah dialektika yang menghasilkan
perpaduan yang mendalam antara dimensi material dan spiritual dalam etika
lingkungan. Paradigma ekospiritual yang utuh ini memandang alam sebagai ruang
teofani (manifestasi kehadiran Ilahi), di mana hubungan manusia dengan dimensi
transenden menjadi berorientasi utama untuk memelihara seluruh ciptaan dan
menjaga harmoni kosmos (Nabillah & Yusuf, 2025). Teologi sosial memiliki peran
signifikan dalam perubahan cara pandang dari yang berpusat pada manusia menuju
kesadaran spiritual yang menghargai alam, yang menempatkan manusia sebagai
khalifah atau penatalayan yang bertanggung jawab, sehingga hubungan vertikal
dengan Tuhan dan dimensi horizontal dengan alam semesta (ciptaan-Nya) menjadi
keterpaduan dan tidak terpisahkan. Dengan demikian, Ekoteologi Kelautan yang
berlandaskan kearifan lokal (seperti studi kasus di Masalima, Jawa Timur)
menghadirkan fondasi ekologi normatif yang relevan untuk merumuskan etika
lingkungan kontemporer, yang mampu menjawab tantangan krisis ekologi laut
global sekaligus menegaskan peran manusia sebagai bagian integral dari kosmos
yang sakral (Kurniawan, 2023).

Dalam perspektif kontemporer, kosmologi Jawa menawarkan kebaruan
ekologi yang signifikan dalam wacana modern, yakni melalui perpaduan harmonis
antara nilai-nilai budaya lokal dan spiritualitas universal. Jika pendekatan ekologi
Barat cenderung fokus pada penjelasan ilmiah, teknis, dan instrumentalis,
kosmologi Jawa menghadirkan kesadaran kosmik yang lebih holistik, memadukan

refleksi moral, praktik spiritual, dan kewajiban ekologis. Sinergi antara Etika

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 287



Rahmayani et al.

Lingkungan dan Kearifan Lokal menawarkan fondasi penting bagi kajian filsafat
moral, serta strategi aplikatif untuk membangun gerakan ekologis yang berakar
pada nilai-nilai budaya Betawi. Pendekatan ini berhasil menghadirkan solusi
pelestarian lingkungan yang kontekstual di Setu Babakan, menegaskan relevansi
nilai-nilai budaya lokal dalam upaya menuju pembangunan berkelanjutan global
(Khumairoh et al., 2025). Pemahaman kosmologi Jawa ini menjadi pijakan awal
untuk menafsirkan perspektif ekoteologi Islam sebagai fondasi moral-spiritual

universal.

Ekoteologi Islam dalam Pemikiran Seyyed Hossein Nasr

Gambar 3. Masjid hijau sebagai representasi praktek ekoteologi Islam

e e -

Sumber gambar: Aris Riyanto, CC BY-SA 4.0
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0, via Wikimedia Commons
Gambar 3 menampilkan Masjid hijau sebagai contoh nyata penerapan
ekoteologi Islam, di mana arsitektur dan lingkungannya mencerminkan harmoni
antara manusia dan alam serta kesadaran akan kesakralan ciptaan Tuhan. Hal ini
sejalan dengan pandangan Seyyed Hossein Nasr bahwa alam merupakan
manifestasi Ilahi, bukan sekadar objek material. Sebagai khalifah, manusia
memiliki tanggung jawab moral untuk merawat dan menjaga keseimbangan
lingkungan. Setiap elemen masjid mulai dari ruang ibadah hingga taman dan area
hijau merefleksikan keterpaduan antara spiritualitas, etika lingkungan, dan
tanggung jawab manusia. Gambar ini menjadi representasi konkret bagaimana
nilai-nilai ekoteologi Islam dapat dihidupkan dalam praktik sehari-hari serta
disinergikan dengan kosmologi Jawa untuk membentuk paradigma ekospiritualitas

khas Indonesia.

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 288



Integrasi Kosmologi Jawa dan Ekoteologi Islam ...

Seyyed Hossein Nasr memandang krisis ekologi modern sebagai Krisis
spiritual yang berakar pada paradigma saintifik-positivistik modernitas, yang
menyebabkan desakralisasi alam dan menjadikannya sekadar objek material tanpa
nilai religius. Akibatnya, manusia mengeksploitasi alam demi kepentingan
ekonomi tanpa memperhatikan keseimbangan ekosistem dan moralitas. Kerusakan
lingkungan muncul sebagai akibat kegagalan keimanan dan hilangnya hubungan
manusia dengan diri, alam, serta tugasnya sebagai khalifah f1 al-ard, yaitu menjaga
bumi dan mencegah kerusakan setelah diperbaiki (Majid, 2024). Oleh karena itu,
membangun kesadaran sebagai manusia spiritual-ekologis menjadi langkah
mendasar agar tanggung jawab etis manusia sebagai penjaga alam dapat
diwujudkan secara harmonis.

Dalam Man and Nature (1968) dan Religion and the Order of Nature (1996),
Seyyed Hossein Nasr menegaskan bahwa alam adalah manifestasi Tuhan, “kitab
terbuka” yang memuat tanda-tanda Ilahi (ayatullah) yang harus dihormati
(Kurniawan, 2023). Kesadaran Tauhid Ontologis memandang alam sebagai refleksi
keteraturan dan kesempurnaan llahi, di mana seluruh eksistensi berasal dari
pancaran wajib al-wujud (Sahid et al., 2024). Karena itu, eksploitasi alam bukan
sekadar perusakan ekosistem, melainkan bentuk pengingkaran terhadap kehadiran
Ilahi. Krisis ekologi modern, bagi Nasr, berakar pada krisis spiritual yang menuntut
kebangkitan kesadaran sakral terhadap alam melalui etika Eco-Sufism. Pandangan
ini tidak hanya mengkritik paradigma modern yang antroposentris, tetapi juga
menegaskan peran manusia sebagai khalifah yang menjaga keseimbangan kosmos
sebagai bentuk ketaatan kepada Tuhan.

Ekoteologi Nasr tidak berhenti pada tataran teoritis, melainkan memberikan
implikasi langsung pada praktik etika lingkungan, karena kesadaran manusia
sebagai khalifah di bumi adalah sebuah amanah (amanah) dan ujian ilahiah (ibtila)
yang menuntut pertanggungjawaban etis (ethical responsibility) kepada Tuhan
untuk mengelola kekayaan dan kekuasaan secara adil, bukan untuk dominasi atau
penyalahgunaan otoritas. Oleh sebab itu, setiap kerusakan alam berarti pelanggaran
terhadap amanat llahi, sehingga seluruh tindakan manusia harus dilandasi tanggung
jawab etis dan kesadaran spiritual. Dengan demikian, penyelesaian krisis ekologi
tidak cukup hanya melalui regulasi, teknologi hijau, atau intervensi ekonomi, tetapi

pendekatan tersebut harus dipadukan dengan visi spiritual yang menekankan

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 289



Rahmayani et al.

sakralitas alam serta menginternalisasi prinsip etika kosmik dalam perilaku sehari-
hari.

Kekuatan utama pemikiran Seyyed Hossein Nasr terletak pada kritiknya
terhadap paradigma antroposentris sains modern dengan menegaskan kembali
pentingnya sakralitas dan spiritualitas alam. Melalui konsep Scientia Sacra, Nasr
memadukan monisme (Tawhid) dalam kosmologi Islam dengan etika lingkungan,
menegaskan bahwa seluruh realitas bersumber dari Tuhan Yang Esa sehingga
setiap ciptaan memiliki nilai sakral yang wajib dijaga (Masykur et al., 2023).
Pemikiran ini memperkaya studi ekoteologi dan ekospiritualitas dengan menyoroti
bahwa krisis ekologi berakar pada hilangnya kesadaran spiritual manusia terhadap
hubungan suci antara Tuhan, manusia, dan alam. Terpadunya dengan kosmologi
Jawa melahirkan cara pandang kesadaran spiritual yang menghargai alam khas
Indonesia yang memadukan nilai lokal dan prinsip universal, seperti harmoni
manusia-alam dalam filosofi manunggaling kawula Gusti, sehingga relevan bagi

pengembangan kesadaran ekologis berbasis budaya dan spiritual di era modern.

Titik Temu Kosmologis Jawa dan Ekoteologi Islam

Telaah pustaka menunjukkan bahwa kosmologi Jawa dan ekoteologi Islam
memiliki titik temu yang mendalam dalam memandang alam sebagai tatanan sakral
yang harus dijaga keseimbangannya. Falsafah Memayu Hayuning Bawana
mengajarkan manusia untuk selalu berbuat demi keselamatan dan kesejahteraan
hidup (Noorzeha & Lasiyo, 2023). Sementara itu, ekoteologi Seyyed Hossein Nasr
menekankan prinsip tauhid kosmologis, yakni kesadaran bahwa seluruh ciptaan
merupakan bagian dari kesatuan llahi yang menuntut sikap hormat, tanggung
jawab, dan kesadaran spiritual. Kedua pandangan ini menolak paradigma modern
yang memandang alam hanya sebagai objek material tanpa nilai moral maupun
spiritual, serta menegaskan bahwa krisis ekologi sejatinya adalah krisis moral dan
spiritual. Kosmologi Jawa menitikberatkan pada keselarasan lahir dan batin antara
manusia, alam, serta tatanan kosmos. Adapun Nasr menegaskan pentingnya
memandang alam sebagai manifestasi Tuhan. Keduanya saling melengkapi:
pemikiran Nasr memberikan dasar spiritual Islam yang bersifat universal,
sedangkan kosmologi Jawa memperkuat konteks praksis dalam tradisi lokal

Nusantara (Philips et al., 2022). Perpaduan keduanya melahirkan paradigma

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 290



Integrasi Kosmologi Jawa dan Ekoteologi Islam ...

ekospiritual khas Indonesia yang memadukan nilai-nilai lokal dengan prinsip
teologis universal sebagai jawaban terhadap krisis ekologis masa kini.

Relevansi terhadap Krisis Ekologi Kontemporer

Kosmologi Jawa dan ekoteologi Islam memiliki titik temu yang kuat dalam
memandang alam sebagai tatanan sakral yang harus dijaga keseimbangannya.
Falsafah Hamemayu Hayuning Bawana mengajarkan bahwa manusia bertanggung
jawab untuk melindungi, memperindah, dan menyelamatkan dunia, karena setiap
tindakan manusia berpengaruh langsung pada keseimbangan alam dan dimensi
spiritualnya (Ermawati & Nugroho, 2023). Sementara itu, pemikiran Seyyed
Hossein Nasr tentang krisis ekologi berpijak pada konsep tauhid sebagai prinsip
kesatuan dan keterhubungan seluruh ciptaan. Alam dipandang sebagai manifestasi
Ilahi, sehingga dengan memahami kesatuan kosmos, manusia dapat mengenali
kesatuan dengan Tuhan (Syahidu, 2021). Kedua pandangan ini menolak paradigma
modern yang mengeksploitasi alam hanya sebagai sumber ekonomi tanpa
memperhatikan nilai moral dan spiritual. Dengan demikian, memadukan antara
kearifan Jawa dan ekoteologi Islam menawarkan dasar etis dan spiritual yang
relevan untuk menghadapi krisis ekologi kontemporer, yakni dengan
menumbuhkan kesadaran manusia sebagai penjaga keseimbangan kosmos, bukan
penguasa atasnya.

Dialektika antara Memayu Hayuning Bawana (kosmologi Jawa) dan
Ekosufisme (pemikiran Seyyed Hossein Nasr) menunjukkan bahwa krisis ekologis
modern berakar pada krisis spiritual dan etis manusia, bukan sekadar masalah teknis
(Nabillah & Yusuf, 2025). Kosmologi Jawa menekankan keselarasan lahir-batin
dan keseimbangan antara manusia, alam, dan kosmos, sedangkan Nasr menegaskan
pentingnya memandang alam sebagai manifestasi Tuhan agar manusia menyadari
keterkaitannya dengan keharmonisan kosmos (Philips et al., 2022). Perpaduan
keduanya membentuk paradigma ekospiritual khas Indonesia yang
menggabungkan nilai lokal dan prinsip teologis universal, menjadi dasar teoritis
dan aplikatif bagi etika lingkungan, pendidikan, dan kebijakan publik, serta
menumbuhkan kesadaran ekologis berbasis moral dan tanggung jawab merawat
ciptaan Tuhan (Reno, 2024). Perpaduan ini juga membuka jalan bagi strategi

pengelolaan lingkungan berkelanjutan dan memberikan kontribusi inovatif bagi

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 291



Rahmayani et al.

wacana global tentang ekospiritualitas, sekaligus menjadi novelty penelitian yang
jarang dikaji dalam literatur ekoteologi Islam kontemporer.

Implikasi Penelitian dan Keterbatasan

Penelitian ini memiliki makna penting secara teoritis karena menghadirkan
perpaduan antara kosmologi Jawa dan ekoteologi Islam yang jarang dikaji secara
integratif. Secara konseptual, kajian ini memperkaya diskursus ekoteologi dengan
menganalisis penerapan falsafah Memayu Hayuning Bawana, yang menekankan
keselarasan manusia dengan alam sebagai etika lingkungan berbasis kearifan lokal,
sekaligus menghubungkannya dengan konsep tauhid kosmologis dari pemikiran
Nasr, yang menegaskan bahwa menjaga keseimbangan alam adalah amanah dari
Tuhan (Putri et al., 2024). Perpaduan kedua perspektif ini membuka cakrawala baru
untuk memahami hubungan manusia-alam tidak hanya dari sudut etika sekuler atau
ilmiah, tetapi juga dalam lingkup spiritual dan budaya Nusantara, sehingga lahir
paradigma ekospiritual khas Indonesia yang menyatukan nilai lokal dan prinsip
universal Islam, sekaligus menjadi dasar eksplorasi implikasi praktis dalam
kehidupan sosial dan kebijakan lingkungan.

Dari sisi praktis, penelitian ini relevan dalam menghadapi krisis lingkungan
global maupun nasional. Filosofi lokal, seperti Tri Hita Karana, yang menekankan
harmoni antara manusia, Tuhan, dan alam, dapat diterapkan dalam pendidikan
lingkungan berbasis nilai spiritual dan budaya lokal. Penerapan konsep ini,
misalnya di Desa Krisik, telah meningkatkan kesadaran masyarakat melalui
pengelolaan sampah, penghijauan, dan upacara keagamaan yang menghormati alam
(Raharjo & Ningrum, 2025). Kebijakan publik juga dapat diarahkan untuk
memasukkan dimensi kearifan lokal dan spiritualitas dalam tata kelola lingkungan,
sementara gerakan komunitas berbasis ekospiritual, seperti Green Pesantren dan
EcoMasjid, menunjukkan implementasi nyata paradigma ini. Meski demikian,
penelitian ini memiliki keterbatasan karena bersifat studi pustaka dan bergantung
pada interpretasi literatur filosofis, sehingga belum mengevaluasi secara langsung
praktik masyarakat. Keterbatasan ini justru membuka peluang bagi penelitian
empiris, interdisipliner, dan kolaboratif untuk menguatkan implementasi

ekospiritualitas di masyarakat.

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 292



Integrasi Kosmologi Jawa dan Ekoteologi Islam ...

Perpaduan Ekospiritual dalam Etika, Estetika, dan Teologi

Perpaduan antara kritik terhadap paradigma dominasi dan teo-ekologi Islam
melahirkan paradigma teo-ekologis holistik, di mana etika, ontologi, dan teologi
berpadu dalam satu kerangka spiritualitas ekologis (Wennas, 2025). Dalam
kerangka ini, etika tidak hanya mengatur hubungan manusia dengan alam secara
moral, tetapi juga menegaskan tanggung jawab eksistensial manusia sebagai
khalifah fi al-ard untuk menjaga keseimbangan ciptaan. Prinsip Hamemayu
Hayuning Bawono dalam budaya Jawa menjadi artikulasi lokal dari konsep ini,
menekankan upaya manusia untuk memelihara, memperindah, dan menegakkan
harmoni kosmik (Nabillah & Yusuf, 2025). Dalam perspektif Islam, tanggung
jawab ekologis merupakan bagian integral dari keimanan, sehingga menjaga alam
merupakan ibadah dan bentuk ketaatan kepada Allah, membentuk kesadaran
ekologis sebagai basis normatif bagi aksi konservasi berbasis spiritualitas Islam
(Putri et al., 2025).

Dalam ekospiritualitas Jawa-Islam, nilai estetika menjadi bagian integral
dari praktik etis dan kosmologis. Filosofi Jawa seperti Hamemayu Hayuning
Bawono dan Hamengku Buwono menekankan bahwa alam bukan sekadar objek
pemanfaatan, tetapi cerminan tatanan kosmis yang suci (Brontowiyono, 2019).
Sementara itu, perspektif Islam menyatakan bahwa Allah jamil wa yuhibbu al-
jamal, sehingga ciptaan dipandang sebagai manifestasi keindahan llahi yang harus
dijaga dan dirawat sebagai ibadah (Zulkifli et al., 2023). Oleh karena itu, etika
lingkungan dalam paradigma ini lahir dari penghormatan terhadap keindahan
kosmik, di mana pengalaman estetika alam menjadi motivasi spiritual yang
menyatu dengan tanggung jawab moral untuk melestarikan alam sebagai ciptaan
Tuhan.

Prospek Pengembangan Ekospritualitas di Indonesia

Pengembangan paradigma ekospiritualitas di Indonesia memiliki prospek besar
karena budaya dan religiusitas bangsa ini telah lama menekankan harmoni antara
manusia, alam, dan Tuhan. Kearifan lokal seperti Hamemayu Hayuning Bawono di
Jawa, Tri Hita Karana di Bali, serta prinsip manunggaling kawula lan Gusti
mencerminkan kesadaran kosmologis yang menempatkan manusia sebagai bagian
integral dari tatanan semesta. Rekonstruksi konsep khalifah f1 al-ardh melalui

ekoteologi Islam, yang menekankan dimensi tauhid, amanah-khalifah, dan orientasi

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 293



Rahmayani et al.

akhirat, memberikan kerangka etis yang komprehensif mengenai tanggung jawab
moral manusia terhadap seluruh ciptaan (Andini, 2021). Pendekatan tasawuf
ekologis memperluas horizon penyelesaian krisis lingkungan dengan menyoroti
akar persoalan pada disorientasi spiritual manusia modern, sehingga solusi yang
ditawarkan tidak berhenti pada instrumen hukum atau teknologi, tetapi juga
menyentuh dimensi moral, sosial, dan spiritual masyarakat (Harisman et al., 2023).
Dengan potensi tersebut, Indonesia berpeluang menjadi laboratorium peradaban
ekospiritual dunia yang memadukan religiusitas, budaya, dan keberlanjutan
lingkungan khas Nusantara.

Meskipun demikian, pengembangan ekospiritualitas di Indonesia
menghadapi tantangan struktural dan kultural yang signifikan, seperti dominannya
paradigma pembangunan ekstraktif, fragmentasi kebijakan lintas sektor, serta
kecenderungan pendekatan keagamaan yang legalistik dan ritualistik. Kondisi ini
menyebabkan ekospiritualitas kerap berhenti pada tataran normatif dan simbolik
tanpa daya transformasi praksis. Oleh karena itu, penguatan ekospiritualitas
memerlukan strategi lintas disiplin dan lintas aktor melalui integrasi nilai ekologis-
spiritual dalam pendidikan, perumusan kebijakan publik yang berorientasi
keberlanjutan dan keadilan sosial, serta penguatan gerakan komunitas seperti Green
Pesantren, EcoMasjid, dan komunitas adat sebagai ruang praksis perubahan sosial-
ekologis. Keberhasilan jangka panjang sangat bergantung pada kemampuan
akademisi, pemimpin agama, dan pembuat kebijakan dalam menjalin sinergi antara
kearifan lokal dan prinsip spiritual universal, sehingga Indonesia tidak hanya
mampu merespons persoalan lingkungan domestik, tetapi juga menawarkan
paradigma etika ekologis alternatif bagi peradaban global dengan kosmologi Jawa
dan ekoteologi Islam sebagai fondasi etis Nusantara menuju masa depan
berkelanjutan.

IV. KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa memadukan antara kosmologi Jawa
Hamemayu Hayuning Bawono dan ekoteologi Islam dalam pemikiran Seyyed
Hossein Nasr melahirkan paradigma ekospiritualitas Islam Nusantara yang
holistik, kontekstual, dan aplikatif. Paradigma ini menegaskan bahwa alam adalah
entitas sakral yang merefleksikan kehadiran llahi, sehingga manusia memiliki

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 294



Integrasi Kosmologi Jawa dan Ekoteologi Islam ...

tanggung jawab moral dan spiritual untuk menjaga keseimbangan kosmik. Krisis
ekologi modern dipahami sebagai krisis spiritual akibat terputusnya kesadaran
sakral terhadap alam, sehingga perpaduan nilai-nilai lokal dan teologis menjadi
dasar bagi pembentukan etika ekologis berkelanjutan. Secara praktis, hasil
penelitian ini berimplikasi pada penguatan pendidikan lingkungan berbasis
spiritualitas, kebijakan publik yang ramah ekologis, serta gerakan keagamaan
seperti EcoMasjid dan Green Pesantren. Keterbatasan penelitian yang masih
bersifat kepustakaan membuka peluang bagi studi lanjutan yang bersifat empiris

dan interdisipliner guna menguji penerapan paradigma ini di tingkat komunitas.

References

Ahmad Sahid, T., Maulana, A., & Nurfaizah. (2024). Rekonstruksi Konsep Tauhid
dalam Perspektif Filsafat: Pendekatan Epistemologis dan Ontologis.
Setyaki:  Jurnal Studi Keagamaan Islam, 2(4), 60-69.
https://doi.org/10.59966/setyaki.v2i4.1360

Aini, A. Q., & Ribawati, E. (2025). Tradisi Tahlilan Sebagai Kearifan Lokal Islam
Nusantara: Perspektif Historis dan Nilai Sosial Budaya Masyarakat Jawa.
Triwikrama: Jurnal Ilmu Sosia, 9(9), 1-5.

Alfadhli, Suratin, S. I., Nadir, K., Fadlillah, M. R., & Saputra, G. A. (2025).
Ekoteologi Islam: Menjelajahi Hubungan Spiritual Antara Manusia, Alam,
dan Tuhan dalam Tradisi Islam. Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir
Dan Pemikiran Islam, 6(1), 1-11.

Andini, R. (2021). Rekonstruksi Makna Khaltfatullah fi al-Ardh dalam al- Qur’an
Sebuah Tawaran dari Teori Ekoteologi Islam Studi Tafsir Tematik.
Mau’izhah, 11(2), 1-15.

Anita Khumairoh, Artiwi Budiarti, Diva Putri Vania, Handini Widya Mulya Astiti,
Rizaldi Khairun Nuzul, & Faridah Hamidah Iswahyudi. (2025). Etika
Lingkungan dan Kearifan Lokal: Menjaga Harmoni Alam di Setu Babakan.
Venus: Jurnal Publikasi Rumpun Ilmu Teknik , 3(3), 204-214.
https://doi.org/10.61132/venus.v3i3.958

Asy’arie, B. F., & Roibin, R. (2024). Studi Perjumpaan Mistisisme Jawa Perspektif
Al-Qur’an Dan Masyarakat Modern. FiTUA: Jurnal Studi Islam, 5(1), 58—
77. https://doi.org/10.47625/fitua.v5il1.544

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 295



Rahmayani et al.

Azza, H. M., & Zainuri, A. I. (2024). Prosiding Seminar Internasional 2024
Fakultas Ushuluddin Dan Dakwah lain Kediri Anthropocentric Views and
Their Influence on Environmental Issues. Prosding Seminar Nasional, 1(2),
58-65.

Bayu Adiputro, Carla Raymondalexas Marchira, & Sumarni Djaka Waluya. (2024).
Amamangun Karyenak Tyasing Sasama: Fungsi Slametan Dalam
Mendukung Kesehatan Mental Komunitas Melalui  Perspektif
Pemberdayaan dan Partisipasi Sosial pada Masyarakat Jawa. Jurnal
Pengabdian, Riset, Kreativitas, Inovasi, Dan Teknologi Tepat Guna, 2(2),
270-278. https://doi.org/10.22146/parikesit.v2i2.17424

BMKG, B. M. K. dan G. (2024). Catatan Iklim dan Kualitas Udara 2024 BMKG.

BNPB. (2023). Perubahan Iklim Picu Peningkatan Kejadian Bencana. Badan
Nasional Penanggulangan Bencana.
https://www.bnpb.go.id/berita/perubahan-iklim-picu-peningkatan-
kejadian-bencana

Brontowiyono, W. (2019). Actualization of Javanese Ecoculture and Islamic
Ecotheology Towards Sustainable Development. Indonesian Journal of
Interdisciplinary Islamic Studies, 3(1), 67-88.
https://doi.org/10.20885/ijiis.vol3.issl.art4

Creswell, J. W. (2018). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed
Methods Approaches.

Farah, A. A., Mohamed, M. A., Musse, O. S. H., & Nor, B. A. (2025). The
multifaceted impact of climate change on agricultural productivity: a
systematic literature review of SCOPUS-indexed studies (2015-2024).
Discover Sustainability, 6(397), 1-27. https://doi.org/10.1007/s43621-025-
01229-2

Hakiki, K. M. (2018). Tasawuf Wujudiyyat: Tinjauan Ulang Polemik Penyesatan
Hamzah Fansiir1 oleh Shaykh Nur al-Din al-Raniri. Jurnal Theologia, 29(1),
25-58. https://doi.org/10.21580/te0.2018.29.1.2400

Hag, S. A. (2023). Analisis Yang Sakral Sumbu Filosofis Yogyakarta Dalam
Pemikiran Mircea Eliade. Jurnal Sosial Dan Keagamaan, 8(02), 57-68.

Harisman, Nurrohim, Setyorini, F. S., Maulana, A. M. R., Sufratman, Aliah, A.,
Febrianto, S., Munfarida, E., & Folandra, D. (2023). Membangun Harmoni
Spiritual dan Ekologis: Perspektif Tasawuf terhadap Krisis Lingkungan di

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 296



Integrasi Kosmologi Jawa dan Ekoteologi Islam ...

Sungai Luk Ulo. Jurnal Suarga: Studi Keberagamaan Dan Keberagaman,
2(1), 26-38.

IRID, I. R. I. for D. (2022). Mengenal Perubahan Iklim.

Kaelan. (2012). Metode Penelitian Kualitatif Interdisipliner.

Khalimi, & Khaer, A. (2013). Tata Nilai Sufistik Jawa Cerita Pewayagan ( Value ’
S Java Sufism Peace of Puppet Story ). Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan,
19(1), 18-30.

Kurniawan, N. (2023). Pembangunan Ekonomi Laut di Tengah Krisis Ekologi
(Studi Kasus Ekoteologi Nelayan Desa Masalima, Jawa Timur dan Celukan
Bawang, Bali). Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan
Sains, 5, 128-157.

Lohlker, R. (2024). Islamic Ecotheology: Transcending Anthropocentrism through
Wahdat al-Wujtd. Ascarya: Journal of Islamic Science, Culture, and Social
Studies, 4(2), 82-809.
https://journal.ascarya.or.id/index.php/iscs/article/view/705

Majid, N. J. (2024). Ekologi Spiritual Konsep dan Relevansi Pemikiran Nurcholish
Madjid. Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, 9(1), 1-16.

Mariani, Miftahulkairah Anwar, & Zuriyati. (2024). Meretas Narasi Dewi Sri:
Etnografi Sastra Terhadap Peran Perempuan dalam Folklor Jawa. Holistik
Analisis Nexus, 1(6), 89-97. https://doi.org/10.62504/han601

Masykur, Z. M., Niam, S., & Naim, N. (2023). Scientia Sacra Seyyed Hossein Nasr
Perspektif Filsafat Lingkungan dan Kontribusinya Pada Pengembangan
Kajian Ekologis. Substantia: Jurnal Iimu-Ilmu Ushuluddin, 25(2), 30.

Moh. Isom Mudin, Hadi Wennas, N. S. (2025). Paradigma Dominasi Vis As Vis
Harmoni Atas Alam: Studi Kritis Perspektif Teo- Ekologi Islam. Academic
Journal of Islamic Principles and ..., 6(1), 92-124.

Moleong, L. J. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif. In Remaja Rosdakarya.

Musthofa Ahmad, S., Lukmanul Hakim UIN Sunan Gunung Djati Bandung, M., &
Lukmanul Hakim, M. (2023). Konsep Manusia Dalam Pandangan Sayyed
Hossein  Nasr. Journal for Islamic Studies, 6(1), 348-362.
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v6i1.471..

Nabillah, A. S., & Yusuf, K. (2025). Teofani Lingkungan Sebagai Etika
Kosmologis : Dialektika Prinsip Filosofis Memayu Hayuning Bawana Dan
Ekosufisme. Al-Mada: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 8(3), 534-550.

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 297



Rahmayani et al.

Nanik Ermawati, Yanuar Nugroho, N. S. (2023). Pelaporan Environment Social
Governance (Esg) Dari Sudut Pandang Filsafat Jawa Berdimensi
“Hamemayu Hayuning Bawana.” Jurnal Akuntansi Integratif, 9(1), 1-18.

Noorzeha, F., & Lasiyo. (2023). Memayu Hayuning Bawana: Memahami Esensi
Gotong Royong Dalam Nilai Kearifan Lokal Masyarakat Jawa. Sanjiwani:
Jurnal Filsafat, 14(2), 109-122. https://doi.org/10.25078/sjf.v14i2.2986

Nurherizza, R. G. F., & Saptono, N. (2024). Pengaruh Kosmologi Bumi, Matahari,
dan Bulan Terhadap Ritual Kepercayaan Masyarakat Jawa tentang Gerhana
di Era Kontemporer. Panalungtik, 7(1), 51-64.

Philips, G., Haq, M. Z., Zaeni, F., Apdolah, H. A. Al, Syahidulhaqg, R., Gunawan,
A., Mustakimah, L., Alfarisi, F., Januardi, T., Kasim, M., Pahlevi, A. T.,
Islam, R. C., Rusnika, A. E. P. K. M., & Furgon, S. (2022). Young Muslim
Voices: Esai Inspirasi dari A Young Muslim’s Guide to The Modern World-
Seyyed Hossein Nasr (M. Z. Haq & Editor (eds.)). Centre For Philosophy,
Culture, And Religious Studies (Cpcres) Fakultas Filsafat Unpar.

Pratama, A. (2024). Internalisasi Pendidikan Akhlak dalam Serat Wedhatama
Karya K.G.P.A.A Mangkunegara IV. Jurnal Pendidikan Multidisipliner,
7(2), 8-25. https://edu.ojs.co.id/index.php/jpm/article/view/265/300

Putri, D. A., Azzahra, H., Melaban, M. Z., & Hermanto, E. (2025). Tafsir Ekologis:
Membaca Ayat-Ayat Alam Sebagai Etika Konservasi Dalam Krisis Iklim
Global. Al-Furgan : Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 4(3), 570-584.

Putri, K., Lestari, L. D., Pertunjukan, F. S., & Sciences, B. (2025). Desain
Pendidikan Berwawasan Lingkungan. Jataka: Jurnal Kajian Keluarga,
Gender, Dan Anak, 1(1), 18-32.

Reno, R. (2024). Spiritualitas Ekologis dalam Agama-Agama di Indonesia dan
Kaitannya Dengan Universitas Atma Jaya Yogyakarta Sebagai Salah Satu
“Universitas Laudato SI.” Journal Syntax Idea, 6(4), 2723-4339.
https://doi.org/10.46799/syntax-idea.v6i4.3179

Sa’i, M., Hidayat, M. W., & Nugroho, P. A. (2025). Simbol lingga-yoni dalam nisan
dan keris walisanga: jejak artefaktual moderasi beragama di nusantara.
Jurnal Batavia, 2(2), 2.

Saleem, A., Anwar, S., Nawaz, T., Fahad, S., Saud, S., Ur Rahman, T., Khan, M.
N. R., & Nawaz, T. (2025). Securing a sustainable future: the climate change

threat to agriculture, food security, and sustainable development goals.

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 298



Integrasi Kosmologi Jawa dan Ekoteologi Islam ...

Journal of Umm Al-Qura University for Applied Sciences, 11, 595-611.
https://doi.org/10.1007/s43994-024-00177-3

Sugiyono. (2018). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D.

Sukirno Hadi Raharjo, Siti Utami Dewi Ningrum, F. A. A. M. U. (2025). Harmoni
Manusia, Alam, dan Tuhan dalam Praktik Tri Hita Karana pada Pendidikan
Lingkungan Hidup di Desa Krisik. Jayapangus Press, 9(1), 57-70.
https://doi.org/10.37329/jpah.v9i1.3521

Sumarmi, Putra, A. K., Mutia, T., Masruroh, H., Rizal, S., Khairunisa, T., Arinta,
D., Arif, M., & Ismail, A. S. (2024). Local Wisdom for Global Challenges:
Memayu Hayuning Bawono as a Model for Sustainable Environmental
Practices. International Journal of Sustainable Development and Planning,
19(2), 527-538. https://doi.org/10.18280/ijsdp.190210

Syahidu, A. (2021). Metodologi sains menurut Seyyed Hossein Nashr (Studi atas
krisis ekologi). Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan
Sains, 3, 8-14.

Thomson, N. C. (2025). Teologi Sosial dan Isu Lingkungan: Membangun
Kesadaran Ekologis Berbasis Spiritual. Jurnal Pendidikan Agama Dan
Katolik, 2(1), 45-53.

Tjahjandari, L., & Setyani, T. I. (2024). Sekularisasi Serat Centhini dalam Konteks
Industri Kreatif (Secularization of Serat Centhini. Mozaik Humaniora,
24(2), 151-164. https://doi.org/10.20473/mozaik.v24i2.53247

Ulfa Rizqgi Putri, Roekhan, R., & Maryaeni, M. (2024). Memayu Hayuning
Bawana : Falsafah Ekoteologi Jawa Mengenai Keselarasan Manusia dengan
Alam Dalam Cerita Pendek. Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa, Dan
Sastra, 10(4), 2443-3667. https://doi.org/10.30605/onoma.v10i4.4563

Umam, N. M. K., & Muhlas. (2023). Al-Afkar : Journal for Islamic Studies Konsep
Memayu Hayuning Bawana Perspektif Marcus Aurelius: Studi Analisis
Deskriptif. Al-Afkar: Journal for Islamic Studies, 6(3), 653-664.
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v6i3.591.The

Widiadharma, N., Ahmad, M., Yahya, N. E. P. S., Ramadhan, R. R., Aswar, MZ,
A. M., Khabiir, I. N. A., Hasan, M. F. Al, Ridlo, M. A., Romdonny, M. R.,
& Prasetyo, B. (2024). Gagasan Resonansi Agama dan Budaya Robby
Habiba Abror (Vol. 2).

Volume 9, Nomor 2, Juli-Desember 2025 299



Rahmayani et al.

Widiastuty, H., & Anwar, K. (2025). Ekoteologi Islam: Prinsip Konservasi
Lingkungan dalam Al-Qur * an dan Hadits serta Implikasi Kebijakannya.
Risalah, Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 11(1), 465-480.

Yulisinta, F., Murniati, J.,, & Eigenstetter, M. (2024). Spiritual Ecology and
Indigenous Wisdom: Cultural Foundations for Sustainable Environmental
Practices in Indonesia. Religious: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Lintas
Budaya, 8(3), 185-202. https://doi.org/10.15575/rjsalb.v8i3.20237

Zed, M. (2014). Metode penelitian kepustakaan.

Zulkifli, Nuryaman, & Hafidhoh. (2023). Islamic Approaches To the
Environmental Preservation: a Systematic Literature Review. Al-A’raf:
Jurnal  Pemikiran  Islam  Dan  Filsafat, 20(2), 176-209.
https://doi.org/10.22515/ajpif.v20i2.7848

PANANGKARAN, Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat 300



