The Ethics of War in Islam:
Abdullah Saeed’s Contextual Hermeneutical Thought

Etika Perang dalam Islam:
Pemikiran Hermeneutika Kontekstual Abdullah Saeed

Dody Sulistio
UIN Sultan Thaha Saifuddin Jambi

e-mail: dody@uinjambi.ac.id

Tas’an
STAI Natuna
e-mail: tasanbisrijepara(@omail.com

Muhammad Alfan Sidik
STAIN Sultan Abdurrahman Kepulauan Riau
e-mail:mubammad_alfan(@stainkepri.ac.id

Abstract:

This article examines the ethics of war in Islam through Abdullah Saeed’s
contexctual hermenentics, positioned as an epistemological synthesis between
two major paradigms of contemporary progressive Islamic thought: Kbaled
Abon El Fadl’s moral restoration and Abdullahi Abmed An-Na'in’s
structural reform. Both share a humanistic vision of Islam but differ in their
methodological foundations and practical orientations. Using a qualitative,
library-based analytical approach, this study explores Saeed’s hermenentical
[framework—particularly bis principles of dual contextualism and hierarchy
of values—in reconstructing an Islamic ethics of war grounded in justice, the
sanctity of life, and buman dignity. The analysis demonstrates that Saeed
proposes an evolutionary reading of Qur'anic war verses, treating classical
legal rules as context-bound rather than transhistorical. In this framework,
the legitimacy of armed action is strictly limited by the Qur'an’s ethical
imperatives and the objectives of maqaSid al-shari‘ah. Saeed’s contextual
hermeneutics thus provides a humanistic, rational, and textually faithful
paradigm of Islamic war ethics that remains consistent with modern
humanitarian law principles.

Keywords: Ethics of War; Contextual Hermenentics; Abdullah Saced;
Human Rights;

Abstrak

Artikel ini membahas etika perang dalam Islam melalui
perspektif hermeneutika kontekstual Abdullah Saeed, yang
diposisikan sebagai sintesis epistemologis atas dua arus besar
pemikiran Islam progresif kontemporer: restorasi moral Khaled

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2,Desember 2025


mailto:dody@uinjambi.ac.id
mailto:tasanbisrijepara@gmail.com

Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 673

Abou El Fadl dan reformasi struktural Abdullahi Ahmed An-
N2’im. Keduanya berangkat dari visi humanistik Islam, tetapi
berbeda dalam fondasi metodologis dan orientasi praksisnya.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi
pustaka untuk menelaah struktur hermeneutik Saeed terutama
prinsip dual contextualism dan konsep hierarchy of values dalam
merumuskan etika perang Islam yang selaras dengan nilai
keadilan, perlindungan jiwa, dan martabat manusia. Hasil analisis
menunjukkan bahwa Saeed menawarkan model pembacaan
evolusioner terhadap ayat-ayat perang yang menempatkan
regulasi partikular masa klasik sebagai produk kontekstual, bukan
norma transhistoris. Melalui pendekatan ini, legitimasi tindakan
bersenjata dibatasi secara ketat oleh nilai etis Al-Qur’an dan
maqasid al-shari‘ah. Hermeneutika kontekstual Saeed, dengan
demikian, menghadirkan paradigma etika perang Islam yang
humanis, rasional, dan kompatibel dengan prinsip-prinsip hukum
humaniter modern tanpa kehilangan akar tradisionalnya.

Kata kunci: Etika Perang; Hermeneutika Kontekstual; Abdullah
Saeed; Hak Asasi Manusia.

Pendahuluan

Diskursus mengenai etika perang dan hak asasi manusia
(HAM) dalam Islam menempati posisi sentral sekaligus problematis,
terutama dalam lanskap geopolitik pasca-11 September 2001 yang
seringkali mengaitkan Islam dengan kekerasan. Ketegangan inheren
antara interpretasi fikih klasik, khususnya dalam korpus figh al-siyar,
dengan norma-norma hukum humaniter internasional telah
menciptakan sebuah kebuntuan intelektual.! Kevakuman ini secara
tragis dieksploitasi oleh kelompok-kelompok ekstremis untuk
melegitimasi agenda kekerasan mereka melalui pembacaan teks yang
dekontekstual dan literal. Sementara itu, komunitas Muslim moderat
seringkali kesulitan memberikan respons teologis yang koheren dan
otentik untuk menandingi narasi tersebut. Kondisi inilah yang
mendorong lahirnya berbagai upaya ijtihad dari kalangan intelektual

' Ann Elizabeth Mayer, Islam and Human Rights: Tradition and Politics, 5th ed.
(New York: Routledge, 2018),
https://doi.org/https://doi.org/10.4324 /97804294951 20.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



674 Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam

Muslim progresif untuk menjawab tantangan zaman dan merebut
kembali wacana Islam dari para pembajaknya.

Dalam merespons krisis ini, lanskap pemikiran progresif-
reformis dapat dipetakan ke dalam dua pendekatan utama yang paling
berpengaruh. Pendekatan pertama adalah restorasi etis-moral, yang
dipelopori oleh Khaled Abou El Fadl. Melalui karya-karyanya, ia
secara brilian mendiagnosis bahwa krisis pemikiran Islam modern
bersumber dari hegemoni ‘teologi otoriter’ yang miskin etika, dan
menyerukan revitalisasi inti moral Syariah seperti keadilan (‘ad)) dan
welas asih (rahmah).” Pendekatan kedua adalah reformasi struktural-
radikal dari Abdullahi Ahmed An-Na’im. Ia menawarkan proyek
reformasi total melalui konsep ‘naskh terbalik’ yang bermakna
kembali ke pesan universal Mekkah, dan keharusan adanya negara
sekuler sebagai prasyarat untuk mendamaikan Syariah dengan HAM.’
Meskipun kedua pendekatan ini sangat monumental dan memberikan
kontribusi yang tak ternilai, tinjauan yang lebih mendalam
menunjukkan adanya keterbatasan fundamental pada masing-masing
kerangka.*

Keterbatasan tersebut menciptakan sebuah celah penelitian
yang signifikan dalam diskursus ini. Pendekatan Abou El Fadl,
meskipun kuat secara substantif, dikritik karena minimnya sebuah
metodologi hermeneutika yang sistematis dan dapat direplikasi,
schingga gagasannya cenderung aspiratif dan sangat bergantung pada

2 Khaled Abou El-Fadl, Speaking in God’s Name: Islamic Law, Aunthority, and
Women (Oxford: Oneworold Publications, 2003).

3 Abdullahi Ahmed An-Na‘im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties,
Human Rights, and International Law (Contemporary Issues in the Middle East) New York,
NY, USA: Syracuse University Press, 1996).

* John C Campbell, “Reviewed Work: Toward an Islamic Reformation: Civil
Liberties, Human Rights, and International Law by Abdullahi Ahmed An-Na’im,”
Foreign Affairs 69, no. 4 (November 10, 1990): 196,
https://doi.org/10.2307/20044580.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 675

subjektivitas moral sang penafsir.’ Di sisi lain, tawaran An-Na’im,
meskipun koheren secara logis, dinilai utopis dan menciptakan
keterputusan radikal (rupture) dengan tradisi yurisprudensi Islam, yang
membuatnya sulit untuk diimplementasikan secara pragmatis dan
diterima secara luas oleh komunitas Muslim. Diskursus ini, dengan
demikian, menyisakan kebutuhan mendesak akan sebuah alan ketiga’
yang tidak hanya etis seperti yang dituntut Abou El Fadl, tetapi juga
sistematis secara metodologis; dan tidak hanya visioner seperti yang
diimpikan An-Na’im, tetapi juga pragmatis dan evolusioner.’

Kajian terhadap penelitian mengenai relasi etika perang dalam
Islam dan pemaknaannya dalam konteks modern menunjukkan
adanya perdebatan yang kuat antara warisan fikih klasik khususnya figh
al-siyar dan kerangka hak asasi manusia modern yang bersandar pada
paradigma negara-bangsa.” Literatur yang ada menampilkan tiga
klaster utama dalam menanggapi persoalan ini. Pertama, arus literalis-
tradisionalis yang mempertahankan validitas transhistoris hukum
perang Islam dan memandang norma HAM sebagai produk hegemoni
Barat.” Kedua, arus liberal-sekuler yang menyerukan adopsi sistem
sekular penuh dan meminggirkan Syariah ke ranah privat untuk
menghindari konflik epistemologis. Ketiga, arus progresif-reformis
yang berupaya melakukan reinterpretasi etika perang dan hukum

5 Ebrahim Moosa, “The Debts And Burdens of Critical Islam,” in Progressive
Muslims: On Justice, Gender, and Pluralism, ed. Omid Safi (Oxford: Oneworld
Publications, 2003), 111-27.

¢ Sherman A Jackson, “Islam and the Blackamerican: Looking toward the
Third  Resurrection”  (Oxford  University  Press, April 14,  2005),
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195180817.001.0001.

7 Adrian Blau, “Meanings and Understandings in the History of Ideas,” Journal
of  the  Philosophy  of  History 14, no. 2 (2020):  232-506,
https://doi.otg/https://doi.org/10.1163/18722636-12341441;  Abdullah  Saced,
Reading the Quran in the Twenty-First Century, Reading the Qur'an in the Twenty-First
Century (London: Routledge, 2013), https://doi.org/10.4324/9781315870922.

8 Muchamad Toif Chasani, “Analysis of a System Approach in Islamic Law
Philosophy (Jasserauda’s Perspective),” Journal of Social Interactions and Humanities 1,
no. 2 SE-Articles (September 3, 2022): 141-506,
https://doi.org/10.55927 /jsih.v1i2.1118.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politk Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



676 Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam

Islam dengan memadukan kesetiaan pada tradisi sekaligus penerimaan
atas realitas sosial modern.

Dalam  klaster  progresif-reformis, penelitian  terdahulu
mempetrlihatkan kontribusi penting dari dua tokoh sentral. Khaled
Abou El Fadl menekankan perlunya restorasi etos moral dalam
pemaknaan Syariah, menjadikan nilai keadilan, rahmah, dan
musyawarah sebagai dasar pembacaan etika perang. Melalui kritik atas
hegemoni teologi otoriter, ia berupaya mengembalikan dimensi etis
dalam hukum Islam agar dapat berfungsi membatasi kekerasan dan
melindungi martabat manusia.” Kendati demikian, sejumlah kajian
menyoroti kelemahan mendasar pendekatan tersebut, terutama karena
absennya kerangka hermeneutika yang sistematis dan operasional,
schingga penafsirannya sangat bergantung pada integritas moral

penafsir.'’

Dengan demikian, kontribusinya lebih tampak sebagai
kritik etis yang kuat, namun kurang menyediakan perangkat

metodologis untuk pengembangan lebih lanjut.

Sementara itu, Abdullahi Ahmed An-N2’im menawarkan
pendekatan struktural-radikal yang menempatkan etika perang dalam
horizon rekonstruksi hukum Islam secara menyeluruh. Ia
mengusulkan metode naskh terbalik, yakni aktivasi pesan moral
universal periode Mekkah dan penangguhan ayat-ayat hukum publik
periode Madinah untuk menghasilkan kesesuaian penuh dengan HAM
modern."" Melalui gagasan negara sekuler sebagai prasyarat praksis
Syariah sipil, An-Na’im memberikan artikulasi teoritis mengenai
bagaimana etika perang dan hukum publik Islam dapat dipadukan

9 L Carl Brown, “Reviewed Work: The Great Theft: Wrestling Islam from the
Extremists by Khaled M. Abou El Fadl,” ed. Khaled M Abou El Fadl, Foreign Affairs
85, no. 2 November 10, 2006): 201, https://doi.org/10.2307/20031953.

10 Moosa, “The Debts And Burdens of Critical Islam.”

11 TLabib Muttaqin, “Positifisasi Hukum Islam Dan Formalisasi Syari’Ah
Ditinjau Dari Teori Otoritarianisme Khaled Abou El-Fadl,” AIL-ITHKAM: Jurnal
Hukum & Pranata Sosial 11, no. 1 (2016): 67-92, https://doi.org/10.19105/al-
Ihkam.v11i1.859.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 677

dalam masyarakat modern.”” Namun, sejumlah kritik menilai
pendekatan ini bersifat utopis, ahistoris, dan memutus kesinambungan
tradisi yang telah terbentuk selama berabad-abad, sehingga sulit
diimplementasikan dalam  konteks sosial keagamaan Muslim
kontemporer.”” Dengan demikian, meskipun kuat secara logis,
pendekatan ini lemah dari sisi realisasi historis dan pragmatis.

Berdasarkan peta kajian tersebut, penelitian ini mengambil
posisi untuk memperjelas celah konseptual yang belum terisi. Kajian
terdahulu  belum mengkaji secara komprehensif perbandingan
hermeneutika Saced dan An-Na’im dalam konteks etika perang. Di
satu sisi, pendekatan moral Abou El Fadl minim perangkat
metodologis, sementara pendekatan struktural-radikal An-Na’im

dinilai sulit diterapkan. Dalam konteks ini, penelitian terhadap

hermeneutika Abdullah Saeed, khususnya melalui pendekatan
kontekstual dan konsep hierarki nilai, menjadi signifikan untuk
menjembatani  kesenjangan  tersebut. Dengan menelaah dan
membandingkan pemikiran Saeed serta An-Na’im dalam perspektif
etika perang, penelitian ini berupaya memberikan kontribusi
konseptual yang lebih sistematis, pragmatis, dan tetap berakar pada
tradisi sehingga dapat memperkaya khazanah studi hukum Islam dan

HAM kontemporer.

Kerangka teoritis penelitian ini bertumpu pada hermeneutika
Abdullah Saeed sebagai perangkat utama untuk menganalisis etika
perang dalam pemikiran Saeed dan Abdullahi Ahmed An-Na’im.
Pendekatan ini dipilih karena menawarkan instrumen sistematis untuk
menilai koherensi internal gagasan, sekaligus menempatkannya dalam

12 Fatih Varol, “Islam and the Secular State: Negotiating the Future of the
Shari’a". Insan ve Toplum Dergisi. 7/1 (2017):,” Insan & Toplum Dergisi (The
Journal  of Human &  Society) 7, no. 1 (2017):  252-56,
https://doi.otg/https://doi.otg/10.12658 /human.society.7.13.d0137.

13 Jackson, “Islam and the Blackamerican: Looking toward the Third
Resurrection”; Ira M Lapidus, “The Impossible State: Islam, Politics, and
Modernity’s Moral Predicament, by Wael B. Hallaq,” Canadian Journal of History 50,
no. 1 (June 1, 2015): 20406, https://doi.org/10.3138/cjh.50.1.204.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politk Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



678 Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam

dialog kritis dengan diskursus etika perang Islam dan hak asasi
manusia. Prinsip konteks ganda (dwal contextualisnz) menegaskan
perlunya keterhubungan antara situasi sosio-historis pewahyuan dan
realitas kontemporer, sehingga interpretasi tidak terjebak pada
literalisme ahistoris maupun anakronisme yang tidak berdasar.'
Dalam konteks etika perang, kerangka ini memungkinkan pembacaan
ulang teks-teks normatif yang terkait dengan kekerasan atau
peperangan melalui pemahaman atas tujuan utama Syariah. Dengan
demikian, pemahaman terhadap etika perang tidak berhenti pada
format regulatif masa lampau, tetapi diarahkan pada prinsip keadilan,
perlindungan jiwa, dan pengakuan martabat manusia sebagai orientasi

utama.

Lebih lanjut, pendekatan hermeneutika Saced diperkaya dengan
konsep hierarki nilai (bierarchy of values) yang mengklasifikasikan pesan
Al-Qur’an dati level fundamental hingga partikular.” Pendekatan ini
menegaskan bahwa aturan partikular mengenai peperangan pada masa
awal Islam ditempatkan sebagai ketentuan kontekstual yang dapat
ditafsirkan ulang sepanjang tidak mengingkari nilai dasar yang lebih
tinggi. Kerangka ini menanggapi kelemahan model reformasi etis
Khaled Abou El Fadl, yang dinilai kuat secara moral tetapi kurang
metodologis,'® serta menolak pendekatan struktural-radikal An-Na’im
yang dinilai utopis dan problematis secara historis.” Dengan
demikian, hermeneutika Saeed menempati posisi alternatif yang lebih
seimbang: tidak merombak struktur teks secara ekstrem, tetapi juga
tidak menerima regulasi lama tanpa kritik. Keunggulannya terletak

14 Saced, Read. Qur'an Twenty-First Century.

15 Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction, (1st ed (London: Routledge,
2006), https://doi.otg/https://doi.org/10.4324/9780203015247.

16 Moosa, “The Debts And Burdens of Critical Islam”; Muttaqin, “Positifisasi
Hukum Islam Dan Formalisasi Syari’Ah Ditinjau Dari Teori Otoritarianisme
Khaled Abou El-Fadl.”

17" Jackson, “Islam and the Blackamerican: Looking toward the Third
Resurrection”; Lapidus, “The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s
Moral Predicament, by Wael B. Hallaq.”

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 679

pada sifatnya yang evolutif, pragmatis, dan tetap berakar pada tradisi
hukum Islam.

Metode Penelitian

Metode penelitian ini dirancang dalam kerangka studi kualitatif
dengan penekanan pada pemahaman serta penafsiran pemikiran
dalam konteks intelektualnya yang kompleks." Seluruh data
bersumber dari studi pustaka yang mencakup bahan tekstual dan
dokumenter. Kajian ini diklasifikasikan sebagai analisis pemikiran yang
bertujuan menelaah, mengevaluasi secara kritis, serta memetakan ide
seorang tokoh dalam lanskap intelektual yang lebih luas. Sumber data
primer terdiri atas karya-karya utama Abdullah Saeed, terutama
Reading the Qur'an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach
sebagai rujukan metodologis; Human Rights and Islam: An Introduction
untuk menelusuri penerapan gagasannya pada isu etika perang dan
HAM; serta Islamic Thought: An Introduction untuk memposisikan
gagasannya dalam wacana pemikiran Islam kontemporer. Sumber
sekunder berfungsi sebagai pembanding, pengontekstual, dan sarana
triangulasi, mencakup karya Khaled Abou El Fadl (misal The Great
Theft) serta Abdullahi An-Na’im (misal Toward an Islamic Reformation)
sebagai pembanding utama; literatur akademik bereputasi yang
mengulas ketiga tokoh tersebut; dan teks fikih klasik seperti al-
Shaybani sebagai rujukan pembanding tradisional. Pengumpulan data
dilakukan melalui studi dokumentasi yang melibatkan identifikasi,
inventarisasi, dan klasifikasi sumber relevan. Data kemudian
dikodifikasi berdasarkan tema teoretis seperti hierarki nilai, konteks

18 Chih-Pei Hu and Yan-Yi Chang, “John W. Creswell, Research Design:
Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches,” Journal of Social and
Adpministrative Sciences 4, no. 2 (2017): 205-7,
https:/ /econpapers.repec.org/RePEc:ksp:journd:v:4:y:2017:1:2:p:205-207.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politk Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



680 Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam

historis, jthad defensif, otoritas penafsir, dan reformasi struktural,

untuk menjamin analisis yang terfokus dan sistematis."’

Analisis data ditempuh melalui tiga tahapan kualitatif-
interpretatif yang berlangsung secara bertahap, dialektis, dan
progresif. Tahap pertama berupa analisis isi guna memetakan konsep-
konsep fundamental dalam karya Saeed secara sistematis. Tahap
kedua berupa analisis hermeneutis terhadap aplikasi metodologi Saced
dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an tentang perang, yang
menelusuri pergerakan pemikiran dari premis teoretis seperti konteks
ganda dan hierarki nilai menuju kesimpulan hukum-etisnya. Tahap
ketiga berupa analisis komparatif-dialektis dengan menguji temuan
hermeneutis Saeed melalui dialog kritis bersama gagasan Khaled Abou
El Fadl dan Abdullahi An-Na’im. Pendekatan ini tidak hanya
menyandingkan gagasan, tetapi saling mempertanyakan dan
menerangi satu sama lain untuk menguji argumentasi bahwa Saeed
menawarkan sintesis metodologis yang mengisi kekosongan
konseptual antara dua pendekatan dominan. Secara keseluruhan,
penelitian ini bertujuan menganalisis struktur metodologi Saeed,
merekonstruksi pemikirannya terkait etika perang dan HAM, serta
memposisikannya dalam konstelasi pemikiran Islam progresif melalui
perbandingan kritis guna menegaskan kontribusinya sebagai sintesis
teoretis.

Hasil & Pembahasan

Anatomi Hermeneutika Kontekstual Abdullah Saeed

Wacana pemikiran hukum Islam kontemporer seringkali
terperangkap dalam dikotomi yang problematis. Di satu sisi, terdapat
kubu literalis-tradisionalis yang bersikukuh pada validitas transhistoris
dari produk fikih klasik, yang mengakibatkan anakronisme hukum. Di

19 Patrik Aspers and Ugo Corte, “What Is Qualitative in Qualitative Research,”
Qualitative Sociology 42, no. 2 (2019): 139-60, https://doi.org/10.1007/s11133-019-
9413-7.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 681

sisi lain, muncul kubu liberalis yang menganjurkan adopsi nilai-nilai
modern, namun seringkali dengan landasan metodologis yang rapuh
dan terkesan apologetis. Menyadari kebuntuan epistemologis ini,
Abdullah Saced merumuskan sebuah kerangka kerja hermeneutis yang
bertujuan melampaui kedua kutub tersebut. Proyek intelektualnya
bukanlah upaya untuk menolak otoritas teks suci ataupun tradisi,
melainkan sebuah usaha akademis yang serius untuk menyediakan
metodologi interpretasi yang koheren, terkontrol, dan relevan secara
kontekstual bagi Muslim kontemporer.”

Fondasi utama metodologi  Saced adalah  prinsip
kontekstualisme ganda (dwal contextnalismz). Menurutnya, interpretasi
yang bertanggung jawab secara intelektual dan etis mensyaratkan
keterlibatan simultan dengan dua horizon konteks yang berbeda.
Pertama adalah analisis mendalam terhadap konteks sosio-historis
pewahyuan teks (sig im leben), yang mencakup pemahaman terhadap
kondisi sosial, politik, dan budaya masyarakat Arab abad ke-7. Analisis
ini krusial untuk mengidentifikasi tujuan dan makna asal dari sebuah
ayat. Kedua, penafsir harus secara sadar merefleksikan konteks
kekinian, yaitu realitas sosial, tantangan etis, dan perkembangan ilmu
pengetahuan di zaman di mana teks tersebut dibaca dan hendak
diterapkan. Dengan menjembatani kedua konteks ini, Saeed
menghindari dua jebakan metodologis: dekontekstualisasi yang
dilakukan kaum literalis dan eisegesis (memaksakan makna modern ke
dalam teks) yang dilakukan kaum liberalis tanpa pijakan.

Konsep utama dari arsitektur pemikiran Saeed adalah konsep
Hirarki Nilai (Hzerarchy of 1 alues). Berangkat dari asumsi bahwa tidak
semua pesan Al-Qur'an memiliki bobot dan fungsi yang sama, ia
mengklasifikasikannya ke dalam tingkatan nilai yang berbeda. Pada
puncak piramida terdapat nilai-nilai fundamental dan universal, seperti
keadilan ('adl), welas asih (rabmah), martabat manusia (karamab
insaniyyah), dan kesetaraan, yang merupakan inti dari pesan etis Al-

20 Saeed, Read. Qur'an Twenty-First Century.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politk Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



682 Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam

Qur'an. Di bawahnya terdapat nilai-nilai protektif yang berfungsi
melindungi nilai fundamental, dan pada lapisan paling bawah terdapat
aturan-aturan implementatif dan partikular yang seringkali merupakan
regulasi spesifik yang terikat oleh ruang dan waktu.”

Aturan-aturan partikular inilah, seperti regulasi teknis
mengenai perbudakan atau peperangan di masa lalu, yang sering
menjadi sumber ketegangan dengan nilai-nilai modern. Bagi Saeced,
aturan-aturan ini tidak bersifat absolut. Validitas dan cara
penerapannya harus senantiasa diukur dan diuji berdasarkan
kemampuannya untuk melayani dan tidak bertentangan dengan nilai-
nilai fundamental yang lebih tinggi. Dengan demikian, Hirarki Nilai
berfungsi sebagai mekanisme kontrol internal yang memungkinkan
dilakukannya reformasi interpretasi secara dinamis namun tetap
berakar kuat pada matriks etika Al-Qur'an itu sendiri. Pendekatan ini
secara esensial merupakan sebuah sistematisasi dan modernisasi dari
prinsip klasik Magasid al-Shari‘ah (tujuan-tujuan luhur hukum Islam),
yang menegaskan bahwa seluruh hukum partikular harus bermuara
pada perlindungan kemaslahatan universal.

Aplikasi Hermeneutika Saeed pada Etika Perang dan HAM

Keunggulan metodologi Saeed tidak hanya terletak pada
koherensi teoretisnya, tetapi juga pada kapabilitas praktisnya dalam
mengurai isu-isu paling sensitif dalam hukum Islam, termasuk etika
perang dan hak asasi manusia. Aplikasi kerangka hermeneutikanya
secara radikal mentransformasi pemahaman terhadap ayat-ayat Al-
Qur'an yang sering disalahgunakan untuk melegitimasi kekerasan.
Melalui pendekatan ini, Saeced tidak sekadar melakukan apologetika,
melainkan melakukan dekonstruksi terhadap fondasi interpretasi yang
menjadi dasar bagi ideologi ekstremis, sambil secara bersamaan
membangun sebuah kerangka etika perang Islam yang humanis dan
sejalan dengan norma-norma HAM internasional.

2 Saeed, Islamic Thought: An Introduction.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 683

Dalam studi kasus pertama mengenai konsep jthad, Saeed
menerapkan analisis konteks ganda untuk menunjukkan bahwa ayat-
ayat tentang perang (gital) yang sering dikutip kaum ekstremis, secara
historis turun dalam konteks defensif yang spesifik untuk melindungi
cksistensi komunitas Muslim awal dari agresi eksternal. Setelah
konteks historis ini dipetakan, ia mengaktifkan Hirarki Nilai. Ia
berargumen bahwa izin untuk berperang tersebut merupakan sebuah
aturan implementatif yang tunduk pada nilai fundamental Al-Qur'an
yang secara tegas melarang tindakan melampaui batas (/7 ta'tfadsi) dan
mengutamakan perdamaian jika musuh cenderung berdamai. Hasilnya
adalah sebuah rekonseptualisasi jihad, dari sebuah doktrin perang suci
ofensif tanpa batas menjadi sebuah kerangka etika pertahanan diri
yang sangat terkendali dan memiliki aturan main yang ketat.”

Selanjutnya, pada isu perlakuan terhadap non-kombatan dan
tawanan perang, metodologi Saeed terbukti mampu menjembatani
fikih  klasik dengan hukum humaniter internasional. Ketika
dihadapkan pada teks-teks atau praktik historis yang dapat dipahami
sebagai pembenar perlakuan keras, Hirarki Nilai kembali
dioperasionalkan. Saeed menegaskan bahwa praktik-praktik tersebut,
jika memang ada, merupakan produk dari konteks peperangan kuno
yang brutal. Praktik tersebut secara teleologis harus ditinjau ulang
berdasarkan nilai-nilai fundamental Al-Qur'an yang lebih tinggi, yaitu
kesucian setiap jiwa manusia (hifz al-nafs) dan perintah eksplisit untuk

berbuat baik kepada tawanan (a/-ihsan).

Ayat-ayat perang dalam Al-Qur'an muncul dalam konteks
sosio-historis yang sangat spesifik, yakni ketika komunitas Muslim
awal terancam eksistensinya dan membutuhkan legitimasi moral untuk
mempertahankan diri. Karena itu, Saeed menolak perlakuan terhadap

22 Abdullah Saeed, Human Rights and Islam: An Introduction to Key Debates between
Istamic Law and International Human Rights Law, Edward Elgar Publishing Limited
(Cheltenham, UK: Edward Elgar Publishing ~ Limited, 2018),
https://doi.otg/10.4324/9781003437550-14.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politk Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



684 Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam

ayat-ayat tersebut sebagai ketentuan transhistoris yang berlaku tanpa
batas, sebab ia terbentuk oleh relasi kekuasaan, struktur sosial, dan
tafsir normatif yang dinamis sejak periode Madinah hingga artikulasi
fikih klasik” Membaca ayat perang secara literal tanpa
memperhitungkan pergeseran konteks, struktur geopolitik modern,
serta evolusi norma internasional menyebabkan penyempitan makna
jihad menjadi kekerasan ofensif yang dilepaskan dari tujuan etisnya.
Hermeneutika Saeced menuntut penafsiran ulang berbasis prinsip ‘wd/,
hifz al-nafs, dan penghormatan terhadap martabat manusia sebagai
nilai tertinggi dalam hierarki normatif Al-Qur’an; dengan demikian,
legitimasi tindakan bersenjata hanya sah sejauh ia tunduk pada tujuan
protektif dan bukan sebaliknya** Pembacaan ini bukan upaya
merelatifkan  teks, tetapi cara mengembalikannya ke horizon
teleologis-normatif agar tidak disalahgunakan sebagai justifikasi
kekerasan yang bertentangan dengan magasid syariah dan hukum
humaniter kontemporer.

Konsekuensinya, setiap interpretasi yang melegitimasi
penyiksaan, pembunuhan non-kombatan, atau perlakuan tidak
manusiawi terhadap tawanan perang secara otomatis menjadi tidak
valid, karena ia secara diametral bertentangan dengan tujuan etis
tertinggi dari syariat itu sendiri. Dengan alur argumentasi ini, Saced
berhasil merumuskan sebuah kerangka etika perang yang
kesimpulannya selaras dengan semangat Konvensi Jenewa, namun
perumusannya tidak dengan meminjam dari luar, melainkan dengan
menggali secara mendalam dari sumber-sumber internal tradisi Islam.
Ini menunjukkan bahwa kompatibilitas antara Islam dan HAM
bukanlah sebuah kebetulan, melainkan dapat dicapai melalui sebuah

o)

proses interpretasi yang metodologis dan berprinsip.?

23 Saeed, hlm. 221-223.
24 Saeed, hlm. 215-218.
25 Saeed, hlm. 226-230.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 685

Kerangka dual contexctualism Saeced menunjukkan bahwa izin
berperang dalam Qur’an hanya dapat dipahami secara sah jika dibaca
dalam konteks historis-defensif pewahyuan. Ayat-ayat gzz/ pada masa
Madinah muncul untuk melindungi komunitas Muslim yang terancam,
bukan untuk ekspansi agresif. Prinsip ini selaras dengan syarat jus ad
bellum seperti just cause, right intention, otoritas sah, dan sebagai upaya
terakhir, yang dalam hukum humaniter modern menjadi prasyarat
legitimasi perang.”®

Pada ranah praktik, misalnya kasus konflik Suriah
memperlihatkan pelanggaran serius terhadap prinsip pembedaan dan
proporsionalitas melalui serangan berulang terhadap pemukiman sipil,
fasilitas kesehatan, dan infrastruktur publik. Kerangka hierarchy of values
Saced menempatkan petlindungan jiwa (hifz al-nafs) dan martabat
manusia sebagai nilai tertinggi; dengan demikian, tindakan militer yang
mengabaikan keselamatan non-kombatan tidak dapat dibenarkan
secara etis-religlus maupun hukum, sekalipun dibingkai dengan
retotika jihad.”’

Saeed juga menegaskan bahwa perang yang sah hanya dapat
digunakan untuk mencegah kerusakan lebih besar dan mengamankan
warga tak bersenjata, sehingga mekanisme perlindungan sipil, akses
kemanusiaan, dan evakuasi medis menjadi tuntutan normatif.”*

26 Patrick Knible, “The Relationship between International Humanitarian Law
and International Human Rights Law in Situations of Armed Conflict,” The New
Zealand Postgraduate Law E-Journal 4, no. 1 (2007): hlm. 1.; Saced, Human Rights and
Istam: An Introduction to Key Debates between Islamic Law and International Human Rights
Law, hlm. 216-217.

27 Saeed, Human Rights and Islam: An Introduction to Key Debates between Islamic
Law and International Human Rights Law, hlm. 218.

28 “International Committee of the Red Cross (ICRC),” 2017,
https:/ /www.ictc.org/sites/default/files/external/doc/en/assets/files/ other/what
_is_ihl.pdf; Office of the High Commissioner for Human Rights (OHCHR),
“General Comment No. 11: Prohibition of Propaganda for War and Inciting
National, Racial or Religious Hatred (Att. 20): . 29/07/1983, nd.,
https:/ /www.ohchr.org/sites/default/ files/ Documents/Issues/Opinion/ CCPRGe
neralCommentNo11.pdf.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



686 Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam

Dengan demikian, hermeneutika Saeed berfungsi sebagai matriks
evaluatif internal Islam untuk menilai praktik perang Suriah, yang
pada banyak tittk justru kehilangan legitimasi moral karena
mengingkari nilai fundamental syariah.

Selanjutnya pada kasus: perlakuan non-kombatan dalam
konflik Palestina—Israel, Saeed menjelaskan bahwa hukum HAM dan
hukum humaniter modern bersifat “distine?” namun “complementary”
dalam perlindungan martabat dan kehidupan manusia.”” Prinsip ini
mempertegas logika hermeneutikanya: izin perang Qur’ani tidak dapat
ditafsirkan secara tekstualis, tetapi harus tunduk pada tujuan protektif
dan etis. Dalam konteks Palestina—Israel, penyerangan terhadap
sasaran sipil, penghancuran fasilitas publik, atau pembatasan akses
kemanusiaan merupakan pelanggaran prinsip dasar jus in bello,
terutama distinction, necessity, dan bumanity.” Sejalan dengan tradisi fikih
awal, Saeed menegaskan bahwa perempuan, anak, orang tua, serta
individu yang bersetia pada kehidupan religius tidak boleh dijadikan

target perang.”

Prinsip ini merupakan pembatas internal Qur’an atas
kekerasan. Karena itu, serangan zudiscriminatif terlepas dari aktor
pelakunya melanggar nilai protektif dan bertentangan dengan waqasid
al-shari‘ah. Bahkan dalam situasi konflik, penghormatan atas martabat
manusia tetap wajib, termasuk dalam pengelolaan tawanan dan
perlindungan yang terluka. Perspektif Saeed menolak argumentasi
berbasis identitas kolektif atau pembalasan sebagai legitimasi
penyerangan  populasi  sipil; yang berhak dinilai  hanyalah
kesesuaiannya dengan nilai fundamental dan teleologi syariah.
Kerangka ini menghasilkan pembacaan yang konsisten dan
humanistik, sekaligus kompatibel dengan Konvensi Jenewa.

2 Saeed, Human Rights and Islam: An Introduction to Key Debates between Islamic
Law and International Human Rights Law, hlm. 215-216.

30 Saeed, hlm. 217-218.

31 Saeed, hlm. 225.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 687

Secara keseluruhan, dua ilustrasi di atas menunjukkan bahwa
metodologi Saeed tidak berhenti pada kritik teoritis terhadap
pendekatan literalis, tetapi mampu memberikan perangkat normatif
untuk menilai dan mengarahkan tindakan dalam perang kontemporer
secara etis dan kontekstual. Penerapan dual contextualism dan hierarchy of
valnes menghadirkan mekanisme internal agama untuk memastikan
bahwa praktik perang tetap tunduk pada hukum moral yang
melampaui kepentingan politis, sekaligus beresonansi dengan standar
hukum humaniter internasional. Temuan ini menjadi pijakan untuk
mendialogkan pemikiran Saeed dengan model reformasi Abou El Fadl
dan An-Na‘im pada bagian berikutnya.

Abdullah Saeed dalam Dialog: Sintesis atas Abou El Fadl dan
An-Na’im

Dalam diskursus kontemporer tentang pembaruan hukum
Islam, Abdullah Saced menempati posisi sintesis di antara dua arus
besar yang direpresentasikan oleh Khaled Abou El Fadl dan
Abdullahi Ahmed An-Na’im. Keduanya sama-sama mengusung visi
etis Islam, tetapi melalui pendekatan epistemik yang berbeda: Abou El
Fadl mengembangkan moral theology berbasis hermeneutika etis,
sementara An-Na’im menawarkan reformasi struktural atas hukum
Islam melalui metodologi politik-hukum. Saeed hadir sebagai
mediator di antara keduanya, dengan mengonstruksi Jlermenentika
kontekstual yang berupaya menggabungkan sensitivitas moral dan
kesadaran historis secara operasional.

Dalam kerangka ini, Saced tidak hanya mengadopsi kritik
Abou El Fadl terhadap positivisme figh klasik yang mengabaikan
dimensi moral, tetapi juga mengatasi kelemahan metodologis yang
sering mengiringi pendekatan moralistik tersebut. Ia menempatkan
moralitas bukan sekadar pada level niat atau keimanan personal
penafsir, melainkan sebagai prinsip epistemik yang dapat diuji melalui
mekanisme rasional dan kontekstual. Melalui perangkat seperti
hierarchy of values dan dual contextualism, Saced memberikan prosedur
metodologis bagi upaya penafsiran nilai-nilai al-Qur’an secara historis,

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politk Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



688 Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam

sekaligus memastikan relevansinya terhadap isu-isu sosial-politik
modern. Dengan demikian, Saeed tidak sekadar menjadi “penengah”
di antara dua kutub, tetapi “arsitek metodologis” yang merumuskan
cara kerja konkret reformasi hukum Islam dari dalam tradisi itu

sendiri.

Meskipun Saeed secara efektif mengoperasionalkan ideal
moral Abou El Fadl, relasi epistemologis antara keduanya tidak
semata bersifat komplementer, tetapi juga dialektis. Keduanya
berangkat dari kegelisahan yang sama terhadap reduksi hukum Islam
menjadi sekadar mekanisme normatif tanpa dimensi etis. Jika Abou El
Fadl memusatkan kembali sumber otoritas hukum pada moral theology
yakni keyakinan bahwa kehendak Tuhan identik dengan keadilan dan
kasih sayang maka Saeed mentransformasikan keyakinan teologis itu
menjadi mekanisme hermeneutik yang dapat diuji secara rasional.
Dengan demikian, hierarchy of values dalam kerangka Saeed dapat
dipahami sebagai institusionalisasi dari prinsip moral Abou El Fadl
dalam bentuk metodologis yang terstruktur.’ Sintesis ini menjadikan
moralitas bukan sekadar kesadaran personal penafsir, tetapi kriteria
epistemik yang memandu proses penalaran hukum secara
intersubjektif.

Namun demikian, dialog antara Saeed dan An-Na’im
seharusnya dipahami dalam horizon epistemologis yang berbeda. An-
Na’im beroperasi pada tataran politik-institusional, mengusulkan
reformation  through state secularism, sedangkan Saeed bergerak dalam
ranah epistemologi tafsir yang mengupayakan reformation  within
tradition.” Perbedaan domain ini penting karena menunjukkan bahwa
Saced tidak menolak urgensi reformasi struktural, tetapi
menempatkannya dalam logika internal teks. Dengan kata lain, Saeed
memformulasikan mekanisme reformasi yang berbasis pada zwmanent

32 El-Fadl, Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority, and Women, hlm. 44-
47.
33 Saeed, Islanic Thought: An Introduction, hlm. 113-115.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 689

critigue, yaitu kritik dari dalam sistem nilai Islam itu sendiri, bukan
dengan mengandalkan kerangka politik sekuler eksternal.®

Dalam bukunya Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties,
Human Rights, and International Law (1990), An-Na’im menegaskan
bahwa penerapan hukum publik Islam (public law of Shari‘a) dalam
bentuk negara Islam kontemporer justru berpotensi menimbulkan
penderitaan sosial dan ketidakadilan.” Ta berangkat dari tesis bahwa
hukum Islam historis merupakan produk sosial-politik masyarakat
abad ke-7 di Madinah dan tidak lagi relevan bagi kondisi modern.”
Sebagai alternatif, An-Na’im menawarkan pendekatan yang mengacu
pada teks-teks wahyu periode Mekah yang lebih universal dan moral
sebagai basis baru bagi reformasi hukum Islam.” Dalam
pandangannya, proyek reformasi harus bersifat epistemologis, bukan
hanya normatif yakni dengan mentransformasi struktur dasar hukum
Islam agar kompatibel dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia dan
konstitusionalisme modern.”

Gagasan tersebut secara langsung merefleksikan pengaruh
Mahmoud Mohamed Taha, gurunya, yang mengajukan konsep Second
Message of Islam—sebuah tafsir evolusioner yang menempatkan ayat-
ayat Mekah sebagai puncak perkembangan moral Islam.” Dalam
kerangka ini, An-Na’im memandang pembaruan hukum Islam sebagai
transformation of structure, bukan sekadar reform of interpretation. la
menggeser lokus otoritas dari teks-teks historis menuju rasionalitas

3% Abdullah Saeed, Inzerpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach
(London: Routledge, 2005), hlm. 92-94.

3 An-Na‘im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and
International Law (Contemporary Issues in the Middle East), hlm. 186—187.

3 An-Na‘im, hlm. 85-87.

37 An-Na‘im, hlm. 67.

3 An-Na‘im, hlm. 170-171.

3 Mahmoud Mohamed Taha, The Second Message of Isiam, Trans. Abdullabi An-
Na'im (Syracuse, NY: Syracuse University Press, 1987), hlm. 20-31.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



690 Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam

moral universal yang bersifat publik dan sekuler.”

Berbeda dengan
Saced yang masih bekerja dalam horizon hermeneutik keagamaan,
An-Na’im memosisikan reformasi Islam sebagai proyek politik-
hukum yang bertujuan membangun masyarakat sipil berbasis

kesetaraan dan kebebasan universal.

Meski demikian, posisi epistemik keduanya dapat dilihat
sebagai hubungan dialektis yang saling mengisi. Hermeneutika
kontekstual Saced berupaya menjaga legitimasi religius Islam sambil
mengembangkan etika publik yang kompatibel dengan nilai-nilai
universal, sedangkan An-Na’im menegaskan pentingnya transformasi
institusional agar nilai-nilai tersebut dapat berfungsi secara efektif
dalam ruang negara.’ Dalam hubungan ini, Saced mewakili internal
reform of meaning, sedangkan An-Na’im menampilkan external reform of
structure. Dialog keduanya menunjukkan bahwa reformasi Islam
kontemporer tidak dapat hanya mengandalkan perubahan
metodologis tanpa dukungan transformasi sosial-politik, begitu pula
sebaliknya.

Meski pendekatan Saeed terstruktur dengan rapi melalui
konsep hierarchy of values, problem otoritas penafsir tetap menjadi
persoalan epistemik yang belum tuntas. Siapa yang berhak
menentukan nilai mana yang bersifat fundamental dan mana yang
implementatif. Pertanyaan tersebut menjadi krusial karena
mengandung risiko reifikasi moral oleh elite intelektual. Namun,
Saeed mencoba menstrukturkan subjektivitas penafsir melalui kriteria
rasional dan historis yang dapat diuji secara publik. Dengan cara ini, ia
menggeser otoritas dati kesalehan individual menuju prosedur epistemik
kolekrif, menandai transisi dari  hermeneutika normatif ke
hermeneutika ilmiah dalam studi Islam kontemporer.

Dalam konteks praksis, pendekatan Saced memiliki potensi

0 An-Na‘im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and
International Law (Contemporary Issues in the Middle East), hlm. x.
41 An-Na‘im, hlm. 35.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 691

aplikatif yang signifikan bagi formulasi kebijakan publik di masyarakat
Muslim. Prinsip béerarchy of values dapat dioperasionalkan dalam
penilaian etis terhadap legislasi syariah, misalnya dalam menentukan
batas legitimasi penggunaan kekuatan bersenjata, perlindungan non-
kombatan, atau kebijakan terkait hak-hak sipil dan kebebasan
beragama. Model hermeneutika ini menyediakan dasar normatif
internal yang kompatibel dengan hukum humaniter dan hak asasi
manusia internasional tanpa bergantung pada sekularisme negara
sebagaimana diusulkan An-Na’im.

Dengan demikian, dialog epistemik antara Abdullah Saeed,
Abou El Fadl, dan An-Na’im memperlihatkan evolusi paradigma
pembaruan hukum Islam dari moralitas personal menuju metodologi
rasional dan struktur sosial-politik. Saeced menjadi figur yang
mengartikulasikan sintesis kreatif di antara keduanya bukan sekadar
mengompromikan dua kutub, tetapi mengonstruksi paradigma
hermeneutika hukum Islam yang otonom, evolutif, dan etis, yang
membuka jalan bagi pembentukan Islamic public ethics yang berakar
pada tradisi sekaligus responsif terhadap tantangan modernitas.

Implikasi dan Refleksi Kritis

Secara kumulatif, pembahasan ini menegaskan bahwa
pemikiran Abdullah Saeed, khususnya melalui kerangka hermeneutika
kontekstualnya, menyediakan sebuah fondasi intelektual yang kokoh
untuk merumuskan etika perang Islam yang humanis dan sepenuhnya
kompatibel dengan norma-norma hak asasi manusia. Implikasi
teoretis dan praktis dari temuan ini sangat signifikan. Pada level
praktis, kontribusi terbesar dari pemikiran Saeed adalah penyediaan
wacana tandingan (counter-disconrse) yang paling efektif untuk melawan
ideologi ekstremisme keagamaan. Dengan tidak menolak otoritas Al-
Qur'an, melainkan menawarkan cara membaca yang lebih canggih dan
etis, gagasannya mampu mendekonstruksi fondasi literalisme kaum
ekstremis dari dalam, menggunakan senjata mereka sendiri, yaitu teks

suci.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politk Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



692 Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam

Kerangka kerja Saeed memberdayakan para pendidik, aktivis,
dan pemimpin Muslim kontemporer dengan perangkat intelektual
untuk membuktikan bahwa nilai-nilai seperti keadilan, perdamaian,
dan penghormatan terhadap hak asasi manusia bukanlah konsep yang
diimpor dari Barat, melainkan merupakan nilai-nilai otentik yang
berakar mendalam pada sumber-sumber primer Islam. Hal ini sangat
krusial dalam perdebatan global mengenai Islam dan modernitas,
karena ia menantang narasi ‘benturan peradaban’ dan menunjukkan
adanya jalur internal yang kuat menuju sebuah humanisme Islam yang
relevan dengan tantangan zaman. Pemikirannya menjadi basis
argumentatif untuk membangun sistem hukum dan kebijakan publik
di negara-negara mayoritas Muslim yang demokratis dan menghargai
pluralisme.

Namun demikian, sebuah analisis yang kritis dan berimbang
menuntut pengakuan terhadap potensi keterbatasan dalam model
yang ditawarkan Saeed. Refleksi kritis yang paling fundamental tertuju
pada status epistemologis dari Hirarki Nilai itu sendiri. Pertanyaan
yang tak terhindarkan adalah siapa yang memiliki otoritas final untuk
menentukan dan menyusun hierarki tersebut. Proses derivasi nilai-
nilai fundamental dari keseluruhan teks Al-Qut'an, meskipun
diusahakan sistematis, tidak dapat dipungkiri masih menyisakan ruang
bagi subjektivitas sang penafsir. Penentuan sebuah nilai sebagai
"fundamental" dan yang lain sebagai "implementatif' merupakan
sebuah tindakan interpretatif itu sendiri, yang dapat menjadi arena
kontestasi intelektual dan ideologis.

Meskipun terdapat potensi keterbatasan tersebut, hal tersebut
tidak mengurangi signifikansi dari kontribusi Saeced.  Konsep
pemikiran yang ditawarkan mungkin tidak memberikan jawaban final
atas semua masalah, namun berhasil melakukan sesuatu yang jauh
lebih penting, yang secara fundamental menggeser paradigma
interpretasi dalam studi Islam kontemporer. Saeed mendorong
pergeseran dari paradigma hukum-sentris (legal-centric) yang kaku dan
seringkali ahistoris, menuju sebuah pendekatan etis-kontekstual (ezhico-

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 693

contextual) yang dinamis dan responsif. Dalam menyediakan sebuah
metodologi yang transparan untuk melakukan pergeseran ini,
Abdullah Saeed telah memberikan sumbangsih yang tak ternilai bagi
masa depan pemikiran Islam di abad ke-21.

Kesimpulan

Kajian ini menegaskan bahwa hermeneutika kontekstual
Abdullah Saeed menyediakan kerangka sintesis yang penting dalam
perumusan etika perang Islam. Melalui dual contexctualisnm dan hierarchy of
valnes, ayat-ayat perang dipahami sebagai respons spesifik terhadap
konteks defensif umat awal, sehingga tidak dapat dibaca sebagai
legitimasi transhistoris bagi kekerasan ofensif. Pendekatan ini
mengembalikan orientasi normatif syariah pada perlindungan jiwa,
keadilan, dan martabat manusia, yang secara substansial selaras
dengan prinsip hukum humaniter modern, terutama kewajiban
melindungi non-kombatan dan mencegah kerusakan yang tidak
proporsional.  Analisis komparatif menunjukkan bahwa Saeed
menawarkan jalan tengah yang lebih operasional dibandingkan model
restorasi moral Khaled Abou El Fadl yang kurang sistematis maupun
reformasi struktural Abdullahi An-Na’im yang cenderung utopis.
Dengan menafsirkan teks secara teleologis dan tetap berakar pada
tradisi, pendekatan Saced membuka ruang reformasi yang evolusioner
dan dapat diterima secara sosial. Kontribusi utama kajian ini terletak
pada penegasan relevansi pendekatan Saeed sebagai landasan normatif
internal untuk merumuskan etika perang Islam yang humanis dan
kontekstual. Penelitian selanjutnya dapat diarahkan pada penerapan
kerangka ini pada isu-isu progresif lain serta eksplorasi penerimaannya
di lingkungan keagamaan kontemporer.

Daftar Pustaka

An-Na‘im, Abdullahi Ahmed. Toward an Islamic Reformation: Civil
Liberties, Human Rights, and International Law (Contemporary Issues in
the Middle East). New York, NY, USA: Syracuse University Press,
1996.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politk Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



694 Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam

Aspers, Patrik, and Ugo Corte. “What Is Qualitative in Qualitative
Research.”  Qualitative  Sociology 42, no. 2 (2019): 139-60.
https://doi.org/10.1007/s11133-019-9413-7.

Blau, Adrian. “Meanings and Understandings in the History of Ideas.”
Journal of the Philosophy of History 14, no. 2 (2020): 232-56.
https://doi.org/https://doi.org/10.1163/18722636-12341441.

Brown, L. Carl. “Reviewed Work: The Great Theft: Wrestling Islam
from the Extremists by Khaled M. Abou El Fadl.” Edited by
Khaled M Abou El Fadl. Foreign Affairs 85, no. 2 (November 10,
2006): 201. https://doi.org/10.2307/20031953.

Campbell, John C. “Reviewed Work: Toward an Islamic Reformation:
Civil Liberties, Human Rights, and International Law by
Abdullahi Ahmed An-Na’im.”  Forejgn  Affazrs 69, no. 4
(November 10, 1990): 196. https://doi.org/10.2307/20044580.

El-Fadl, Khaled Abou. Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority,
and Women. Oxford: Oneworold Publications, 2003.

Hu, Chih-Pei, and Yan-Yi Chang. “John W. Creswell, Research
Design:  Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches.” Journal of Social and Administrative Sciences 4, no. 2

(2017): 205-7.
https:/ /econpapers.repec.otg/RePEc:ksp:journd:v:4:y:2017:1:2:p:
205-207.

“International Committee of the Red Cross (ICRC),” 2017.
https:/ /www.ictc.org/sites/default/files/external /doc/en/asset
s/files/other/what_is_ihl.pdf.

Jackson, Sherman A. “Islam and the Blackamerican: Looking toward
the Third Resurrection.” Oxford University Press, April 14,
2005.
https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780195180817.001.0001.

Knible, Patrick. “The Relationship between International
Humanitarian Law and International Human Rights Law in
Situations of Armed Conflict.” The New Zealand Postgraduate Iaw

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 695

E-Journal 4, no. 1 (2007): 1-31.

Lapidus, Ira M. “The Impossible State: Islam, Politics, and
Modernity’s Moral Predicament, by Wael B. Hallaq.” Canadian
Journal of History 50, no. 1 (June 1, 2015): 204—0.
https://doi.org/10.3138/cjh.50.1.204.

Mayer, Ann Elizabeth. Isiam and Human Rights: Tradition and Politics. 5th
ed. New York: Routledge, 2018.
https://doi.org/https://doi.org/10.4324/9780429495120.

Moosa, Ebrahim. “The Debts And Burdens of Critical Islam.” In
Progressive Muslims: On Justice, Gender, and Pluralism, edited by
Omid Safi, 111-27. Oxford: Oneworld Publications, 2003.

Muchamad Toif Chasani. “Analysis of a System Approach in Islamic
Law Philosophy (Jasserauda’s Perspective).” Journal of Social
Interactions and Humanities 1, no. 2 SE-Articles (September 3,
2022): 141-56. https://doi.org/10.55927 /jsih.v1i2.1118.

Muttaqin, Labib. “Positifisasi Hukum Islam Dan Formalisasi Syari’Ah
Ditinjau Dari Teori Otoritarianisme Khaled Abou El-Fadl.” AL-
IHKAM: Jurnal Hukum &° Pranata Sosial 11, no. 1 (2016): 67-92.
https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v11i1.859.

Office of the High Commissioner for Human Rights (OHCHR).
“General Comment No. 11: Prohibition of Propaganda for War
and Inciting National, Racial or Religious Hatred (Art. 20): .
29/07/1983,” n.d.
https:/ /www.ohchr.org/sites/default/files/ Documents/Issues/
Opinion/CCPRGeneralCommentNo11.pdf.

Saced, Abdullah. Human Rights and Islam: An Introduction to Key Debates
between Islamic Law and International Human Rights Law. Edward
Elgar  Publishing Limited. Cheltenham, UK: Edward Elgar
Publishing Limited, 2018.
https://doi.org/10.4324/9781003437550-14.

. Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach.
London: Routledge, 2005.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politk Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



696 Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam

. Lslamic Thought: An Introduction. (1st ed. London: Routledge,
2006. https://doi.org/https:/ /doi.org/10.4324/9780203015247.

. Reading the Qur'an in the Twenty-First Century. Reading the Qur'an
i the Twenty-First  Century. London: Routledge, 2013.
https://doi.org/10.4324/9781315870922.

Taha, Mahmoud Mohamed. The Second Message of Islam, Trans.
Abdullahi An-Na'im. Syracuse, NY: Syracuse University Press,
1987.

Varol, Fatih. “Islam and the Secular State: Negotiating the Future of
the Shari’a". Insan ve Toplum Dergisi. 7/1 (2017):” Insan &
Toplum Dergisi (The Journal of Human & Society) 7, no. 1 (2017):
252-56.
https://doi.org/https://doi.org/10.12658 /human.society.7.13.d
0137.

Staatsrecht
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025



