
Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2,Desember 2025 

The Ethics of War in Islam: 
Abdullah Saeed’s Contextual Hermeneutical Thought 

Etika Perang dalam Islam:  
Pemikiran Hermeneutika Kontekstual Abdullah Saeed  

 
Dody Sulistio  

UIN Sultan Thaha Saifuddin Jambi  
e-mail: dody@uinjambi.ac.id 

 

Tas’an 
STAI Natuna 

e-mail: tasanbisrijepara@gmail.com 
 

Muhammad Alfan Sidik 
STAIN Sultan Abdurrahman Kepulauan Riau 

e-mail:muhammad_alfan@stainkepri.ac.id 
 

 
Abstract:  
This article examines the ethics of war in Islam through Abdullah Saeed’s 
contextual hermeneutics, positioned as an epistemological synthesis between 
two major paradigms of contemporary progressive Islamic thought: Khaled 
Abou El Fadl’s moral restoration and Abdullahi Ahmed An-Na’im’s 
structural reform. Both share a humanistic vision of Islam but differ in their 
methodological foundations and practical orientations. Using a qualitative, 
library-based analytical approach, this study explores Saeed’s hermeneutical 
framework—particularly his principles of dual contextualism and hierarchy 
of values—in reconstructing an Islamic ethics of war grounded in justice, the 
sanctity of life, and human dignity. The analysis demonstrates that Saeed 
proposes an evolutionary reading of Qur’anic war verses, treating classical 
legal rules as context-bound rather than transhistorical. In this framework, 
the legitimacy of armed action is strictly limited by the Qur’an’s ethical 

imperatives and the objectives of maqāṣid al-sharī‘ah. Saeed’s contextual 
hermeneutics thus provides a humanistic, rational, and textually faithful 
paradigm of Islamic war ethics that remains consistent with modern 
humanitarian law principles. 
Keywords: Ethics of War; Contextual Hermeneutics; Abdullah Saeed; 
Human Rights;  
 
Abstrak 
Artikel ini membahas etika perang dalam Islam melalui 
perspektif hermeneutika kontekstual Abdullah Saeed, yang 
diposisikan sebagai sintesis epistemologis atas dua arus besar 
pemikiran Islam progresif kontemporer: restorasi moral Khaled 

mailto:dody@uinjambi.ac.id
mailto:tasanbisrijepara@gmail.com


Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

673 

Abou El Fadl dan reformasi struktural Abdullahi Ahmed An-
Na’im. Keduanya berangkat dari visi humanistik Islam, tetapi 
berbeda dalam fondasi metodologis dan orientasi praksisnya. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi 
pustaka untuk menelaah struktur hermeneutik Saeed terutama 
prinsip dual contextualism dan konsep hierarchy of values dalam 
merumuskan etika perang Islam yang selaras dengan nilai 
keadilan, perlindungan jiwa, dan martabat manusia. Hasil analisis 
menunjukkan bahwa Saeed menawarkan model pembacaan 
evolusioner terhadap ayat-ayat perang yang menempatkan 
regulasi partikular masa klasik sebagai produk kontekstual, bukan 
norma transhistoris. Melalui pendekatan ini, legitimasi tindakan 
bersenjata dibatasi secara ketat oleh nilai etis Al-Qur’an dan 

maqāṣid al-sharī‘ah. Hermeneutika kontekstual Saeed, dengan 
demikian, menghadirkan paradigma etika perang Islam yang 
humanis, rasional, dan kompatibel dengan prinsip-prinsip hukum 
humaniter modern tanpa kehilangan akar tradisionalnya. 
 
Kata kunci: Etika Perang; Hermeneutika Kontekstual; Abdullah 
Saeed; Hak Asasi Manusia. 
 

 
Pendahuluan 

Diskursus mengenai etika perang dan hak asasi manusia 

(HAM) dalam Islam menempati posisi sentral sekaligus problematis, 

terutama dalam lanskap geopolitik pasca-11 September 2001 yang 

seringkali mengaitkan Islam dengan kekerasan. Ketegangan inheren 

antara interpretasi fikih klasik, khususnya dalam korpus fiqh al-siyar, 

dengan norma-norma hukum humaniter internasional telah 

menciptakan sebuah kebuntuan intelektual.1 Kevakuman ini secara 

tragis dieksploitasi oleh kelompok-kelompok ekstremis untuk 

melegitimasi agenda kekerasan mereka melalui pembacaan teks yang 

dekontekstual dan literal. Sementara itu, komunitas Muslim moderat 

seringkali kesulitan memberikan respons teologis yang koheren dan 

otentik untuk menandingi narasi tersebut. Kondisi inilah yang 

mendorong lahirnya berbagai upaya ijtihad dari kalangan intelektual 

 
1 Ann Elizabeth Mayer, Islam and Human Rights: Tradition and Politics, 5th ed. 

(New York: Routledge, 2018), 
https://doi.org/https://doi.org/10.4324/9780429495120. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

674 

Muslim progresif untuk menjawab tantangan zaman dan merebut 

kembali wacana Islam dari para pembajaknya. 

Dalam merespons krisis ini, lanskap pemikiran progresif-

reformis dapat dipetakan ke dalam dua pendekatan utama yang paling 

berpengaruh. Pendekatan pertama adalah restorasi etis-moral, yang 

dipelopori oleh Khaled Abou El Fadl. Melalui karya-karyanya, ia 

secara brilian mendiagnosis bahwa krisis pemikiran Islam modern 

bersumber dari hegemoni ‘teologi otoriter’ yang miskin etika, dan 

menyerukan revitalisasi inti moral Syariah seperti keadilan ('adl) dan 

welas asih (rahmah).2 Pendekatan kedua adalah reformasi struktural-

radikal dari Abdullahi Ahmed An-Na’im. Ia menawarkan proyek 

reformasi total melalui konsep ‘naskh terbalik’ yang bermakna 

kembali ke pesan universal Mekkah, dan keharusan adanya negara 

sekuler sebagai prasyarat untuk mendamaikan Syariah dengan HAM.3 

Meskipun kedua pendekatan ini sangat monumental dan memberikan 

kontribusi yang tak ternilai, tinjauan yang lebih mendalam 

menunjukkan adanya keterbatasan fundamental pada masing-masing 

kerangka.4 

Keterbatasan tersebut menciptakan sebuah celah penelitian 

yang signifikan dalam diskursus ini. Pendekatan Abou El Fadl, 

meskipun kuat secara substantif, dikritik karena minimnya sebuah 

metodologi hermeneutika yang sistematis dan dapat direplikasi, 

sehingga gagasannya cenderung aspiratif dan sangat bergantung pada 

 
2 Khaled Abou El-Fadl, Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority, and 

Women (Oxford: Oneworold Publications, 2003). 
3 Abdullahi Ahmed An-Naʻim, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, 

Human Rights, and International Law (Contemporary Issues in the Middle East) (New York, 
NY, USA: Syracuse University Press, 1996). 

4 John C Campbell, “Reviewed Work: Toward an Islamic Reformation: Civil 
Liberties, Human Rights, and International Law by Abdullahi Ahmed An-Na’im,” 
Foreign Affairs 69, no. 4 (November 10, 1990): 196, 
https://doi.org/10.2307/20044580. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

675 

subjektivitas moral sang penafsir.5 Di sisi lain, tawaran An-Na’im, 

meskipun koheren secara logis, dinilai utopis dan menciptakan 

keterputusan radikal (rupture) dengan tradisi yurisprudensi Islam, yang 

membuatnya sulit untuk diimplementasikan secara pragmatis dan 

diterima secara luas oleh komunitas Muslim. Diskursus ini, dengan 

demikian, menyisakan kebutuhan mendesak akan sebuah ‘jalan ketiga’ 

yang tidak hanya etis seperti yang dituntut Abou El Fadl, tetapi juga 

sistematis secara metodologis; dan tidak hanya visioner seperti yang 

diimpikan An-Na’im, tetapi juga pragmatis dan evolusioner.6 

Kajian terhadap penelitian mengenai relasi etika perang dalam 

Islam dan pemaknaannya dalam konteks modern menunjukkan 

adanya perdebatan yang kuat antara warisan fikih klasik khususnya fiqh 

al-siyar dan kerangka hak asasi manusia modern yang bersandar pada 

paradigma negara-bangsa.7 Literatur yang ada menampilkan tiga 

klaster utama dalam menanggapi persoalan ini. Pertama, arus literalis-

tradisionalis yang mempertahankan validitas transhistoris hukum 

perang Islam dan memandang norma HAM sebagai produk hegemoni 

Barat.8 Kedua, arus liberal-sekuler yang menyerukan adopsi sistem 

sekular penuh dan meminggirkan Syariah ke ranah privat untuk 

menghindari konflik epistemologis. Ketiga, arus progresif-reformis 

yang berupaya melakukan reinterpretasi etika perang dan hukum 

 
5 Ebrahim Moosa, “The Debts And Burdens of Critical Islam,” in Progressive 

Muslims: On Justice, Gender, and Pluralism, ed. Omid Safi (Oxford: Oneworld 
Publications, 2003), 111–27. 

6 Sherman A Jackson, “Islam and the Blackamerican: Looking toward the 
Third Resurrection” (Oxford University Press, April 14, 2005), 
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195180817.001.0001. 

7 Adrian Blau, “Meanings and Understandings in the History of Ideas,” Journal 
of the Philosophy of History 14, no. 2 (2020): 232–56, 
https://doi.org/https://doi.org/10.1163/18722636-12341441; Abdullah Saeed, 
Reading the Qur’an in the Twenty-First Century, Reading the Qur’an in the Twenty-First 
Century (London: Routledge, 2013), https://doi.org/10.4324/9781315870922. 

8 Muchamad Toif Chasani, “Analysis of a System Approach in Islamic Law 
Philosophy (Jasserauda’s Perspective),” Journal of Social Interactions and Humanities 1, 
no. 2 SE-Articles (September 3, 2022): 141–56, 
https://doi.org/10.55927/jsih.v1i2.1118. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

676 

Islam dengan memadukan kesetiaan pada tradisi sekaligus penerimaan 

atas realitas sosial modern. 

Dalam klaster progresif-reformis, penelitian terdahulu 

memperlihatkan kontribusi penting dari dua tokoh sentral. Khaled 

Abou El Fadl menekankan perlunya restorasi etos moral dalam 

pemaknaan Syariah, menjadikan nilai keadilan, rahmah, dan 

musyawarah sebagai dasar pembacaan etika perang. Melalui kritik atas 

hegemoni teologi otoriter, ia berupaya mengembalikan dimensi etis 

dalam hukum Islam agar dapat berfungsi membatasi kekerasan dan 

melindungi martabat manusia.9 Kendati demikian, sejumlah kajian 

menyoroti kelemahan mendasar pendekatan tersebut, terutama karena 

absennya kerangka hermeneutika yang sistematis dan operasional, 

sehingga penafsirannya sangat bergantung pada integritas moral 

penafsir.10 Dengan demikian, kontribusinya lebih tampak sebagai 

kritik etis yang kuat, namun kurang menyediakan perangkat 

metodologis untuk pengembangan lebih lanjut. 

Sementara itu, Abdullahi Ahmed An-Na’im menawarkan 

pendekatan struktural-radikal yang menempatkan etika perang dalam 

horizon rekonstruksi hukum Islam secara menyeluruh. Ia 

mengusulkan metode naskh terbalik, yakni aktivasi pesan moral 

universal periode Mekkah dan penangguhan ayat-ayat hukum publik 

periode Madinah untuk menghasilkan kesesuaian penuh dengan HAM 

modern.11 Melalui gagasan negara sekuler sebagai prasyarat praksis 

Syariah sipil, An-Na’im memberikan artikulasi teoritis mengenai 

bagaimana etika perang dan hukum publik Islam dapat dipadukan 

 
9 L Carl Brown, “Reviewed Work: The Great Theft: Wrestling Islam from the 

Extremists by Khaled M. Abou El Fadl,” ed. Khaled M Abou El Fadl, Foreign Affairs 
85, no. 2 (November 10, 2006): 201, https://doi.org/10.2307/20031953. 

10 Moosa, “The Debts And Burdens of Critical Islam.” 
11 Labib Muttaqin, “Positifisasi Hukum Islam Dan Formalisasi Syari’Ah 

Ditinjau Dari Teori Otoritarianisme Khaled Abou El-Fadl,” AL-IHKAM: Jurnal 
Hukum & Pranata Sosial 11, no. 1 (2016): 67–92, https://doi.org/10.19105/al-
lhkam.v11i1.859. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

677 

dalam masyarakat modern.12 Namun, sejumlah kritik menilai 

pendekatan ini bersifat utopis, ahistoris, dan memutus kesinambungan 

tradisi yang telah terbentuk selama berabad-abad, sehingga sulit 

diimplementasikan dalam konteks sosial keagamaan Muslim 

kontemporer.13 Dengan demikian, meskipun kuat secara logis, 

pendekatan ini lemah dari sisi realisasi historis dan pragmatis. 

Berdasarkan peta kajian tersebut, penelitian ini mengambil 

posisi untuk memperjelas celah konseptual yang belum terisi. Kajian 

terdahulu belum mengkaji secara komprehensif perbandingan 

hermeneutika Saeed dan An-Na’im dalam konteks etika perang. Di 

satu sisi, pendekatan moral Abou El Fadl minim perangkat 

metodologis, sementara pendekatan struktural-radikal An-Na’im 

dinilai sulit diterapkan. Dalam konteks ini, penelitian terhadap 

hermeneutika Abdullah Saeed, khususnya melalui pendekatan 

kontekstual dan konsep hierarki nilai, menjadi signifikan untuk 

menjembatani kesenjangan tersebut. Dengan menelaah dan 

membandingkan pemikiran Saeed serta An-Na’im dalam perspektif 

etika perang, penelitian ini berupaya memberikan kontribusi 

konseptual yang lebih sistematis, pragmatis, dan tetap berakar pada 

tradisi sehingga dapat memperkaya khazanah studi hukum Islam dan 

HAM kontemporer. 

Kerangka teoritis penelitian ini bertumpu pada hermeneutika 

Abdullah Saeed sebagai perangkat utama untuk menganalisis etika 

perang dalam pemikiran Saeed dan Abdullahi Ahmed An-Na’im. 

Pendekatan ini dipilih karena menawarkan instrumen sistematis untuk 

menilai koherensi internal gagasan, sekaligus menempatkannya dalam 

 
12 Fatih Varol, “Islam and the Secular State: Negotiating the Future of the 

Shari’a". İnsan ve Toplum Dergisi. 7/1 (2017):,” İnsan & Toplum Dergisi (The 

Journal of Human & Society) 7, no. 1 (2017): 252–56, 
https://doi.org/https://doi.org/10.12658/human.society.7.13.d0137. 

13 Jackson, “Islam and the Blackamerican: Looking toward the Third 
Resurrection”; Ira M Lapidus, “The Impossible State: Islam, Politics, and 
Modernity’s Moral Predicament, by Wael B. Hallaq,” Canadian Journal of History 50, 
no. 1 (June 1, 2015): 204–6, https://doi.org/10.3138/cjh.50.1.204. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

678 

dialog kritis dengan diskursus etika perang Islam dan hak asasi 

manusia. Prinsip konteks ganda (dual contextualism) menegaskan 

perlunya keterhubungan antara situasi sosio-historis pewahyuan dan 

realitas kontemporer, sehingga interpretasi tidak terjebak pada 

literalisme ahistoris maupun anakronisme yang tidak berdasar.14 

Dalam konteks etika perang, kerangka ini memungkinkan pembacaan 

ulang teks-teks normatif yang terkait dengan kekerasan atau 

peperangan melalui pemahaman atas tujuan utama Syariah. Dengan 

demikian, pemahaman terhadap etika perang tidak berhenti pada 

format regulatif masa lampau, tetapi diarahkan pada prinsip keadilan, 

perlindungan jiwa, dan pengakuan martabat manusia sebagai orientasi 

utama. 

Lebih lanjut, pendekatan hermeneutika Saeed diperkaya dengan 

konsep hierarki nilai (hierarchy of values) yang mengklasifikasikan pesan 

Al-Qur’an dari level fundamental hingga partikular.15 Pendekatan ini 

menegaskan bahwa aturan partikular mengenai peperangan pada masa 

awal Islam ditempatkan sebagai ketentuan kontekstual yang dapat 

ditafsirkan ulang sepanjang tidak mengingkari nilai dasar yang lebih 

tinggi. Kerangka ini menanggapi kelemahan model reformasi etis 

Khaled Abou El Fadl, yang dinilai kuat secara moral tetapi kurang 

metodologis,16 serta menolak pendekatan struktural-radikal An-Na’im 

yang dinilai utopis dan problematis secara historis.17 Dengan 

demikian, hermeneutika Saeed menempati posisi alternatif yang lebih 

seimbang: tidak merombak struktur teks secara ekstrem, tetapi juga 

tidak menerima regulasi lama tanpa kritik. Keunggulannya terletak 

 
14 Saeed, Read. Qur’an Twenty-First Century. 
15 Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction, (1st ed (London: Routledge, 

2006), https://doi.org/https://doi.org/10.4324/9780203015247. 
16 Moosa, “The Debts And Burdens of Critical Islam”; Muttaqin, “Positifisasi 

Hukum Islam Dan Formalisasi Syari’Ah Ditinjau Dari Teori Otoritarianisme 
Khaled Abou El-Fadl.” 

17 Jackson, “Islam and the Blackamerican: Looking toward the Third 
Resurrection”; Lapidus, “The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s 
Moral Predicament, by Wael B. Hallaq.” 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

679 

pada sifatnya yang evolutif, pragmatis, dan tetap berakar pada tradisi 

hukum Islam. 

Metode Penelitian  

Metode penelitian ini dirancang dalam kerangka studi kualitatif 

dengan penekanan pada pemahaman serta penafsiran pemikiran 

dalam konteks intelektualnya yang kompleks.18 Seluruh data 

bersumber dari studi pustaka yang mencakup bahan tekstual dan 

dokumenter. Kajian ini diklasifikasikan sebagai analisis pemikiran yang 

bertujuan menelaah, mengevaluasi secara kritis, serta memetakan ide 

seorang tokoh dalam lanskap intelektual yang lebih luas. Sumber data 

primer terdiri atas karya-karya utama Abdullah Saeed, terutama 

Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach 

sebagai rujukan metodologis; Human Rights and Islam: An Introduction 

untuk menelusuri penerapan gagasannya pada isu etika perang dan 

HAM; serta Islamic Thought: An Introduction untuk memposisikan 

gagasannya dalam wacana pemikiran Islam kontemporer. Sumber 

sekunder berfungsi sebagai pembanding, pengontekstual, dan sarana 

triangulasi, mencakup karya Khaled Abou El Fadl (misal The Great 

Theft) serta Abdullahi An-Na’im (misal Toward an Islamic Reformation) 

sebagai pembanding utama; literatur akademik bereputasi yang 

mengulas ketiga tokoh tersebut; dan teks fikih klasik seperti al-

Shaybani sebagai rujukan pembanding tradisional. Pengumpulan data 

dilakukan melalui studi dokumentasi yang melibatkan identifikasi, 

inventarisasi, dan klasifikasi sumber relevan. Data kemudian 

dikodifikasi berdasarkan tema teoretis seperti hierarki nilai, konteks 

 
18 Chih-Pei Hu and Yan-Yi Chang, “John W. Creswell, Research Design: 

Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches,” Journal of Social and 
Administrative Sciences 4, no. 2 (2017): 205–7, 
https://econpapers.repec.org/RePEc:ksp:journ4:v:4:y:2017:i:2:p:205-207. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

680 

historis, jihad defensif, otoritas penafsir, dan reformasi struktural, 

untuk menjamin analisis yang terfokus dan sistematis.19 

Analisis data ditempuh melalui tiga tahapan kualitatif-

interpretatif yang berlangsung secara bertahap, dialektis, dan 

progresif. Tahap pertama berupa analisis isi guna memetakan konsep-

konsep fundamental dalam karya Saeed secara sistematis. Tahap 

kedua berupa analisis hermeneutis terhadap aplikasi metodologi Saeed 

dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an tentang perang, yang 

menelusuri pergerakan pemikiran dari premis teoretis seperti konteks 

ganda dan hierarki nilai menuju kesimpulan hukum-etisnya. Tahap 

ketiga berupa analisis komparatif-dialektis dengan menguji temuan 

hermeneutis Saeed melalui dialog kritis bersama gagasan Khaled Abou 

El Fadl dan Abdullahi An-Na’im. Pendekatan ini tidak hanya 

menyandingkan gagasan, tetapi saling mempertanyakan dan 

menerangi satu sama lain untuk menguji argumentasi bahwa Saeed 

menawarkan sintesis metodologis yang mengisi kekosongan 

konseptual antara dua pendekatan dominan. Secara keseluruhan, 

penelitian ini bertujuan menganalisis struktur metodologi Saeed, 

merekonstruksi pemikirannya terkait etika perang dan HAM, serta 

memposisikannya dalam konstelasi pemikiran Islam progresif melalui 

perbandingan kritis guna menegaskan kontribusinya sebagai sintesis 

teoretis. 

Hasil & Pembahasan 

Anatomi Hermeneutika Kontekstual Abdullah Saeed 

Wacana pemikiran hukum Islam kontemporer seringkali 

terperangkap dalam dikotomi yang problematis. Di satu sisi, terdapat 

kubu literalis-tradisionalis yang bersikukuh pada validitas transhistoris 

dari produk fikih klasik, yang mengakibatkan anakronisme hukum. Di 

 
19 Patrik Aspers and Ugo Corte, “What Is Qualitative in Qualitative Research,” 

Qualitative Sociology 42, no. 2 (2019): 139–60, https://doi.org/10.1007/s11133-019-
9413-7. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

681 

sisi lain, muncul kubu liberalis yang menganjurkan adopsi nilai-nilai 

modern, namun seringkali dengan landasan metodologis yang rapuh 

dan terkesan apologetis. Menyadari kebuntuan epistemologis ini, 

Abdullah Saeed merumuskan sebuah kerangka kerja hermeneutis yang 

bertujuan melampaui kedua kutub tersebut. Proyek intelektualnya 

bukanlah upaya untuk menolak otoritas teks suci ataupun tradisi, 

melainkan sebuah usaha akademis yang serius untuk menyediakan 

metodologi interpretasi yang koheren, terkontrol, dan relevan secara 

kontekstual bagi Muslim kontemporer.20 

Fondasi utama metodologi Saeed adalah prinsip 

kontekstualisme ganda (dual contextualism). Menurutnya, interpretasi 

yang bertanggung jawab secara intelektual dan etis mensyaratkan 

keterlibatan simultan dengan dua horizon konteks yang berbeda. 

Pertama adalah analisis mendalam terhadap konteks sosio-historis 

pewahyuan teks (sitz im leben), yang mencakup pemahaman terhadap 

kondisi sosial, politik, dan budaya masyarakat Arab abad ke-7. Analisis 

ini krusial untuk mengidentifikasi tujuan dan makna asal dari sebuah 

ayat. Kedua, penafsir harus secara sadar merefleksikan konteks 

kekinian, yaitu realitas sosial, tantangan etis, dan perkembangan ilmu 

pengetahuan di zaman di mana teks tersebut dibaca dan hendak 

diterapkan. Dengan menjembatani kedua konteks ini, Saeed 

menghindari dua jebakan metodologis: dekontekstualisasi yang 

dilakukan kaum literalis dan eisegesis (memaksakan makna modern ke 

dalam teks) yang dilakukan kaum liberalis tanpa pijakan. 

Konsep utama dari arsitektur pemikiran Saeed adalah konsep 

Hirarki Nilai (Hierarchy of Values). Berangkat dari asumsi bahwa tidak 

semua pesan Al-Qur'an memiliki bobot dan fungsi yang sama, ia 

mengklasifikasikannya ke dalam tingkatan nilai yang berbeda. Pada 

puncak piramida terdapat nilai-nilai fundamental dan universal, seperti 

keadilan ('adl), welas asih (rahmah), martabat manusia (karamah 

insaniyyah), dan kesetaraan, yang merupakan inti dari pesan etis Al-

 
20 Saeed, Read. Qur’an Twenty-First Century. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

682 

Qur'an. Di bawahnya terdapat nilai-nilai protektif yang berfungsi 

melindungi nilai fundamental, dan pada lapisan paling bawah terdapat 

aturan-aturan implementatif dan partikular yang seringkali merupakan 

regulasi spesifik yang terikat oleh ruang dan waktu.21 

Aturan-aturan partikular inilah, seperti regulasi teknis 

mengenai perbudakan atau peperangan di masa lalu, yang sering 

menjadi sumber ketegangan dengan nilai-nilai modern. Bagi Saeed, 

aturan-aturan ini tidak bersifat absolut. Validitas dan cara 

penerapannya harus senantiasa diukur dan diuji berdasarkan 

kemampuannya untuk melayani dan tidak bertentangan dengan nilai-

nilai fundamental yang lebih tinggi. Dengan demikian, Hirarki Nilai 

berfungsi sebagai mekanisme kontrol internal yang memungkinkan 

dilakukannya reformasi interpretasi secara dinamis namun tetap 

berakar kuat pada matriks etika Al-Qur'an itu sendiri. Pendekatan ini 

secara esensial merupakan sebuah sistematisasi dan modernisasi dari 

prinsip klasik Maqāṣid al-Sharī‘ah (tujuan-tujuan luhur hukum Islam), 

yang menegaskan bahwa seluruh hukum partikular harus bermuara 

pada perlindungan kemaslahatan universal.  

Aplikasi Hermeneutika Saeed pada Etika Perang dan HAM 

Keunggulan metodologi Saeed tidak hanya terletak pada 

koherensi teoretisnya, tetapi juga pada kapabilitas praktisnya dalam 

mengurai isu-isu paling sensitif dalam hukum Islam, termasuk etika 

perang dan hak asasi manusia. Aplikasi kerangka hermeneutikanya 

secara radikal mentransformasi pemahaman terhadap ayat-ayat Al-

Qur'an yang sering disalahgunakan untuk melegitimasi kekerasan. 

Melalui pendekatan ini, Saeed tidak sekadar melakukan apologetika, 

melainkan melakukan dekonstruksi terhadap fondasi interpretasi yang 

menjadi dasar bagi ideologi ekstremis, sambil secara bersamaan 

membangun sebuah kerangka etika perang Islam yang humanis dan 

sejalan dengan norma-norma HAM internasional. 

 
21 Saeed, Islamic Thought: An Introduction. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

683 

Dalam studi kasus pertama mengenai konsep jihad, Saeed 

menerapkan analisis konteks ganda untuk menunjukkan bahwa ayat-

ayat tentang perang (qitāl) yang sering dikutip kaum ekstremis, secara 

historis turun dalam konteks defensif yang spesifik untuk melindungi 

eksistensi komunitas Muslim awal dari agresi eksternal. Setelah 

konteks historis ini dipetakan, ia mengaktifkan Hirarki Nilai. Ia 

berargumen bahwa izin untuk berperang tersebut merupakan sebuah 

aturan implementatif yang tunduk pada nilai fundamental Al-Qur'an 

yang secara tegas melarang tindakan melampaui batas (lā ta'tadū) dan 

mengutamakan perdamaian jika musuh cenderung berdamai. Hasilnya 

adalah sebuah rekonseptualisasi jihad, dari sebuah doktrin perang suci 

ofensif tanpa batas menjadi sebuah kerangka etika pertahanan diri 

yang sangat terkendali dan memiliki aturan main yang ketat.22 

Selanjutnya, pada isu perlakuan terhadap non-kombatan dan 

tawanan perang, metodologi Saeed terbukti mampu menjembatani 

fikih klasik dengan hukum humaniter internasional. Ketika 

dihadapkan pada teks-teks atau praktik historis yang dapat dipahami 

sebagai pembenar perlakuan keras, Hirarki Nilai kembali 

dioperasionalkan. Saeed menegaskan bahwa praktik-praktik tersebut, 

jika memang ada, merupakan produk dari konteks peperangan kuno 

yang brutal. Praktik tersebut secara teleologis harus ditinjau ulang 

berdasarkan nilai-nilai fundamental Al-Qur'an yang lebih tinggi, yaitu 

kesucian setiap jiwa manusia (ḥifẓ al-nafs) dan perintah eksplisit untuk 

berbuat baik kepada tawanan (al-iḥsān). 

Ayat-ayat perang dalam Al-Qur’an muncul dalam konteks 

sosio-historis yang sangat spesifik, yakni ketika komunitas Muslim 

awal terancam eksistensinya dan membutuhkan legitimasi moral untuk 

mempertahankan diri. Karena itu, Saeed menolak perlakuan terhadap 

 
22 Abdullah Saeed, Human Rights and Islam: An Introduction to Key Debates between 

Islamic Law and International Human Rights Law, Edward Elgar Publishing Limited 
(Cheltenham, UK: Edward Elgar Publishing Limited, 2018), 
https://doi.org/10.4324/9781003437550-14. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

684 

ayat-ayat tersebut sebagai ketentuan transhistoris yang berlaku tanpa 

batas, sebab ia terbentuk oleh relasi kekuasaan, struktur sosial, dan 

tafsir normatif yang dinamis sejak periode Madinah hingga artikulasi 

fikih klasik.23 Membaca ayat perang secara literal tanpa 

memperhitungkan pergeseran konteks, struktur geopolitik modern, 

serta evolusi norma internasional menyebabkan penyempitan makna 

jihad menjadi kekerasan ofensif yang dilepaskan dari tujuan etisnya. 

Hermeneutika Saeed menuntut penafsiran ulang berbasis prinsip ’adl, 

ḥifẓ al-nafs, dan penghormatan terhadap martabat manusia sebagai 

nilai tertinggi dalam hierarki normatif Al-Qur’an; dengan demikian, 

legitimasi tindakan bersenjata hanya sah sejauh ia tunduk pada tujuan 

protektif dan bukan sebaliknya.24 Pembacaan ini bukan upaya 

merelatifkan teks, tetapi cara mengembalikannya ke horizon 

teleologis-normatif agar tidak disalahgunakan sebagai justifikasi 

kekerasan yang bertentangan dengan maqāṣid syariah dan hukum 

humaniter kontemporer. 

Konsekuensinya, setiap interpretasi yang melegitimasi 

penyiksaan, pembunuhan non-kombatan, atau perlakuan tidak 

manusiawi terhadap tawanan perang secara otomatis menjadi tidak 

valid, karena ia secara diametral bertentangan dengan tujuan etis 

tertinggi dari syariat itu sendiri. Dengan alur argumentasi ini, Saeed 

berhasil merumuskan sebuah kerangka etika perang yang 

kesimpulannya selaras dengan semangat Konvensi Jenewa, namun 

perumusannya tidak dengan meminjam dari luar, melainkan dengan 

menggali secara mendalam dari sumber-sumber internal tradisi Islam. 

Ini menunjukkan bahwa kompatibilitas antara Islam dan HAM 

bukanlah sebuah kebetulan, melainkan dapat dicapai melalui sebuah 

proses interpretasi yang metodologis dan berprinsip.25 

 
23 Saeed, hlm. 221-223. 
24 Saeed, hlm. 215-218. 
25 Saeed, hlm. 226-230. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

685 

Kerangka dual contextualism Saeed menunjukkan bahwa izin 

berperang dalam Qur’an hanya dapat dipahami secara sah jika dibaca 

dalam konteks historis-defensif pewahyuan. Ayat-ayat qitāl pada masa 

Madinah muncul untuk melindungi komunitas Muslim yang terancam, 

bukan untuk ekspansi agresif. Prinsip ini selaras dengan syarat jus ad 

bellum seperti just cause, right intention, otoritas sah, dan sebagai upaya 

terakhir, yang dalam hukum humaniter modern menjadi prasyarat 

legitimasi perang.26 

Pada ranah praktik, misalnya kasus konflik Suriah 

memperlihatkan pelanggaran serius terhadap prinsip pembedaan dan 

proporsionalitas melalui serangan berulang terhadap pemukiman sipil, 

fasilitas kesehatan, dan infrastruktur publik. Kerangka hierarchy of values 

Saeed menempatkan perlindungan jiwa (ḥifẓ al-nafs) dan martabat 

manusia sebagai nilai tertinggi; dengan demikian, tindakan militer yang 

mengabaikan keselamatan non-kombatan tidak dapat dibenarkan 

secara etis-religius maupun hukum, sekalipun dibingkai dengan 

retorika jihad.27  

Saeed juga menegaskan bahwa perang yang sah hanya dapat 

digunakan untuk mencegah kerusakan lebih besar dan mengamankan 

warga tak bersenjata, sehingga mekanisme perlindungan sipil, akses 

kemanusiaan, dan evakuasi medis menjadi tuntutan normatif.28 

 
26 Patrick Knäble, “The Relationship between International Humanitarian Law 

and International Human Rights Law in Situations of Armed Conflict,” The New 
Zealand Postgraduate Law E-Journal 4, no. 1 (2007): hlm. 1.; Saeed, Human Rights and 
Islam: An Introduction to Key Debates between Islamic Law and International Human Rights 
Law, hlm. 216-217. 

27 Saeed, Human Rights and Islam: An Introduction to Key Debates between Islamic 
Law and International Human Rights Law, hlm. 218. 

28 “International Committee of the Red Cross (ICRC),” 2017, 
https://www.icrc.org/sites/default/files/external/doc/en/assets/files/other/what
_is_ihl.pdf; Office of the High Commissioner for Human Rights (OHCHR), 
“General Comment No. 11: Prohibition of Propaganda for War and Inciting 
National, Racial or Religious Hatred (Art. 20): . 29/07/1983,” n.d., 
https://www.ohchr.org/sites/default/files/Documents/Issues/Opinion/CCPRGe
neralCommentNo11.pdf. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

686 

Dengan demikian, hermeneutika Saeed berfungsi sebagai matriks 

evaluatif internal Islam untuk menilai praktik perang Suriah, yang 

pada banyak titik justru kehilangan legitimasi moral karena 

mengingkari nilai fundamental syariah. 

Selanjutnya pada kasus: perlakuan non-kombatan dalam 

konflik Palestina–Israel, Saeed menjelaskan bahwa hukum HAM dan 

hukum humaniter modern bersifat “distinct” namun “complementary” 

dalam perlindungan martabat dan kehidupan manusia.29 Prinsip ini 

mempertegas logika hermeneutikanya: izin perang Qur’ani tidak dapat 

ditafsirkan secara tekstualis, tetapi harus tunduk pada tujuan protektif 

dan etis. Dalam konteks Palestina–Israel, penyerangan terhadap 

sasaran sipil, penghancuran fasilitas publik, atau pembatasan akses 

kemanusiaan merupakan pelanggaran prinsip dasar jus in bello, 

terutama distinction, necessity, dan humanity.30 Sejalan dengan tradisi fikih 

awal, Saeed menegaskan bahwa perempuan, anak, orang tua, serta 

individu yang bersetia pada kehidupan religius tidak boleh dijadikan 

target perang.31 

Prinsip ini merupakan pembatas internal Qur’an atas 

kekerasan. Karena itu, serangan indiscriminatif terlepas dari aktor 

pelakunya melanggar nilai protektif dan bertentangan dengan maqāṣid 

al-sharī‘ah. Bahkan dalam situasi konflik, penghormatan atas martabat 

manusia tetap wajib, termasuk dalam pengelolaan tawanan dan 

perlindungan yang terluka. Perspektif Saeed menolak argumentasi 

berbasis identitas kolektif atau pembalasan sebagai legitimasi 

penyerangan populasi sipil; yang berhak dinilai hanyalah 

kesesuaiannya dengan nilai fundamental dan teleologi syariah. 

Kerangka ini menghasilkan pembacaan yang konsisten dan 

humanistik, sekaligus kompatibel dengan Konvensi Jenewa. 

 
29 Saeed, Human Rights and Islam: An Introduction to Key Debates between Islamic 

Law and International Human Rights Law, hlm. 215-216. 
30 Saeed, hlm. 217-218. 
31 Saeed, hlm. 225. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

687 

Secara keseluruhan, dua ilustrasi di atas menunjukkan bahwa 

metodologi Saeed tidak berhenti pada kritik teoritis terhadap 

pendekatan literalis, tetapi mampu memberikan perangkat normatif 

untuk menilai dan mengarahkan tindakan dalam perang kontemporer 

secara etis dan kontekstual. Penerapan dual contextualism dan hierarchy of 

values menghadirkan mekanisme internal agama untuk memastikan 

bahwa praktik perang tetap tunduk pada hukum moral yang 

melampaui kepentingan politis, sekaligus beresonansi dengan standar 

hukum humaniter internasional. Temuan ini menjadi pijakan untuk 

mendialogkan pemikiran Saeed dengan model reformasi Abou El Fadl 

dan An-Na‘im pada bagian berikutnya. 

Abdullah Saeed dalam Dialog: Sintesis atas Abou El Fadl dan 

An-Na’im 

Dalam diskursus kontemporer tentang pembaruan hukum 

Islam, Abdullah Saeed menempati posisi sintesis di antara dua arus 

besar yang direpresentasikan oleh Khaled Abou El Fadl dan 

Abdullahi Ahmed An-Na’im. Keduanya sama-sama mengusung visi 

etis Islam, tetapi melalui pendekatan epistemik yang berbeda: Abou El 

Fadl mengembangkan moral theology berbasis hermeneutika etis, 

sementara An-Na’im menawarkan reformasi struktural atas hukum 

Islam melalui metodologi politik-hukum. Saeed hadir sebagai 

mediator di antara keduanya, dengan mengonstruksi hermeneutika 

kontekstual yang berupaya menggabungkan sensitivitas moral dan 

kesadaran historis secara operasional. 

Dalam kerangka ini, Saeed tidak hanya mengadopsi kritik 

Abou El Fadl terhadap positivisme fiqh klasik yang mengabaikan 

dimensi moral, tetapi juga mengatasi kelemahan metodologis yang 

sering mengiringi pendekatan moralistik tersebut. Ia menempatkan 

moralitas bukan sekadar pada level niat atau keimanan personal 

penafsir, melainkan sebagai prinsip epistemik yang dapat diuji melalui 

mekanisme rasional dan kontekstual. Melalui perangkat seperti 

hierarchy of values dan dual contextualism, Saeed memberikan prosedur 

metodologis bagi upaya penafsiran nilai-nilai al-Qur’an secara historis, 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

688 

sekaligus memastikan relevansinya terhadap isu-isu sosial-politik 

modern. Dengan demikian, Saeed tidak sekadar menjadi “penengah” 

di antara dua kutub, tetapi “arsitek metodologis” yang merumuskan 

cara kerja konkret reformasi hukum Islam dari dalam tradisi itu 

sendiri. 

Meskipun Saeed secara efektif mengoperasionalkan ideal 

moral Abou El Fadl, relasi epistemologis antara keduanya tidak 

semata bersifat komplementer, tetapi juga dialektis. Keduanya 

berangkat dari kegelisahan yang sama terhadap reduksi hukum Islam 

menjadi sekadar mekanisme normatif tanpa dimensi etis. Jika Abou El 

Fadl memusatkan kembali sumber otoritas hukum pada moral theology 

yakni keyakinan bahwa kehendak Tuhan identik dengan keadilan dan 

kasih sayang maka Saeed mentransformasikan keyakinan teologis itu 

menjadi mekanisme hermeneutik yang dapat diuji secara rasional. 

Dengan demikian, hierarchy of values dalam kerangka Saeed dapat 

dipahami sebagai institusionalisasi dari prinsip moral Abou El Fadl 

dalam bentuk metodologis yang terstruktur.32 Sintesis ini menjadikan 

moralitas bukan sekadar kesadaran personal penafsir, tetapi kriteria 

epistemik yang memandu proses penalaran hukum secara 

intersubjektif. 

Namun demikian, dialog antara Saeed dan An-Na’im 

seharusnya dipahami dalam horizon epistemologis yang berbeda. An-

Na’im beroperasi pada tataran politik-institusional, mengusulkan 

reformation through state secularism, sedangkan Saeed bergerak dalam 

ranah epistemologi tafsir yang mengupayakan reformation within 

tradition.33 Perbedaan domain ini penting karena menunjukkan bahwa 

Saeed tidak menolak urgensi reformasi struktural, tetapi 

menempatkannya dalam logika internal teks. Dengan kata lain, Saeed 

memformulasikan mekanisme reformasi yang berbasis pada immanent 

 
32 El-Fadl, Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority, and Women, hlm. 44-

47. 
33 Saeed, Islamic Thought: An Introduction, hlm. 113-115. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

689 

critique, yaitu kritik dari dalam sistem nilai Islam itu sendiri, bukan 

dengan mengandalkan kerangka politik sekuler eksternal.34  

Dalam bukunya Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, 

Human Rights, and International Law (1990), An-Na’im menegaskan 

bahwa penerapan hukum publik Islam (public law of Shari‘a) dalam 

bentuk negara Islam kontemporer justru berpotensi menimbulkan 

penderitaan sosial dan ketidakadilan.35 Ia berangkat dari tesis bahwa 

hukum Islam historis merupakan produk sosial-politik masyarakat 

abad ke-7 di Madinah dan tidak lagi relevan bagi kondisi modern.36 

Sebagai alternatif, An-Na’im menawarkan pendekatan yang mengacu 

pada teks-teks wahyu periode Mekah yang lebih universal dan moral 

sebagai basis baru bagi reformasi hukum Islam.37 Dalam 

pandangannya, proyek reformasi harus bersifat epistemologis, bukan 

hanya normatif yakni dengan mentransformasi struktur dasar hukum 

Islam agar kompatibel dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia dan 

konstitusionalisme modern.38  

Gagasan tersebut secara langsung merefleksikan pengaruh 

Mahmoud Mohamed Taha, gurunya, yang mengajukan konsep Second 

Message of Islam—sebuah tafsir evolusioner yang menempatkan ayat-

ayat Mekah sebagai puncak perkembangan moral Islam.39 Dalam 

kerangka ini, An-Na’im memandang pembaruan hukum Islam sebagai 

transformation of structure, bukan sekadar reform of interpretation. Ia 

menggeser lokus otoritas dari teks-teks historis menuju rasionalitas 

 
34 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach 

(London: Routledge, 2005), hlm. 92-94. 
35 An-Naʻim, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and 

International Law (Contemporary Issues in the Middle East), hlm. 186–187. 
36 An-Naʻim, hlm. 85–87. 
37 An-Naʻim, hlm. 67. 
38 An-Naʻim, hlm. 170–171. 
39 Mahmoud Mohamed Taha, The Second Message of Islam, Trans. Abdullahi An-

Na’im (Syracuse, NY: Syracuse University Press, 1987), hlm. 29–31. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

690 

moral universal yang bersifat publik dan sekuler.40 Berbeda dengan 

Saeed yang masih bekerja dalam horizon hermeneutik keagamaan, 

An-Na’im memosisikan reformasi Islam sebagai proyek politik-

hukum yang bertujuan membangun masyarakat sipil berbasis 

kesetaraan dan kebebasan universal. 

Meski demikian, posisi epistemik keduanya dapat dilihat 

sebagai hubungan dialektis yang saling mengisi. Hermeneutika 

kontekstual Saeed berupaya menjaga legitimasi religius Islam sambil 

mengembangkan etika publik yang kompatibel dengan nilai-nilai 

universal, sedangkan An-Na’im menegaskan pentingnya transformasi 

institusional agar nilai-nilai tersebut dapat berfungsi secara efektif 

dalam ruang negara.41 Dalam hubungan ini, Saeed mewakili internal 

reform of meaning, sedangkan An-Na’im menampilkan external reform of 

structure. Dialog keduanya menunjukkan bahwa reformasi Islam 

kontemporer tidak dapat hanya mengandalkan perubahan 

metodologis tanpa dukungan transformasi sosial-politik, begitu pula 

sebaliknya. 

Meski pendekatan Saeed terstruktur dengan rapi melalui 

konsep hierarchy of values, problem otoritas penafsir tetap menjadi 

persoalan epistemik yang belum tuntas. Siapa yang berhak 

menentukan nilai mana yang bersifat fundamental dan mana yang 

implementatif. Pertanyaan tersebut menjadi krusial karena 

mengandung risiko reifikasi moral oleh elite intelektual. Namun, 

Saeed mencoba menstrukturkan subjektivitas penafsir melalui kriteria 

rasional dan historis yang dapat diuji secara publik. Dengan cara ini, ia 

menggeser otoritas dari kesalehan individual menuju prosedur epistemik 

kolektif, menandai transisi dari hermeneutika normatif ke 

hermeneutika ilmiah dalam studi Islam kontemporer. 

Dalam konteks praksis, pendekatan Saeed memiliki potensi 

 
40 An-Naʻim, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and 

International Law (Contemporary Issues in the Middle East), hlm. x. 
41 An-Naʻim, hlm. 35. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

691 

aplikatif yang signifikan bagi formulasi kebijakan publik di masyarakat 

Muslim. Prinsip hierarchy of values dapat dioperasionalkan dalam 

penilaian etis terhadap legislasi syariah, misalnya dalam menentukan 

batas legitimasi penggunaan kekuatan bersenjata, perlindungan non-

kombatan, atau kebijakan terkait hak-hak sipil dan kebebasan 

beragama. Model hermeneutika ini menyediakan dasar normatif 

internal yang kompatibel dengan hukum humaniter dan hak asasi 

manusia internasional tanpa bergantung pada sekularisme negara 

sebagaimana diusulkan An-Na’im. 

Dengan demikian, dialog epistemik antara Abdullah Saeed, 

Abou El Fadl, dan An-Na’im memperlihatkan evolusi paradigma 

pembaruan hukum Islam dari moralitas personal menuju metodologi 

rasional dan struktur sosial-politik. Saeed menjadi figur yang 

mengartikulasikan sintesis kreatif di antara keduanya bukan sekadar 

mengompromikan dua kutub, tetapi mengonstruksi paradigma 

hermeneutika hukum Islam yang otonom, evolutif, dan etis, yang 

membuka jalan bagi pembentukan Islamic public ethics yang berakar 

pada tradisi sekaligus responsif terhadap tantangan modernitas. 

Implikasi dan Refleksi Kritis 

Secara kumulatif, pembahasan ini menegaskan bahwa 

pemikiran Abdullah Saeed, khususnya melalui kerangka hermeneutika 

kontekstualnya, menyediakan sebuah fondasi intelektual yang kokoh 

untuk merumuskan etika perang Islam yang humanis dan sepenuhnya 

kompatibel dengan norma-norma hak asasi manusia. Implikasi 

teoretis dan praktis dari temuan ini sangat signifikan. Pada level 

praktis, kontribusi terbesar dari pemikiran Saeed adalah penyediaan 

wacana tandingan (counter-discourse) yang paling efektif untuk melawan 

ideologi ekstremisme keagamaan. Dengan tidak menolak otoritas Al-

Qur'an, melainkan menawarkan cara membaca yang lebih canggih dan 

etis, gagasannya mampu mendekonstruksi fondasi literalisme kaum 

ekstremis dari dalam, menggunakan senjata mereka sendiri, yaitu teks 

suci. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

692 

Kerangka kerja Saeed memberdayakan para pendidik, aktivis, 

dan pemimpin Muslim kontemporer dengan perangkat intelektual 

untuk membuktikan bahwa nilai-nilai seperti keadilan, perdamaian, 

dan penghormatan terhadap hak asasi manusia bukanlah konsep yang 

diimpor dari Barat, melainkan merupakan nilai-nilai otentik yang 

berakar mendalam pada sumber-sumber primer Islam. Hal ini sangat 

krusial dalam perdebatan global mengenai Islam dan modernitas, 

karena ia menantang narasi ‘benturan peradaban’ dan menunjukkan 

adanya jalur internal yang kuat menuju sebuah humanisme Islam yang 

relevan dengan tantangan zaman. Pemikirannya menjadi basis 

argumentatif untuk membangun sistem hukum dan kebijakan publik 

di negara-negara mayoritas Muslim yang demokratis dan menghargai 

pluralisme. 

Namun demikian, sebuah analisis yang kritis dan berimbang 

menuntut pengakuan terhadap potensi keterbatasan dalam model 

yang ditawarkan Saeed. Refleksi kritis yang paling fundamental tertuju 

pada status epistemologis dari Hirarki Nilai itu sendiri. Pertanyaan 

yang tak terhindarkan adalah siapa yang memiliki otoritas final untuk 

menentukan dan menyusun hierarki tersebut. Proses derivasi nilai-

nilai fundamental dari keseluruhan teks Al-Qur'an, meskipun 

diusahakan sistematis, tidak dapat dipungkiri masih menyisakan ruang 

bagi subjektivitas sang penafsir. Penentuan sebuah nilai sebagai 

"fundamental" dan yang lain sebagai "implementatif" merupakan 

sebuah tindakan interpretatif itu sendiri, yang dapat menjadi arena 

kontestasi intelektual dan ideologis. 

Meskipun terdapat potensi keterbatasan tersebut, hal tersebut 

tidak mengurangi signifikansi dari kontribusi Saeed.  Konsep 

pemikiran yang ditawarkan mungkin tidak memberikan jawaban final 

atas semua masalah, namun berhasil melakukan sesuatu yang jauh 

lebih penting, yang secara fundamental menggeser paradigma 

interpretasi dalam studi Islam kontemporer.  Saeed mendorong 

pergeseran dari paradigma hukum-sentris (legal-centric) yang kaku dan 

seringkali ahistoris, menuju sebuah pendekatan etis-kontekstual (ethico-



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

693 

contextual) yang dinamis dan responsif. Dalam menyediakan sebuah 

metodologi yang transparan untuk melakukan pergeseran ini, 

Abdullah Saeed telah memberikan sumbangsih yang tak ternilai bagi 

masa depan pemikiran Islam di abad ke-21. 

Kesimpulan 

Kajian ini menegaskan bahwa hermeneutika kontekstual 

Abdullah Saeed menyediakan kerangka sintesis yang penting dalam 

perumusan etika perang Islam. Melalui dual contextualism dan hierarchy of 

values, ayat-ayat perang dipahami sebagai respons spesifik terhadap 

konteks defensif umat awal, sehingga tidak dapat dibaca sebagai 

legitimasi transhistoris bagi kekerasan ofensif. Pendekatan ini 

mengembalikan orientasi normatif syariah pada perlindungan jiwa, 

keadilan, dan martabat manusia, yang secara substansial selaras 

dengan prinsip hukum humaniter modern, terutama kewajiban 

melindungi non-kombatan dan mencegah kerusakan yang tidak 

proporsional. Analisis komparatif menunjukkan bahwa Saeed 

menawarkan jalan tengah yang lebih operasional dibandingkan model 

restorasi moral Khaled Abou El Fadl yang kurang sistematis maupun 

reformasi struktural Abdullahi An-Na’im yang cenderung utopis. 

Dengan menafsirkan teks secara teleologis dan tetap berakar pada 

tradisi, pendekatan Saeed membuka ruang reformasi yang evolusioner 

dan dapat diterima secara sosial. Kontribusi utama kajian ini terletak 

pada penegasan relevansi pendekatan Saeed sebagai landasan normatif 

internal untuk merumuskan etika perang Islam yang humanis dan 

kontekstual. Penelitian selanjutnya dapat diarahkan pada penerapan 

kerangka ini pada isu-isu progresif lain serta eksplorasi penerimaannya 

di lingkungan keagamaan kontemporer. 

Daftar Pustaka 

An-Naʻim, Abdullahi Ahmed. Toward an Islamic Reformation: Civil 
Liberties, Human Rights, and International Law (Contemporary Issues in 
the Middle East). New York, NY, USA: Syracuse University Press, 
1996. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

694 

Aspers, Patrik, and Ugo Corte. “What Is Qualitative in Qualitative 
Research.” Qualitative Sociology 42, no. 2 (2019): 139–60. 
https://doi.org/10.1007/s11133-019-9413-7. 

Blau, Adrian. “Meanings and Understandings in the History of Ideas.” 
Journal of the Philosophy of History 14, no. 2 (2020): 232–56. 
https://doi.org/https://doi.org/10.1163/18722636-12341441. 

Brown, L Carl. “Reviewed Work: The Great Theft: Wrestling Islam 
from the Extremists by Khaled M. Abou El Fadl.” Edited by 
Khaled M Abou El Fadl. Foreign Affairs 85, no. 2 (November 10, 
2006): 201. https://doi.org/10.2307/20031953. 

Campbell, John C. “Reviewed Work: Toward an Islamic Reformation: 
Civil Liberties, Human Rights, and International Law by 
Abdullahi Ahmed An-Na’im.” Foreign Affairs 69, no. 4 
(November 10, 1990): 196. https://doi.org/10.2307/20044580. 

El-Fadl, Khaled Abou. Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority, 
and Women. Oxford: Oneworold Publications, 2003. 

Hu, Chih-Pei, and Yan-Yi Chang. “John W. Creswell, Research 
Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 
Approaches.” Journal of Social and Administrative Sciences 4, no. 2 
(2017): 205–7. 
https://econpapers.repec.org/RePEc:ksp:journ4:v:4:y:2017:i:2:p:
205-207. 

“International Committee of the Red Cross (ICRC),” 2017. 
https://www.icrc.org/sites/default/files/external/doc/en/asset
s/files/other/what_is_ihl.pdf. 

Jackson, Sherman A. “Islam and the Blackamerican: Looking toward 
the Third Resurrection.” Oxford University Press, April 14, 
2005. 
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195180817.001.0001. 

Knäble, Patrick. “The Relationship between International 
Humanitarian Law and International Human Rights Law in 
Situations of Armed Conflict.” The New Zealand Postgraduate Law 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

695 

E-Journal 4, no. 1 (2007): 1–31. 

Lapidus, Ira M. “The Impossible State: Islam, Politics, and 
Modernity’s Moral Predicament, by Wael B. Hallaq.” Canadian 
Journal of History 50, no. 1 (June 1, 2015): 204–6. 
https://doi.org/10.3138/cjh.50.1.204. 

Mayer, Ann Elizabeth. Islam and Human Rights: Tradition and Politics. 5th 
ed. New York: Routledge, 2018. 
https://doi.org/https://doi.org/10.4324/9780429495120. 

Moosa, Ebrahim. “The Debts And Burdens of Critical Islam.” In 
Progressive Muslims: On Justice, Gender, and Pluralism, edited by 
Omid Safi, 111–27. Oxford: Oneworld Publications, 2003. 

Muchamad Toif Chasani. “Analysis of a System Approach in Islamic 
Law Philosophy (Jasserauda’s Perspective).” Journal of Social 
Interactions and Humanities 1, no. 2 SE-Articles (September 3, 
2022): 141–56. https://doi.org/10.55927/jsih.v1i2.1118. 

Muttaqin, Labib. “Positifisasi Hukum Islam Dan Formalisasi Syari’Ah 
Ditinjau Dari Teori Otoritarianisme Khaled Abou El-Fadl.” AL-
IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 11, no. 1 (2016): 67–92. 
https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v11i1.859. 

Office of the High Commissioner for Human Rights (OHCHR). 
“General Comment No. 11: Prohibition of Propaganda for War 
and Inciting National, Racial or Religious Hatred (Art. 20): . 
29/07/1983,” n.d. 
https://www.ohchr.org/sites/default/files/Documents/Issues/
Opinion/CCPRGeneralCommentNo11.pdf. 

Saeed, Abdullah. Human Rights and Islam: An Introduction to Key Debates 
between Islamic Law and International Human Rights Law. Edward 
Elgar Publishing Limited. Cheltenham, UK: Edward Elgar 
Publishing Limited, 2018. 
https://doi.org/10.4324/9781003437550-14. 

———. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. 
London: Routledge, 2005. 



Sulistio et.all: Etika Perang dalam Islam 

  

Staatsrecht 
Jurnal Hukum Kenegaraan dan Politik Islam Vol. 5, No. 2, Desember 2025 

696 

———. Islamic Thought: An Introduction. (1st ed. London: Routledge, 
2006. https://doi.org/https://doi.org/10.4324/9780203015247. 

———. Reading the Qur’an in the Twenty-First Century. Reading the Qur’an 
in the Twenty-First Century. London: Routledge, 2013. 
https://doi.org/10.4324/9781315870922. 

Taha, Mahmoud Mohamed. The Second Message of Islam, Trans. 
Abdullahi An-Na’im. Syracuse, NY: Syracuse University Press, 
1987. 

Varol, Fatih. “Islam and the Secular State: Negotiating the Future of 
the Shari’a". İnsan ve Toplum Dergisi. 7/1 (2017):” İnsan & 
Toplum Dergisi (The Journal of Human & Society) 7, no. 1 (2017): 
252–56. 
https://doi.org/https://doi.org/10.12658/human.society.7.13.d
0137. 

 


