
P-ISSN: 2809-7769 | E-ISSN: 2798-3579 

Vol. 1, No. 1, June 2021, doi: 10.14421/hjie.2021.11-05 

 
 

  
Copyright © 2021 The Author(s). Published by Heutagogia: Journal of Islamic Education. This work is licensed under a Creative 

Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License (https://creativecommons.org/licenses/by-
nc/4.0/). Non-commercial uses of the work are permitted, provided the original work is properly cited. 

 

  | 47 

Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali 
 
Khoirotul Ni’amah 
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 
khoirotulniamah1417@gmail.com 
 

Article Info  Abstract: The offer of al-Ghazali's Islamic education paradigm is the main reference 
in developing how the conceptual foundation of science, education, and religiosity is 
constructed in the epistemological building of Islamic education. This paper will 
emphasize the conceptual and paradigm offerings of Islamic education from the 
perspective of al-Ghazali. The main focus of al-Ghazali's Islamic education paradigm 
is to question the relationship between education and spiritual spirit. This paradigm 
is used as a methodological step of learning in the hope that Islamic education is 
able to elaborate and adapt to the expanse of globalization. Consequently, a focused 
of his paradigm becomes a basic foundation to build an academic tradition in 
Islamic education. 

Abstrak: Tawaran paradigma pendidika Islam al-Ghazali menjadi rujukan utama 
dalam mengembangkan bagaimana landasan konseptual mengenai ilmu, 
pendidikan, dan religiusitas dikonstruksi dalam bangunan epistemologis 
pendidikan Islam. Dalam tulisan ini akan menguak tawaran konseptual dan 
paradigma tentang pendidikan Islam dari perspektif al-Ghazali. Lokus utama dari 
paradigma pendidikan Islam al-Ghazali adalah menyoal hubungan antara 
pendidikan dan semangat spiritual. Paradigma ini digunakan sebagai langkah 
metodologis pembelajaran dengan harapan pendidikan Islam mampu 
mengelaborasi dan menyesuaikan diri dengan hamparan globalisasi. Akhirnya, 
fokus kritik dari paradigma ini menjadi sebuah fondasi dasar dalam membangun 
tradisi akademik dalam pendidikan Islam. 

Received: 
24-03-2021 
Revised: 
30-04-2021 
Approved: 
01-05-2021 

 

Keywords: 

Pendidikan 
Islam, Al-
Ghazali 

 

  

1. Pendahuluan  
Wacana tentang pendidikan Islam semakin mencuat tatkala masyarakat global tengah 
dilanda dominasi kultural Barat. Urgensi pendidikan Islam saat ini berhadapan dengan 
konstruksi dan struktur Barat dengan segala yang bertaut di dalamnya. Pendidikan 
Islam niscaya dipahami sebagai sebuah entitas yang memiliki pelbagai paradigma di 
dalamnya, dan dari paradigma tersebut akan memberikan kontribusi konkret untuk 
menuntaskan visi dan misi yang ingin diraih dari kolaborasi antara pendidikan dan 
agama Islam.1 Karena itu, pendidikan Islam harus senantiasa memberikan pandangan 
segar, reflektif, dan transformatif agar nilai-nilai kultural senantiasa berjalin bersama 
dengan perubahan zaman.  

Pilar utama yang dikonstruksi dalam pendidikan Islam berakar dari semangat 
spiritual. Hal ini dikarenakan dalam konstruksi tersebut terdapat bangunan normatif 
dari struktur akhlak, budaya dan moral yang diarahkan dalam kehidupan sosial. Olah 
karenanya, dalam perspektif filsafat pendidikan Islam elemen utama dalam 
menjalankan proses pembelajaran adalah terbentuknya korelasi aktif antara semangat 
spiritual dan akademik. Lebih jauh lagi, untuk menyelami kedalaman khazanah 
paradigma pendidikan Islam tersebut, tulisan ini akan menguak semangat pendidikan 

 
1 Azyumardi, Azra. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenuim Baru, Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu. 1999.  

mailto:khoirotulniamah1417@gmail.com


 

48 | Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021 

Khoirotul Ni’amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali 
erspektif Al-Ghazali 
, Title 

Islam yang dibangun oleh al-Ghazali. Selain itu, tawaran argumentaitif al-Ghazali akan 
dimanfaatkan sebagai pijakan awal melihat fenomena pendidikan Islam di Indonesia.  

Salah satu persoalan mendasar mengenai dinamika dunia pendidikan dan 
kependidikan di Indonesia menyoal hubungan antara transfer pengetahuan dan 
korelasinya dengan pengahambaan terhadap Tuhan. Untuk menjelaskan hal ini perlu 
diingat terlebih dahulu hubungan tersebut berangkat dari asumsi yang dibangun oleh 
hubungan antara manusia dengan manusia (hablu min an-nas) maupun hubungannya 
dengan Tuhan (hablu minallah). Dari sini kita dibawa untuk memahami realita kultural 
dalam hal pendidikan Indonesia bahwasannya relasi kuat untuk menopang 
keberhasilan pendidikan senantiasa memperhatikan kontekstualisasi makna 
pendidikan ke arah modifikasi kultural yang menekankan aspek elaborasi antara 
manusia dengan Tuhan.  
 Dalam konteks pendidikan di Indonesia, kualitas pendidikan nasional yang 
berkaitan dengan pendidikan Islam nyatanya masih tergolong jauh dari harapan. 
Pendidikan Islam belum mampu memadai dalam membuat formulasi pendidikan yang 
diinginkan masyarakat. Ditengarai oleh kasus dan fakta di atas, sebagai upaya dan 
strategi integrasi ilmu umum dan agama adalah diubahnya lembaga IAIN menjadi UIN 
yang mana tujuannya adalah akan menjadikan Islamisasi ilmu pengetahuan untuk 
menyongsong renaissance Islam.2 Hal ini dilakukan agar mampu membawa ilmu 
pengetahuan dilihat dan dikaji melalui kacamata Islam. 

Sosok Al-Ghazali sebagai seorang pendidik dengan metodologi di bidang 
pendidikan sangat relevan sebagai upaya berbenah diri menuju kebangkitan. Paradigma 
Al-Ghazali di bidang pendidikan dapat menjadi  inspirasi untuk memulainya. 
Integritasnya sebagai seorang praktisi pendidikan mampu mendorong banyak pihak 
untuk mengkaji pemikirannya tentang pendidikan. Menurut Umaruddin, masa kejayaan 
dunia pendidikan Islam terjadi pada zaman Al-Ghazali3. Saat itu pemerintahan dipimpin 
oleh Bani Saljuk dan banyak lahir tokoh muslim terkemuka saat itu, seperti Umar 
Khayam, Nizam Al-Mulk, dan lain sebagainya. Pada masa itu berdiri sebuah madarasah 
beraliran sunni yang dipelopori oleh Nizam al-Mulk sehingga dikenal dengan sebutan 
madrasah nidzamiyyah. Madrasah ini memiliki cabang yang tersebar di kota besar 
kekuasaan Islam, salah satunya Baghdad.4 

Dari uraian di atas artikel ini mencoba untuk meninjau kembali arah pendidikan 
nasional di Indonesia dari sudut landasan konseptual Al-Ghazali. Alasan utama dalam 
pemilihan landasan ini ditengarai karena konvensi yang dipahami oleh masyarakat 
Indonesia tentang pendidikan hanya berpijak pada pandangan transfer pengetahuan 
dari guru ke murid. Melalui landasan konseptual yang ditawarkan oleh Al-Ghazali dalam 
hal pendidikan, bahwa untuk mencapai hasil maksimal dalam menjalankan dunia 
pendidikan seharusnya mampu membawa ke arah perubahan sikap individual yang 
berorientasi pada pemurinian fondasi utama bahwa religiusitas menjadi pemompa 
utamanya.  

2. Metodologi Penelitian 
Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan pendekatan 
kualitatif. Penulis berusaha dan berupaya untuk  mengumpulkan data-data kepustakaan 
yang berkaitan dengan paradigma dan konsep pendidikan Islam Al-Ghazali dalam 

 
2 Syahraini Tambak, “Pemikiran Pendidikan Al-Ghazali,” Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan Ilmu 

Pengetahuan 8, no. 1 (2011): 73–87. 
3 Muhammad Umaruddin, The Ethical Philosophy of Al-Ghazzali (Adam Publishers, 1996), 22. 
4 M. Yunus, Sejarah Pendidikan Islam (Jakarta: Badan Litbang PGI, 1990), 73. 



 

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021 | 49  

Khoirotul Ni’amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali, 
Title 

berbagai aspek pendidikan, yaitu tujuan pendidikan, etika murid dan guru, kurikulum 
dan metode pendidikan yang diperkaya dari beberapa sumber akademik baik dari buku, 
artikel ilmiah, kajian terdahulu maupun tulisan ilmiah lain yang berkaitan dengan topik 
artikel ini. Langkah ini digunakan untuk menambah fleksibilatas tawaran paradigma 
pendidikan al-Ghazali yang akan dikontekstualisasikan sekaligus menambah wawasan 
empirik yang lebih luas dalam pendidikan di Indonesia.  

3. Hasil dan Pembahasan 
3.1. Biografi Singkat Al-Ghazali  
Nama lengkapanya adalah Abu Hamid Muhammad bin Muhammad At-Thusi Al-Ghazali 

atau dikenal dalam dunia Islam dengan nama Imam Al- Ghazali dan lahir di Thus, 
Khurasan pada tahun 450 H. Ia pun wafat di negeri kelahirannya pada tahun 505 H5. 
Imam Ghazali sangat masyhur sebagai seorang yang ahli ilmu fiqih dan kalam, juga 
terkenal sebagi filosof dan sufi pembaharu Islam. Al-Ghazali juga terkenal sebagai 
seorang tokoh pendidik akhlak dan moral berdasarkan Islam. Sehingga dengan luasnya 
ilmu yang ia miliki dan pembelaannya terhadap isalm, ia mendapat gelar “hujjatul 
Islam”.6  
  Ayahnya terkenal sebagai seorang miskin yang sholeh. Pekerjaannya sebagai 
pemintal benang dari bulu (wool/shuf). Ayah Al-Ghazali di samping rajin dalam bekerja, 
beliau sering hadir ke pengajian-pengajian Islam yang banyak berbicara tentang fiqih. 
Hingga pada suatu hari ia menangis sejadi-jadinya saat mendengarkan kajian Islam dan 
memohon kepada Alloh kiranya keturunanya dijadikan ahli fiqih. Terkabullah doanya 
hingga lahir Al-Ghazali sebagai seorang ahli agama, ahli fiqih dan tasawuf serta banyak 
menasehati masyarakat dengan keislaman.7 
 Saat usia anak-anak, Al-Ghazali dikenal sebagai seorang anak yang gemar belajar 
dan telah banyak menuntut ilmu dengan beberapa guru dan ulama di kota kelahirannya. 
Dengan kegemaran mencari ilmu Al-Ghazali menyusuri dalamnya samudera keilmuan 
Islam dengan cara menimba ilmu dari beberapa ulama di luar tanah kelahirannya. 
Dalam proses belajar ilmu hukum (Fiqih, baik ushul maupun qawaid) ia menimba ilmu 
pada ulama masyhur yakni Ahmad Ibnu Muhammad Al Radzkani. Dengan semangat 
tinggi dalam menimba ilmu, Al-Ghazali meneruskan perjuangannya untuk lebih 
mendalami beberapa ilmu agama. Hal ini bisa dilihat dari jerih payahnya ketika 
menimba ilmu kemudian ia dianggap sebagai murid kesayangan dari ulama terkenal 
yakni Imam Al-Haramain al-Juwaini. Darinya ia belajar banyak tentang ilmu-ilmu 
lingkup ushuluddin, manthiq, serta ilmu-ilmu alam8.  Alasan utama ia dianggap sebagai 
murid kesayangan gurunya tersebut disinyalir karena kecerdasan yang dibarengi 
dengan semanagat tinggi dalam medalami samudera ilmu-ilmu agama Islam.  
 Dengan semangatnya yang tinggi itu menjadikan Al-Ghazali diberikan apresiasi 
oleh sang guru “Al-Juwaini”, juga dikagumi oleh banyak ulama yang hidup satu masa 
dengannya saat itu. Selepas sang guru wafat, Al-Ghazali berkelana untuk menimba ilmu 
di tempat lain untuk menyelami samudra dan khazanah keilmuan Islam ke sebuah kota 
bernama Al-Askari yang tidak jauh dari tempat awal ia melabuhkan dirinya, Nizabur. Di 
tempat ini ia bertemu dengan Wazir Nizamul Mulk yang merupakan murid dari Sultan 
Malik Al-Saljuqi dan bertemu dengan beberapa ulama lainnya. Dalam kurun waktu yang 
sama, mereka menyepakati untuk mengadakan tukar pikiran (munadzaroh) dan diskusi 

 
5 Achmad Sunarno, Ayyuhal Waladu Muhibbu Terj. (Surabaya: Mutiara Ilmu, 2014), 46. 
6 Abidin Ibnu Rusn and Kamdani, Pemikiran Al-Ghazali Tentang Pendidikan (Pustaka Pelajar, 1998). 
7 Sunarno, Ayyuhal Waladu Muhibbu Terj. 
8 A Syahdani, Filsafat Umum (Bandung: Pustaka Setia, 1997). 



 

50 | Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021 

Khoirotul Ni’amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali 
erspektif Al-Ghazali 
, Title 

ilmiah dengan Al-Ghazali. Melalui diskusi inilah terjadi perdebatan-perdebatan 
munadzarah di antara mereka dan tampaklah keunggulan dan kelebihan Al-Ghazali, 
hingga para ulama pada masa itu mengakui keluasan ilmu beliau dan memberi gelar Al-
Ghazali sebagai “Fuhuhul Iraq”.9 
 Keluasan ilmu dan kefaqqihannya dalam filsafat, pada tahun 484 H 
mengantarkan Al-Ghazali sebagai Guru Besar (Profesor) di Madrasah Nizamul Mulk, 
yaitu sebuah perguruan tinggi di Baghdad. Di sana Al-Ghazali sangat dicintai, disegani, 
dan dihormati karena keluasan ilmunya dan kehalusan bahasanya. Setelah empat tahun 
mendedikasikan ilmu di Madrasah ini, kemudian muncullah dalam jiwa Ghazali 
keinginan zuhud dari kehidupan duniawi.10 Lalu ia tinggalkan jabatannya sebagai Guru 
Besar di madrasah tersebut sebab keinginannya untuk hidup uzlah (menyendiri). Pada 
tahun 488 H Ghazali berangkat ke Mekkah untuk menjalakan ibadah haji kedua kalinya 
lalu menuju perjalanan ke Damaskus dan menyepikan diri dari kemasyghulan 
duniawi.11 
 Pasca menyepikan diri, terbitlah karya besar Al-Ghazali yang dipakai oleh 
seluruh dunia Islam hingga kini,12 yakni “Ihya’ Ulumuddin”. Ada satu yang unik dari Al-
Ghazali yaitu rasa cinta dan perhatian yang teramat besar kepada pendidikan moral, 
akhlak dan ilmu pengetahuan. Sehingga dipastikan bahwa Al-Ghazali merupakan ulama 
dan pemikir besar Islam yang fokus pada fisafat kemanusiaan yang memiliki berbagai 
kejeniusan ilmu dan karya yang banyak.  
 Diantaranya karya-karya imam Al-Ghazali adalah Al-Baasiith, Al-Wasiith, Al-
Wajiiz, Al-Khulashah, Ihya “ulumuddin, Al-Mushtasfaa, Al-Mankhuul, Al-Muntahal, 
Tahafutul-Falasifah, Mihakkun-Nahzar, Mi’yaarul “ilmi, Al-Maqaashid, Ayyuhal- 
Waladul-Muhibb, Almadlun bihi ala ghoiri ahlihi, Misykatul Anwar, Al-Mungidz 
minadldlolal, Haqiqatul-Qaulani, Yaquutut-Ta’wiil, Asrori Ilmiddin, Minhaajul-Abidiin, 
Addurarul-Faakhirah, Al-Niisu fil Wahdah, Al-Qurbah Ilallah, Akhlakqul Abror wan 
najah minal asyrar, Bidayatul Hidayah, Jawahirul-Qura’an, Al Arba’iin, Al- Maqasidul 
Asnaa, Mizaanul-amal, Qisthasul-Mustaqiim, Attafriqoh, dan puluhan lagi karya-karta 
lainnya.13 
3.2. Konstruksi Pendidikan  
Al-Ghazali dalam mengeluarkan pendapatnya maupun karyanya selalu bersandar pada 
Al-Quran, Al-Hadits, dan terkadang menggunakan qoul sahabat. Dalam konteks mencari 
ilmu dan pendidikan, Al-Ghazali dalam kitabnya “Ihya Ulumuddin” selalu didasarkan 
pada Al-Quran dan hadits nabi.  
 Menurut Al-Ghazali, pendidikan ialah proses menghilangkan akhlah tercela dan 
menanamkan ahlak yang baik. Oleh karenanya, pendidikan adalah proses kegitan yang 
tersistem agar melahirkan perbaikan yang progresif pada akhlak manusia14.  
Pendidikan adalah proses mencari ilmu. Menilik isi kitab ihya’ jilid 1, “ayat 80 QS. Al-
Qashash ini menjelaskan bahwa tingginya kedudukan di akhirat, diketahui dengan ilmu 
pengetahuan”. Al-Ghazali dalam bab ‘kelebihan ilmu’ dengan jelas menyampaikan 

 
9 Syahdani. 
10 Margareth Smith and Amroeni Drajat, Pemikiran Dan Doktrin Mistis Imam Al-Ghazali (Riora Cipta, 

2000). 
11 Maragustam Siregar, “Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter,” Yogyakarta: 

Pascasarjana FITK UIN Sunan Kalijaga, 2018, 152. 
12 A Mudjab Mahali, “Pembinaan Moral Di Mata Al-Ghazali,” Yogyakarta: BPFE 137 (1984). 
13 Sunarno, Ayyuhal Waladu Muhibbu Terj. 
14 Siregar, “Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter.” 



 

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021 | 51  

Khoirotul Ni’amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali, 
Title 

bahwa orang yang berilmu mendapatkan derajat dan tempat yang paling terhormat di 
banding dengan makhluk lain di langit maupun bumi.15 

Pendidikan Islam menurut Al-Ghazali adalah mengupayakan membentuk 
manusia paripurna dunia akhirat. Ini akan terjadi bila mana ilmu dalam pendidikan 
dicari dan diamalkan fadilah-fadilahnya sehingga membuatnya lebih dekat dengan 
Tuhannya dan tercapailah kebahagiaan hidup dunia akherat.16 Corak pendidikan Al-
Ghazali mengarah pada sifat sufistik dan bersifat rohaniah.17 Seperti halnya analogi 
gerakan sentripetal, yaitu pendidikan adalah gerakan mendekatkan diri pada inti dalam 
hal ini adalah Alloh SWT. Corak karakter pendidikan Al-Ghazali lebih menekankan pada 
pembangunan-pembangunan moralitas akhlak Islam. Menurut Maragustam, hal ini 
disebabkan oleh ajaran taswufnya yang memandang dunia bukanlah hal yang harus 
dikejar, sedang maut dapat memutuskan kenikmatannya setiap saat. Merujuk pada arah 
pendidikan Al-Ghazali, dalam ihya’ ulumuddin jilid 1, Al-Ghazali menukil kata-kata Ali 
bin Abi Thalib ra. Yang mana mengatakan bahwa “ilmu adalah lebih baik daripada harta. 
Ilmu menjaja engkau dan engkau menjaga harta. Harta itu berkurang apabila 
dibelanjakan dan ilmu itu bertambah jika dibelanjakan.”18 

Hakikat tujuan mencari ilmu bukan hanya sebatas mencerdaskan pikiran, namun 
juga sebagai upaya mengarahkan dan membimbing hati untuk menghadap ilahi. Oleh 
karenanya disebutkan dalam kitab kitab Ayyuhal Walad, bahwa inti sari lmu dan 
pendidikan adalah mengerti taat dan ibadah kepada Alloh.19 Di samping itu Ghazali juga 
menekankan keseimbangan ilmu pengetahuan yang ditujukan untuk mendekatkan diri 
kepada Alloh “mempelajarai ilmu dunia dengan tujuan hanya untuk memperlancar 
perintah Alloh, dan mempelajari ilmu akherat yang dapat menyelamatkan dirimu dari 
mara bahaya dan siksa api neraka.”20 Semua ilmu yang di dapatkan adalah sebagai bekal 
untuk mendekatkan diri kepada Alloh. 

Tujuan pendidikan mengarahkan pada bangunan kehidupan manusia agar 
senantiasa berakhlak baik, hidup dengan terus mencari ilmu untuk mendekatkan diri 
kepada Alloh dan  taat beribadah kepada Alloh. “Sasaran Pendidikan adalah 
kesempurnaan insani di dunia dan di akhirat. Manusia akan sampai pada tingkat 
kesempurnaan itu hanya dengan menguasai sifat keutamaan melalui jalur ilmu. 
Keutamaan itulah yang akan membuat ia Bahagia di dunia dan mendekatkan diri kepada 
Allah, sehingga ia akan menjadi Bahagia di akhirat kelak”.21 Dapat kita lihat dari 
ungkapan Ghazali tersebut bahwa tujuan pendidikan menurutnya ada dua yaitu 
pertama, tercapainya manusia yang taat beribadah kepada Allah, dan kedua tercapainya 
kebahagiaan dunia akhirat.  
3.3. Pendidikan dan Ilmu yang Bermanfaat  
Di dalam aspek maupun konteks pendidikan, guru dan murid adalah satu hal yang tidak 
boleh dipisahkan. Al-Ghazali memberikan tempat terhormat terhadap profesi sebagai 
seorang guru. Ia banyak mengambil dasar dari sumber Al-Quran maupun Hadits sebagai 
penguat argumentasinya bahwa profesi sebagai guru adalah tugas yang paling utama 
dan teramat mulia. Guru bagi Al-Ghazali disamakan dengan matahari yang menyinarkan 

 
15 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin (Terjemahan), n.d., 39.  
16 Siregar, “Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter.” 
17 Siregar. 
18 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin (Terjemahan). 
19 Sunarno, Ayyuhal Waladu Muhibbu Terj. 
20 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin (Terjemahan). 
21 Al-Ghazali. 



 

52 | Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021 

Khoirotul Ni’amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali 
erspektif Al-Ghazali 
, Title 

cahayanya kepada yang lain (murid).22 Bahkan dalam kitab Ihya’ Al-Ghazali telah 
menyejajarkan guru dengan para nabi. Dan ini merupakan keadaan yang semulia-
mulianya.   

Ilmu yang berkah akan didapat dengan adanya guru yang mampu membimbing 
muridnya ke jalan Alloh. Adapun syarat seorang guru menurut Al-Ghazali adalah ia 
hendaknya alim dan berilmu, tidak hubbub dunya (cinta dunia), tidak berambisi dalam 
suatu kedudukan, jalur nasab keilmuannya berurutan hingga Rosululloh, seorang guru 
hendaknya melatih diri agar lebih baik dlam hal apapun karena ia adalah uswah bagi 
muridnya, sedikit makan, minum, sedikit bicara, melakukan banyak amalan dan ibadah  
(sholat, sedekah, puasa), berakhlak mulia (sabar, syukur, tawakal, rendah hati, yaqin, 
dermawan, tenang hati, penyantun, jujur, malu, setia, perlahan-lahan) dan sebagainya 
dalam bertingkah laku di kehidupannya.23 Seorang guru memiliki karakter berwibawa 
karena menempatkan dirinya adalah sebagai contoh bagi muridnya. Formulasi guru 
ideal di atas adalah sebab guru adalah salah satu sumber ilmu yang dijadikan patokan 
murid.  

Selanjutnya, di samping seorang guru atau pendidik, unsur penting dari 
pendidikan adalah murid. Hal ini menurut Al-Ghazali karena pendidikan adalah proses 
kegiatan yang membutuhkan hubungan erat (kesalingan) antara murid dan guru.24 
Imam Al-Ghazali dalam kitab Ihya’, Ayyuhal Walad, Maupun Bidayatul Hidayah telah 
menyampaikan nasehat-nasehat untuk pencari ilmu agar mendapatkan ilmu yang 
barokah. Pencari ilmu (murid) oleh Al-Ghazali dianggap sebagai manusia yang fitrah.25 
Dalam kitabnya Ihya’26 Al-Ghazali menyampaikan bahwa ada sepuluh kriteria yang 
harus diupayakan oleh murid agar mampu mencapai kondisi ideal, bermoral dan 
mencapai keberhasilan.  

Paradigma mendasar bagi peserta didik ketika mencari ilmu adalah 
membersihkan dirinya dari pemikiran-pemikiran yang mengarah pada arus 
kesombongan akademik. Dengan paradigma inilah peserta didik akan menerapkan 
proses pencarian ilmu dengan instrument mengedepanakan sikap open minded 
terhadap segala hal. Selain itu, dalam proses mencari ilmu hendaknya peserta didik juga 
menerapkan nalar berpikir sentripetal. Artinya seorang murid senantiasa mengarahkan 
semua yang diperoleh ketika mencari ilmu difungsikan sebagai salah satu instrument 
untuk mendekatkan diri pada Tuhan. Kedua, fondasi utama yang ditanamkan pada 
seorang murid hendaknya mengurangi hubbub dunya (cinta dunia) maupun urusan-
urusan duniawi. Salah satu formulasi yang hendaknya seorang murid lakukan dalam hal 
ini adalah dengan mencari ilmu di tempat yang jauh dengan rumah dan keluarga. Hal ini 
sebagai upaya membentuk karakter murid di lingkungan yang baik dan merasakan 
berjuang dalam mencari ilmu. Di samping itu, belajar di sekitar rumah dapat 
mmpengaruhi konsentrasi dan fokus belajar sehingga akan mengurangi 
kesanggupannya mengetahui hakikat-hakikat ilmu pengetahuan.  

Ketiga, seorang murid dalam mencari ilmu memiliki tanggung jawab keilmuan 
secara personal. Sebagai manusia yang berilmu, seorang murid tidaklah elok untuk  
menyombongkan diri atas ilmunya sehingga menyepelekan gurunya. Menjadi seorang 
murid adalah menyerahkan seluruh persoalannya kepada gurunya dengan keyakinan 

 
22 Al-Ghazali. 
23 Sunarno, Ayyuhal Waladu Muhibbu Terj. 
24 Abuddin Nata, Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam (RajaGrafindo Persada, 2000). 
25 Rizki Noura Arista, “Konsep Pendidikan Menurut Al-Ghazali Dan Relevansinya Dalam Pendidikan 

Di Indonesia,” Jurnal Tawadhu 3, no. 2 (2019): 889–92. 
26 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin (Terjemahan). 



 

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021 | 53  

Khoirotul Ni’amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali, 
Title 

bahwa nasehatnya menjadi penerang permasalahan yang dihadapinya. Termasuk dari 
menyombongkan diri adalah dengan men-kotak-kotakkan guru dan tidak mau diajar 
jika guru tidak terkenal dengan keahliannya. Hal inilah yang menjadi alasan Ghazali 
sebagai adab yang tercela dan menjauhkan dari keberkahan ilmu pengetahuan yang 
telah dicari. Ilmu pengetahuan tidak akan berkah selain dengan tawadu’ dan 
mengucapkan terimakasih kepada siapa saja yang membawa ilmu kepadanya.  

Keempat,  sesuai dengan tujuan pendidikan yang diungkapkan oleh Al-Ghazali 
bahwa segala ilmu harus mendekatkan diri kepada Alloh, hendaknya seorang murid 
mendahulukan untuk mempelajari hal wajib, yaitu Al-Quran. Dengan mempelajari 
Alquran sebagai sesuatu yang wajib dan harus didahulukan mampu memotivasi akan 
taat beribadah serta memahami agama Islam secara dalam, sebab Al-Quran adalah 
sumber primer pendidikan Islam. Langkah mempelajari ilmu pengetahuan menurut Al-
Ghazali dimulai dengan mendalami  ilmu agama hingga menguasainya dengan 
sempurna, lalu melangkah kepada ilmu lain sesuai tingkatan kepentingannya. Kelima, 
mendalami suatu ilmu tidak dapat dilakukan secara bersamaan karena ditakutkan tidak 
terfokus secara dalam dan memahami imu yang dipelajari. Berdasarkan hal tersebut 
hendaknya tidak mempelajari ilmu secara serentak bersamaan, akan  tetapi dilakukan 
bertahap dan  mempelajari yang lebih wajib. Keenam, ilmu yang sedang dipelajari 
hendaknya diseleseikan terlebih dahulu hingga khatam dan melanjutkan bidang ilmu 
berikutnya. 

Ketujuh, seorang murid hendaknya meningkatkan semangat dan memotivasi diri 
dalam mempelajari bidang ilmu yang berorientasi kepada akhirat dan mencari tahu 
faktor-faktor yang menyebabkan mendapatkan ilmu yang barokah agar bisa 
diaplikasikan untuk mendekatkan diri kepada Alloh. Kedelapan adalah niat dan tujuann 
mencari ilmu yang berorientasi kepada akhirat juga sebagai penghias jiwa dan 
menjadikan cantiknya akhlak bagi seorang murid. Terakhir nasihat yang disampaikan 
Al-Ghazali untuk murid adalah dalam menapaki suatu ilmu harus memahami betul 
maksud dan tujuan bidang ilmu yang telah dipelajarinya sebagai upaya agar seorang 
murid mampu mengkalsifikasikan ilmu dan memprioritaskan ilmu yang diutamakan.  

Karakteristik pendidikan Islam adalah pendidikan akhlak. Proses pendidikan 
yang diterapkan secara interaksi konvensional antara murid dan guru adalah sebagai 
upaya menjemput tujuan.Murid yang mampu menerapkan nasehat-nasehat Al-Ghazali 
di atas juga ditopang dengan guru yang ‘alim akan membentuk murid memiliki akhlak 
yang baik dan berorientasi pada akhirat. Hal ini tak dapat dipisahkan karena ilmu tanpa 
amal adalah suatu yang tidak berarti, sedang amal tanpa ilmu takkan sampai kepada 
Alloh.27 
3.4. Kurikulum dan Orientasi Akhirat 
 Dalam Undang-undang No. 20 tahun 2013 pasal 1 ayat 19 disebutkan bahwa kurikulum 
ialah seperangkat rencana dan pengaturan mengenai tujuan isi dan bahan pelajaran 
serta cara yang digunakan sebagai pedoman penyelenggaraan kegiatan pembelajaran 
untuk mencapai tujuan pendidikan tertentu. Mengenai kurikulum perspektif Al-Ghazali, 
dapat dilihat dari pandagannya tentang ilmu pengetahuan, kemudian Al-Ghazali 
mengklasifikasikan ilmu yang wajib dipelajari sesuai dengan tingkatan wajibnya dapat 
dibagi menjadi dua yaitu: 28 1) Ilmu wajib ‘ain (kewajiban personal), yakni ilmu yang 
wajib dipelajari oleh setiap individu. Ilmu-ilmu itu ialah ilmu-ilmu agama dengan segala 
jenisnya, mulai dari Alquran, ibadah-ibadah pokok, seperti: shalat, puasa, dan zakat 

 
27 Sunarno, Ayyuhal Waladu Muhibbu Terj. 
28 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin (Terjemahan). 



 

54 | Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021 

Khoirotul Ni’amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali 
erspektif Al-Ghazali 
, Title 

serta mengetahui tatacara melakukan kewajiban tersebut. 2) Ilmu wajib kifayah 
(kewjiban komunal) yakni ilmu yang tidak dapat ditinggalkan dalam kehidupan 
masyarakat, dan dibutuhkan demi tegaknya urusan kehidupan dunia, seperti ilmu 
kedokteran dan ilmu hitung. 3) Ilmu fadilah (keutamaan) bukan wajib, seperti 
pendalaman lebih lanjut tentang detailnya Ilmu Hitung dan Ilmu Kedokteran yang 
dipandang tidak terlalu menentukan, namun bermanfaat bagi peningkatan kekuatan.  

Selain pembagian ilmu yang wajib dipelajari sesuai dengan tingkat 
kewajibannnya, Imam Al-Ghazali mengklasifikasikan ilmu menurut spesifikasinya di 
antaranya sebagai berikut:  
1) Ilmu-Ilmu Syariat Kelompok ilmu-ilmu syariat semuanya terpuji yakni:  

Dalam konstruksi paradigma Al-Ghazali, sebagai pemilik metodologi 
pendidikan  akhlak, ilmu-ilmu syariat  yang berhubungan untuk mendalami agama 
adalah dihukumi baik keseluruhannya. Adapun kelompok ilmu syariat tersebuta 
antara lain adalah, Ilmu ushul, yaitu ilmu yang menjadi dasar hukum umat Islam, 
yaitu Kitab Allah, sunnah Rasul, ijma’, dan perkataan sahabat. Adapun Ilmu furu’ ialah 
ilmu fiqih yakni ilmu yang berkaitan tentang kepentingan duniawi, ilmu yang 
mempelajari tentang hal ihwal hati termasuk masalah etika yang baik dan yang 
tercela. Dan ini berhubungan dengan persoalan- persoalan akhirat dan keridhoan 
Allah terhadap manusia. selanjutnya adlah Ilmu alat yaitu ilmu yang berkaitan 
dengan bagaimana membedah Alquran dan Sunnah, seperti ilmu linguistik (Bahasa) 
dan ilmu nahwu. Dan yang terakhir adalah ilmu pelengkap yaitu ilmu yang berkaitan 
dengan ilmu Alquran, seperti tentang artikulasi huruf dan lafaz dan ilmu qiraat.  

2) Ilmu Non Syariat dibagi Al-Ghazali menjadi tiga bagian, yaitu:  
Pengklasifikasian ilmu non syariah juga masih dibagi-bagi lagi secara hukum 

untuk memeplajarinya. Adapun yang pertama ilmu non syariah, namun ilmu –ilmu 
terpuji ialah ilmu yang tak dapat ditinggalkan dalam hidup dan kehidupan manusia 
dan pergaulannya. Suatu masyarakat tidak teratur tanpa adanya orang-orang yang 
menekuni ilmu itu secara khusus yang bekerja melayani anggota masyarakat. Kedua 
merupakan ilmu-ilmu yang dibolehkan untuk dipelajari. Adapun kelompok ilmu 
dalam hal ini adalah ilmu-ilmu budaya seperti sejarah, sastra dan syair.  Ketiga  yaitu 
Ilmu-ilmu yang tercela ialah ilmu-ilmu yang merusak pemiliknya atau orang lain. 
Seperti ilmu sihir dan guna-guna termasuk cabang filsafat. 

Klasifikasi ilmu di atas bahwa Orientasi terhadap akhirat sangat kentara dari 
konsep kurikulum yang ditawarkan Al-Ghazali. Ilmu yang berhubungan untuk 
mendalami agama selalu diutamakan, sebab tujuan pendidikan yang digagasnya 
adalah yang mampu mendekatkan diri kepada Alloh. Sebagaiaman disinggung di atas, 
bahwa hal ini sangat dipengaruhi oleh sufismenya. Corak metode pengajaran Al-
Ghazali adalah menekankan pada pembersihan jiwa dengan taat beribadah. 
Pendidikan Islam lah yang mampu mengarahkan untuk taqorrub kepada Alloh.   

Seorang murid adalah makhluk yang mampu tumbuh dan berkembang sesuai 
dengan fitrah usianya. Jasmni dan rohaniahnya untuk menerima pelajaran akan lebih 
merasuk ke dalam jiwanya bilamana materi keilmuan dan metode yang digunakan 
sesuai dengan usianya. Meskipun demikian, secara umum Al-Ghazali tidak secara 
lugas menawarkan dan  mengemukakan metode dalam proses pengajaran, tetapi 
Imam Ghazali menaruh perhatian lebih dalam pengajaran agama Islam untuk anak-
anak. Keteladanan menjadi salah satu metode terpenting dalam roses penddikan 
anak. Hal ini disampaikan Al-Ghazali bahwa pendidikan adalah kegiatan yang 



 

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021 | 55  

Khoirotul Ni’amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali, 
Title 

memerlukan hubungan erat antara murid dan guru29. Di samping itu, habituasi 
positif dan mumarosah hal-hal baik juga merupakan metode penting dalam 
pendidikan. Al-Ghazali. Seperti penjelasan Al-Ghazali Dalam Riyadlat al-Nafs, 
bilamana anak dibiasakan dengan berbagai hal baik dan juga dididik dengan cara 
yang baik, maka mereka akan tumbuh dalam lingkungan yang baik dan akan 
mendapatkan kebahagian dunia akhirat (Abd. Rachman Assegaf, 2013).  

Oleh Imam Ghzali belajar ilmu agama harus dimulai sejak kecil. Teknis dalam 
pengajarannya adalah dengan metode hafalan. Anak-anak dididik dengan  menghafal 
dasar agama Islam. Kemudian sesuai perkembangan usia dan kognitif anak, cara 
mendidiknya dilanjutkan dengan pemberian penjelasan pada suatu materi. Dengan 
metode ini, peserta didik diajak untuk memahami kandungan materi dengan 
diberikan gambaran dan argumen rasional. Teknis pengajaran semacam ini dirasa Al-
Ghazali belum sempurna dan harus terus diikuti dengan tindak lanjut perkembangan 
secara gradual.30 Dilihat dari hal di atas, Metode pengajaran Al-Ghazali diawali 
dengan menghafal, lalu memahami, kemudian memprcayai dan menrima. Argumen 
rasional adalah sebagai penguat ajaran yang diterima. Dalam hal ini Al-Ghazali 
memberikan nasihat kepada pendidik agar memperhatikan klasifikasi murid 
berkaitan dengan pemilihan dan menentukan materi dan ilmu pengetahuan sesuai 
dengan tingkatan kemampuan bernalarnya siswa. Kurikulum yang diformulasikan 
oleh konsep pendidikan Al-Ghazali agaknya mengharapkan setiap muslim mampu 
memahami agama secara dalam dan luas sehingga akhlak dan moral yang baik 
mampu diterapkan dalam kehidupan bermasyarakat.31 

4. Simpulan 
Dari uraian di atas, urgensi pendidikan Islam saat ini sedang berada dalam situasi yang 
menegangkan. Ketegangan dari gelombang globalisasi yang semakin merajalela 
membuat peranan pendidikan Islam sebagai gara terdepan dalam menanggulanginya. 
Salah satu paradigma pendidikan Islam yang digunakan dalam membendung arus 
tersebut adalah tawaran baik konsep, metode, dan tujuan pendidikan Islam dari 
perspektif al-Ghazali. Dalam pandangannya, keterkaitan pendidikan dengan agama 
adalah satu kesatuan yang utuh, saling terikat, dan memiliki tujuan yang sama. Selain 
itu, tawaran konseptual dan landasan filosofis dari paradigma ini berupaya untuk 
mensejajarkan semangat akademik dengan spiritual. Semangat elaborasi akademik dan 
tempaan spiritual ini menjadi pijakan utama dalam membangun konsep pendidikan 
Islam. Dan sebagai paradigma pendidikan, hubungan dua komponen tersebut akan 
menajadi navigasi dalam mencapai keberhasilan akademik-religius yang komprehensif. 
Oleh karena itu, pengalaman akademik dan semangat spiritual menjadi kunci utama 
dalam menempuh dunia pendidikan, sekaligus menjadi jalan mendekatkan diri kepa 
Allah SWT.   

5. Referensi 
Al-Ghazali. Ihya’ Ulumuddin (Terjemahan), n.d. 
Al-Ghazzali, Sabih Ahmad. “Al-Ghazzali’s Tahafut Al-Falasifah Incoherence of the 

 
29 Abudin Nata, “Filsafat Pendidikan Islam I (Jakarta; Logos Wacana Ilmu, 1997),” Paradigma 

Pendidikan Islam, Kapita Selekta Pendidikan Islam, n.d. 
30 Asrorun Niam Sholeh and Sulthon Fathoni, Reorientasi Pendidikan Islam: Mengurai Relevansi 

Konsep Al-Ghazali Dalam Konteks Kekinian (Lembaga Studi Agama dan Sosial (Elsas), 2004). 
31 & Khairunnas Primarni, Amie, Pendidikan Holistik: Format Baru Pendidikan Islam Membentuk 

Karakter Paripurna (Jakarta: AMP Press, Pt Al Mawardi Prima, 2016). 



 

56 | Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021 

Khoirotul Ni’amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali 
erspektif Al-Ghazali 
, Title 

Philosophers,” 1963. 
Arista, Rizki Noura. “Konsep Pendidikan Menurut Al-Ghazali Dan Relevansinya Dalam 

Pendidikan Di Indonesia.” Jurnal Tawadhu 3, no. 2 (2019): 883–92. 
Indra, Hasbi. Pendidikan Islam Melawan Globalisasi. Ridamulia, 2005. 
Mahali, A Mudjab. “Pembinaan Moral Di Mata Al-Ghazali.” Yogyakarta: BPFE 137 (1984). 
Nata, Abuddin. Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam. RajaGrafindo Persada, 2000. 
Nata, Abudin. “Filsafat Pendidikan Islam I (Jakarta; Logos Wacana Ilmu, 1997).” 

Paradigma Pendidikan Islam, Kapita Selekta Pendidikan Islam, n.d. 
Primarni, Amie, & Khairunnas. Pendidikan Holistik: Format Baru Pendidikan Islam 

Membentuk Karakter Paripurna. Jakarta: AMP Press, Pt Al Mawardi Prima, 2016. 
Rusn, Abidin Ibnu, and Kamdani. Pemikiran Al-Ghazali Tentang Pendidikan. Pustaka 

Pelajar, 1998. 
Sholeh, Asrorun Niam, and Sulthon Fathoni. Reorientasi Pendidikan Islam: Mengurai 

Relevansi Konsep Al-Ghazali Dalam Konteks Kekinian. Lembaga Studi Agama dan 
Sosial (Elsas), 2004. 

Siregar, Maragustam. “Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter.” 
Yogyakarta: Pascasarjana FITK UIN Sunan Kalijaga, 2018. 

Smith, Margareth, and Amroeni Drajat. Pemikiran Dan Doktrin Mistis Imam Al-Ghazali. 
Riora Cipta, 2000. 

Sunarno, Achmad. Ayyuhal Waladu Muhibbu Terj. Surabaya: Mutiara Ilmu, 2014. 
Syahdani, A. Filsafat Umum. Bandung: Pustaka Setia, 1997. 
Tambak, Syahraini. “Pemikiran Pendidikan Al-Ghazali.” Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan 

Ilmu Pengetahuan 8, no. 1 (2011): 73–87. 
Umaruddin, Muhammad. The Ethical Philosophy of Al-Ghazzali. Adam Publishers, 1996. 
Yunus, M. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Badan Litbang PGI, 1990. 
 


