HEUTAGOGIA

JOURNAL OF ISLAMIC EDUCATION

P-ISSN: 2809-7769 | E-ISSN: 2798-3579

Vol. 1, No. 1, June 2021, doi: 10.14421/hjie.2021.11-05

Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali

Khoirotul Ni’'amah
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia
khoirotulniamah1417@gmail.com

Article Info

Abstract: The offer of al-Ghazali's Islamic education paradigm is the main reference

Received: in developing how the conceptual foundation of science, education, and religiosity is
24-03-2021 constructed in the epistemological building of Islamic education. This paper will
Revised: emphasize the conceptual and paradigm offerings of Islamic education from the
30-04-2021 perspective of al-Ghazali. The main focus of al-Ghazali's Islamic education paradigm
Approved: is to question the relationship between education and spiritual spirit. This paradigm
01-05-2021 is used as a methodological step of learning in the hope that Islamic education is
Keywords: able to elaborate and adapt to the expanse of globalization. Consequently, a focused
Pendidikan of his paradigm becomes a basic foundation to build an academic tradition in
Islam, Al- Islamic education.

Ghazali

Abstrak: Tawaran paradigma pendidika Islam al-Ghazali menjadi rujukan utama
dalam mengembangkan bagaimana landasan konseptual mengenai ilmu,
pendidikan, dan religiusitas dikonstruksi dalam bangunan epistemologis
pendidikan Islam. Dalam tulisan ini akan menguak tawaran konseptual dan
paradigma tentang pendidikan Islam dari perspektif al-Ghazali. Lokus utama dari
paradigma pendidikan Islam al-Ghazali adalah menyoal hubungan antara
pendidikan dan semangat spiritual. Paradigma ini digunakan sebagai langkah
metodologis pembelajaran dengan harapan pendidikan Islam mampu
mengelaborasi dan menyesuaikan diri dengan hamparan globalisasi. Akhirnya,
fokus kritik dari paradigma ini menjadi sebuah fondasi dasar dalam membangun
tradisi akademik dalam pendidikan Islam.

@ OPEN ACCESS

1. Pendahuluan

Wacana tentang pendidikan Islam semakin mencuat tatkala masyarakat global tengah
dilanda dominasi kultural Barat. Urgensi pendidikan Islam saat ini berhadapan dengan
konstruksi dan struktur Barat dengan segala yang bertaut di dalamnya. Pendidikan
Islam niscaya dipahami sebagai sebuah entitas yang memiliki pelbagai paradigma di
dalamnya, dan dari paradigma tersebut akan memberikan kontribusi konkret untuk
menuntaskan visi dan misi yang ingin diraih dari kolaborasi antara pendidikan dan
agama [slam.! Karena itu, pendidikan Islam harus senantiasa memberikan pandangan
segar, reflektif, dan transformatif agar nilai-nilai kultural senantiasa berjalin bersama
dengan perubahan zaman.

Pilar utama yang dikonstruksi dalam pendidikan Islam berakar dari semangat
spiritual. Hal ini dikarenakan dalam konstruksi tersebut terdapat bangunan normatif
dari struktur akhlak, budaya dan moral yang diarahkan dalam kehidupan sosial. Olah
karenanya, dalam perspektif filsafat pendidikan Islam elemen utama dalam
menjalankan proses pembelajaran adalah terbentuknya korelasi aktif antara semangat
spiritual dan akademik. Lebih jauh lagi, untuk menyelami kedalaman khazanah
paradigma pendidikan Islam tersebut, tulisan ini akan menguak semangat pendidikan

1 Azyumardi, Azra. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenuim Baru, Jakarta: Logos
Wacana I[lmu. 1999.
Copyright © 2021 The Author(s). Published by Heutagogia: Journal of Islamic Education. This work is licensed under a Creative

Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License (https://creativecommons.org/licenses/by-
nc/4.0/). Non-commercial uses of the work are permitted, provided the original work is properly cited.

| 47


mailto:khoirotulniamah1417@gmail.com

Khoirotul Ni'amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali

Islam yang dibangun oleh al-Ghazali. Selain itu, tawaran argumentaitif al-Ghazali akan
dimanfaatkan sebagai pijakan awal melihat fenomena pendidikan Islam di Indonesia.

Salah satu persoalan mendasar mengenai dinamika dunia pendidikan dan
kependidikan di Indonesia menyoal hubungan antara transfer pengetahuan dan
korelasinya dengan pengahambaan terhadap Tuhan. Untuk menjelaskan hal ini perlu
diingat terlebih dahulu hubungan tersebut berangkat dari asumsi yang dibangun oleh
hubungan antara manusia dengan manusia (hablu min an-nas) maupun hubungannya
dengan Tuhan (hablu minallah). Dari sini kita dibawa untuk memahami realita kultural
dalam hal pendidikan Indonesia bahwasannya relasi kuat untuk menopang
keberhasilan pendidikan senantiasa memperhatikan kontekstualisasi makna
pendidikan ke arah modifikasi kultural yang menekankan aspek elaborasi antara
manusia dengan Tuhan.

Dalam konteks pendidikan di Indonesia, kualitas pendidikan nasional yang
berkaitan dengan pendidikan Islam nyatanya masih tergolong jauh dari harapan.
Pendidikan Islam belum mampu memadai dalam membuat formulasi pendidikan yang
diinginkan masyarakat. Ditengarai oleh kasus dan fakta di atas, sebagai upaya dan
strategi integrasi ilmu umum dan agama adalah diubahnya lembaga IAIN menjadi UIN
yang mana tujuannya adalah akan menjadikan Islamisasi ilmu pengetahuan untuk
menyongsong renaissance Islam.2 Hal ini dilakukan agar mampu membawa ilmu
pengetahuan dilihat dan dikaji melalui kacamata Islam.

Sosok Al-Ghazali sebagai seorang pendidik dengan metodologi di bidang
pendidikan sangat relevan sebagai upaya berbenah diri menuju kebangkitan. Paradigma
Al-Ghazali di bidang pendidikan dapat menjadi inspirasi untuk memulainya.
Integritasnya sebagai seorang praktisi pendidikan mampu mendorong banyak pihak
untuk mengkaji pemikirannya tentang pendidikan. Menurut Umaruddin, masa kejayaan
dunia pendidikan Islam terjadi pada zaman Al-Ghazali3. Saat itu pemerintahan dipimpin
oleh Bani Saljuk dan banyak lahir tokoh muslim terkemuka saat itu, seperti Umar
Khayam, Nizam Al-Mulk, dan lain sebagainya. Pada masa itu berdiri sebuah madarasah
beraliran sunni yang dipelopori oleh Nizam al-Mulk sehingga dikenal dengan sebutan
madrasah nidzamiyyah. Madrasah ini memiliki cabang yang tersebar di kota besar
kekuasaan Islam, salah satunya Baghdad.*

Dari uraian di atas artikel ini mencoba untuk meninjau kembali arah pendidikan
nasional di Indonesia dari sudut landasan konseptual Al-Ghazali. Alasan utama dalam
pemilihan landasan ini ditengarai karena konvensi yang dipahami oleh masyarakat
Indonesia tentang pendidikan hanya berpijak pada pandangan transfer pengetahuan
dari guru ke murid. Melalui landasan konseptual yang ditawarkan oleh Al-Ghazali dalam
hal pendidikan, bahwa untuk mencapai hasil maksimal dalam menjalankan dunia
pendidikan seharusnya mampu membawa ke arah perubahan sikap individual yang
berorientasi pada pemurinian fondasi utama bahwa religiusitas menjadi pemompa
utamanya.

2. Metodologi Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan pendekatan
kualitatif. Penulis berusaha dan berupaya untuk mengumpulkan data-data kepustakaan
yang berkaitan dengan paradigma dan konsep pendidikan Islam Al-Ghazali dalam

2 Syahraini Tambak, “Pemikiran Pendidikan Al-Ghazali,” Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan Illmu
Pengetahuan 8,no. 1 (2011): 73-87.

3 Muhammad Umaruddin, The Ethical Philosophy of Al-Ghazzali (Adam Publishers, 1996), 22.

4 M. Yunus, Sejarah Pendidikan Islam (Jakarta: Badan Litbang PGI, 1990), 73.

48 | Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021



Khoirotul Ni'amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali,

berbagai aspek pendidikan, yaitu tujuan pendidikan, etika murid dan guru, kurikulum
dan metode pendidikan yang diperkaya dari beberapa sumber akademik baik dari buku,
artikel ilmiah, kajian terdahulu maupun tulisan ilmiah lain yang berkaitan dengan topik
artikel ini. Langkah ini digunakan untuk menambah fleksibilatas tawaran paradigma
pendidikan al-Ghazali yang akan dikontekstualisasikan sekaligus menambah wawasan
empirik yang lebih luas dalam pendidikan di Indonesia.

3. Hasil dan Pembahasan

3.1. Biografi Singkat Al-Ghazali

Nama lengkapanya adalah Abu Hamid Muhammad bin Muhammad At-Thusi Al-Ghazali
atau dikenal dalam dunia Islam dengan nama Imam Al- Ghazali dan lahir di Thus,
Khurasan pada tahun 450 H. Ia pun wafat di negeri kelahirannya pada tahun 505 H>.
Imam Ghazali sangat masyhur sebagai seorang yang ahli ilmu fiqih dan kalam, juga
terkenal sebagi filosof dan sufi pembaharu Islam. Al-Ghazali juga terkenal sebagai
seorang tokoh pendidik akhlak dan moral berdasarkan Islam. Sehingga dengan luasnya
ilmu yang ia miliki dan pembelaannya terhadap isalm, ia mendapat gelar “hujjatul
Islam” .6

Ayahnya terkenal sebagai seorang miskin yang sholeh. Pekerjaannya sebagai
pemintal benang dari bulu (wool/shuf). Ayah Al-Ghazali di samping rajin dalam bekerja,
beliau sering hadir ke pengajian-pengajian Islam yang banyak berbicara tentang fiqih.
Hingga pada suatu hari ia menangis sejadi-jadinya saat mendengarkan kajian Islam dan
memohon kepada Alloh kiranya keturunanya dijadikan ahli fiqih. Terkabullah doanya
hingga lahir Al-Ghazali sebagai seorang ahli agama, ahli figih dan tasawuf serta banyak
menasehati masyarakat dengan keislaman.”

Saat usia anak-anak, Al-Ghazali dikenal sebagai seorang anak yang gemar belajar
dan telah banyak menuntut ilmu dengan beberapa guru dan ulama di kota kelahirannya.
Dengan kegemaran mencari ilmu Al-Ghazali menyusuri dalamnya samudera keilmuan
[slam dengan cara menimba ilmu dari beberapa ulama di luar tanah kelahirannya.
Dalam proses belajar ilmu hukum (Fiqih, baik ushul maupun qawaid) ia menimba ilmu
pada ulama masyhur yakni Ahmad Ibnu Muhammad Al Radzkani. Dengan semangat
tinggi dalam menimba ilmu, Al-Ghazali meneruskan perjuangannya untuk lebih
mendalami beberapa ilmu agama. Hal ini bisa dilihat dari jerih payahnya ketika
menimba ilmu kemudian ia dianggap sebagai murid kesayangan dari ulama terkenal
yakni Imam Al-Haramain al-Juwaini. Darinya ia belajar banyak tentang ilmu-ilmu
lingkup ushuluddin, manthigq, serta ilmu-ilmu alam8. Alasan utama ia dianggap sebagai
murid kesayangan gurunya tersebut disinyalir karena kecerdasan yang dibarengi
dengan semanagat tinggi dalam medalami samudera ilmu-ilmu agama Islam.

Dengan semangatnya yang tinggi itu menjadikan Al-Ghazali diberikan apresiasi
oleh sang guru “Al-Juwaini”, juga dikagumi oleh banyak ulama yang hidup satu masa
dengannya saat itu. Selepas sang guru wafat, Al-Ghazali berkelana untuk menimba ilmu
di tempat lain untuk menyelami samudra dan khazanah keilmuan Islam ke sebuah kota
bernama Al-Askari yang tidak jauh dari tempat awal ia melabuhkan dirinya, Nizabur. Di
tempat ini ia bertemu dengan Wazir Nizamul Mulk yang merupakan murid dari Sultan
Malik Al-Saljuqi dan bertemu dengan beberapa ulama lainnya. Dalam kurun waktu yang
sama, mereka menyepakati untuk mengadakan tukar pikiran (munadzaroh) dan diskusi

5 Achmad Sunarno, Ayyuhal Waladu Muhibbu Terj. (Surabaya: Mutiara [lmu, 2014), 46.

6 Abidin Ibnu Rusn and Kamdani, Pemikiran Al-Ghazali Tentang Pendidikan (Pustaka Pelajar, 1998).
7 Sunarno, Ayyuhal Waladu Muhibbu Terj.

8 A Syahdani, Filsafat Umum (Bandung: Pustaka Setia, 1997).

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021 | 49



Khoirotul Ni'amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali

ilmiah dengan Al-Ghazali. Melalui diskusi inilah terjadi perdebatan-perdebatan
munadzarah di antara mereka dan tampaklah keunggulan dan kelebihan Al-Ghazali,
hingga para ulama pada masa itu mengakui keluasan ilmu beliau dan memberi gelar Al-
Ghazali sebagai “Fuhuhul Iraq”.?

Keluasan ilmu dan kefaggihannya dalam filsafat, pada tahun 484 H
mengantarkan Al-Ghazali sebagai Guru Besar (Profesor) di Madrasah Nizamul Mulk,
yaitu sebuah perguruan tinggi di Baghdad. Di sana Al-Ghazali sangat dicintai, disegani,
dan dihormati karena keluasan ilmunya dan kehalusan bahasanya. Setelah empat tahun
mendedikasikan ilmu di Madrasah ini, kemudian muncullah dalam jiwa Ghazali
keinginan zuhud dari kehidupan duniawi.10 Lalu ia tinggalkan jabatannya sebagai Guru
Besar di madrasah tersebut sebab keinginannya untuk hidup uzlah (menyendiri). Pada
tahun 488 H Ghazali berangkat ke Mekkah untuk menjalakan ibadah haji kedua kalinya
lalu menuju perjalanan ke Damaskus dan menyepikan diri dari kemasyghulan
duniawi.ll

Pasca menyepikan diri, terbitlah karya besar Al-Ghazali yang dipakai oleh
seluruh dunia Islam hingga kini, 2 yakni “lhya’ Ulumuddin”. Ada satu yang unik dari Al-
Ghazali yaitu rasa cinta dan perhatian yang teramat besar kepada pendidikan moral,
akhlak dan ilmu pengetahuan. Sehingga dipastikan bahwa Al-Ghazali merupakan ulama
dan pemikir besar Islam yang fokus pada fisafat kemanusiaan yang memiliki berbagai
kejeniusan ilmu dan karya yang banyak.

Diantaranya karya-karya imam Al-Ghazali adalah Al-Baasiith, Al-Wasiith, Al-
Wajiiz, Al-Khulashah, Thya “ulumuddin, Al-Mushtasfaa, Al-Mankhuul, Al-Muntahal,
Tahafutul-Falasifah, Mihakkun-Nahzar, Mi'yaarul “ilmi, Al-Maqaashid, Ayyuhal-
Waladul-Muhibb, Almadlun bihi ala ghoiri ahlihi, Misykatul Anwar, Al-Mungidz
minadldlolal, Haqiqatul-Qaulani, Yaquutut-Ta'wiil, Asrori Ilmiddin, Minhaajul-Abidiin,
Addurarul-Faakhirah, Al-Niisu fil Wahdah, Al-Qurbah Ilallah, Akhlakqul Abror wan
najah minal asyrar, Bidayatul Hidayah, Jawahirul-Qura’an, Al Arba’iin, Al- Maqasidul
Asnaa, Mizaanul-amal, Qisthasul-Mustaqiim, Attafriqoh, dan puluhan lagi karya-karta
lainnya.13
3.2. Konstruksi Pendidikan
Al-Ghazali dalam mengeluarkan pendapatnya maupun karyanya selalu bersandar pada
Al-Quran, Al-Hadits, dan terkadang menggunakan qoul sahabat. Dalam konteks mencari
ilmu dan pendidikan, Al-Ghazali dalam kitabnya “lhya Ulumuddin” selalu didasarkan
pada Al-Quran dan hadits nabi.

Menurut Al-Ghazali, pendidikan ialah proses menghilangkan akhlah tercela dan
menanamkan ahlak yang baik. Oleh karenanya, pendidikan adalah proses kegitan yang
tersistem agar melahirkan perbaikan yang progresif pada akhlak manusial4.
Pendidikan adalah proses mencari ilmu. Menilik isi kitab ihya’ jilid 1, “ayat 80 QS. Al-
Qashash ini menjelaskan bahwa tingginya kedudukan di akhirat, diketahui dengan ilmu
pengetahuan”. Al-Ghazali dalam bab ‘kelebihan ilmu’ dengan jelas menyampaikan

9 Syahdani.

10 Margareth Smith and Amroeni Drajat, Pemikiran Dan Doktrin Mistis Imam Al-Ghazali (Riora Cipta,
2000).

11 Maragustam Siregar, “Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter,” Yogyakarta:
Pascasarjana FITK UIN Sunan Kalijaga, 2018, 152.

12 A Mudjab Mahali, “Pembinaan Moral Di Mata Al-Ghazali,” Yogyakarta: BPFE 137 (1984).

13 Sunarno, Ayyuhal Waladu Muhibbu Terj.

14 Siregar, “Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter.”

50 | Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021



Khoirotul Ni'amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali,

bahwa orang yang berilmu mendapatkan derajat dan tempat yang paling terhormat di
banding dengan makhluk lain di langit maupun bumi.1>

Pendidikan Islam menurut Al-Ghazali adalah mengupayakan membentuk
manusia paripurna dunia akhirat. Ini akan terjadi bila mana ilmu dalam pendidikan
dicari dan diamalkan fadilah-fadilahnya sehingga membuatnya lebih dekat dengan
Tuhannya dan tercapailah kebahagiaan hidup dunia akherat.1® Corak pendidikan Al-
Ghazali mengarah pada sifat sufistik dan bersifat rohaniah.1? Seperti halnya analogi
gerakan sentripetal, yaitu pendidikan adalah gerakan mendekatkan diri pada inti dalam
hal ini adalah Alloh SWT. Corak karakter pendidikan Al-Ghazali lebih menekankan pada
pembangunan-pembangunan moralitas akhlak Islam. Menurut Maragustam, hal ini
disebabkan oleh ajaran taswufnya yang memandang dunia bukanlah hal yang harus
dikejar, sedang maut dapat memutuskan kenikmatannya setiap saat. Merujuk pada arah
pendidikan Al-Ghazali, dalam ihya’ ulumuddin jilid 1, Al-Ghazali menukil kata-kata Ali
bin Abi Thalib ra. Yang mana mengatakan bahwa “ilmu adalah lebih baik daripada harta.
IImu menjaja engkau dan engkau menjaga harta. Harta itu berkurang apabila
dibelanjakan dan ilmu itu bertambah jika dibelanjakan.”18

Hakikat tujuan mencari ilmu bukan hanya sebatas mencerdaskan pikiran, namun
juga sebagai upaya mengarahkan dan membimbing hati untuk menghadap ilahi. Oleh
karenanya disebutkan dalam kitab kitab Ayyuhal Walad, bahwa inti sari Imu dan
pendidikan adalah mengerti taat dan ibadah kepada Alloh.1? Di samping itu Ghazali juga
menekankan keseimbangan ilmu pengetahuan yang ditujukan untuk mendekatkan diri
kepada Alloh “mempelajarai ilmu dunia dengan tujuan hanya untuk memperlancar
perintah Alloh, dan mempelajari ilmu akherat yang dapat menyelamatkan dirimu dari
mara bahaya dan siksa api neraka.”?? Semua ilmu yang di dapatkan adalah sebagai bekal
untuk mendekatkan diri kepada Alloh.

Tujuan pendidikan mengarahkan pada bangunan kehidupan manusia agar
senantiasa berakhlak baik, hidup dengan terus mencari ilmu untuk mendekatkan diri
kepada Alloh dan taat beribadah kepada Alloh. “Sasaran Pendidikan adalah
kesempurnaan insani di dunia dan di akhirat. Manusia akan sampai pada tingkat
kesempurnaan itu hanya dengan menguasai sifat keutamaan melalui jalur ilmu.
Keutamaan itulah yang akan membuat ia Bahagia di dunia dan mendekatkan diri kepada
Allah, sehingga ia akan menjadi Bahagia di akhirat kelak”?! Dapat kita lihat dari
ungkapan Ghazali tersebut bahwa tujuan pendidikan menurutnya ada dua yaitu
pertama, tercapainya manusia yang taat beribadah kepada Allah, dan kedua tercapainya
kebahagiaan dunia akhirat.

3.3. Pendidikan dan Ilmu yang Bermanfaat

Di dalam aspek maupun konteks pendidikan, guru dan murid adalah satu hal yang tidak
boleh dipisahkan. Al-Ghazali memberikan tempat terhormat terhadap profesi sebagai
seorang guru. la banyak mengambil dasar dari sumber Al-Quran maupun Hadits sebagai
penguat argumentasinya bahwa profesi sebagai guru adalah tugas yang paling utama
dan teramat mulia. Guru bagi Al-Ghazali disamakan dengan matahari yang menyinarkan

15 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin (Terjemahan), n.d., 39.

16 Siregar, “Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter.”
17 Siregar.

18 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin (Terjemahan).

19 Sunarno, Ayyuhal Waladu Muhibbu Terj.

20 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin (Terjemahan).

21 Al-Ghazali.

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021 | 51



Khoirotul Ni'amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali

cahayanya kepada yang lain (murid).22 Bahkan dalam kitab Thya’ Al-Ghazali telah
menyejajarkan guru dengan para nabi. Dan ini merupakan keadaan yang semulia-
mulianya.

[Imu yang berkah akan didapat dengan adanya guru yang mampu membimbing
muridnya ke jalan Alloh. Adapun syarat seorang guru menurut Al-Ghazali adalah ia
hendaknya alim dan berilmu, tidak hubbub dunya (cinta dunia), tidak berambisi dalam
suatu kedudukan, jalur nasab keilmuannya berurutan hingga Rosululloh, seorang guru
hendaknya melatih diri agar lebih baik dlam hal apapun karena ia adalah uswah bagi
muridnya, sedikit makan, minum, sedikit bicara, melakukan banyak amalan dan ibadah
(sholat, sedekah, puasa), berakhlak mulia (sabar, syukur, tawakal, rendah hati, yaqin,
dermawan, tenang hati, penyantun, jujur, malu, setia, perlahan-lahan) dan sebagainya
dalam bertingkah laku di kehidupannya.23 Seorang guru memiliki karakter berwibawa
karena menempatkan dirinya adalah sebagai contoh bagi muridnya. Formulasi guru
ideal di atas adalah sebab guru adalah salah satu sumber ilmu yang dijadikan patokan
murid.

Selanjutnya, di samping seorang guru atau pendidik, unsur penting dari
pendidikan adalah murid. Hal ini menurut Al-Ghazali karena pendidikan adalah proses
kegiatan yang membutuhkan hubungan erat (kesalingan) antara murid dan guru.24
Imam Al-Ghazali dalam kitab Ihya’, Ayyuhal Walad, Maupun Bidayatul Hidayah telah
menyampaikan nasehat-nasehat untuk pencari ilmu agar mendapatkan ilmu yang
barokah. Pencari ilmu (murid) oleh Al-Ghazali dianggap sebagai manusia yang fitrah.25
Dalam kitabnya lhya?¢ Al-Ghazali menyampaikan bahwa ada sepuluh kriteria yang
harus diupayakan oleh murid agar mampu mencapai kondisi ideal, bermoral dan
mencapai keberhasilan.

Paradigma mendasar bagi peserta didik ketika mencari ilmu adalah
membersihkan dirinya dari pemikiran-pemikiran yang mengarah pada arus
kesombongan akademik. Dengan paradigma inilah peserta didik akan menerapkan
proses pencarian ilmu dengan instrument mengedepanakan sikap open minded
terhadap segala hal. Selain itu, dalam proses mencari ilmu hendaknya peserta didik juga
menerapkan nalar berpikir sentripetal. Artinya seorang murid senantiasa mengarahkan
semua yang diperoleh ketika mencari ilmu difungsikan sebagai salah satu instrument
untuk mendekatkan diri pada Tuhan. Kedua, fondasi utama yang ditanamkan pada
seorang murid hendaknya mengurangi hubbub dunya (cinta dunia) maupun urusan-
urusan duniawi. Salah satu formulasi yang hendaknya seorang murid lakukan dalam hal
ini adalah dengan mencari ilmu di tempat yang jauh dengan rumah dan keluarga. Hal ini
sebagai upaya membentuk karakter murid di lingkungan yang baik dan merasakan
berjuang dalam mencari ilmu. Di samping itu, belajar di sekitar rumah dapat
mmpengaruhi konsentrasi dan fokus belajar sehingga akan mengurangi
kesanggupannya mengetahui hakikat-hakikat ilmu pengetahuan.

Ketiga, seorang murid dalam mencari ilmu memiliki tanggung jawab keilmuan
secara personal. Sebagai manusia yang berilmu, seorang murid tidaklah elok untuk
menyombongkan diri atas ilmunya sehingga menyepelekan gurunya. Menjadi seorang
murid adalah menyerahkan seluruh persoalannya kepada gurunya dengan keyakinan

22 Al-Ghazali.

23 Sunarno, Ayyuhal Waladu Muhibbu Terj.

24 Abuddin Nata, Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam (RajaGrafindo Persada, 2000).

25 Rizki Noura Arista, “Konsep Pendidikan Menurut Al-Ghazali Dan Relevansinya Dalam Pendidikan
Di Indonesia,” Jurnal Tawadhu 3, no. 2 (2019): 889-92.

26 Al-Ghazali, Thya’ Ulumuddin (Terjemahan).

52 | Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021



Khoirotul Ni'amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali,

bahwa nasehatnya menjadi penerang permasalahan yang dihadapinya. Termasuk dari
menyombongkan diri adalah dengan men-kotak-kotakkan guru dan tidak mau diajar
jika guru tidak terkenal dengan keahliannya. Hal inilah yang menjadi alasan Ghazali
sebagai adab yang tercela dan menjauhkan dari keberkahan ilmu pengetahuan yang
telah dicari. Ilmu pengetahuan tidak akan berkah selain dengan tawadu’ dan
mengucapkan terimakasih kepada siapa saja yang membawa ilmu kepadanya.

Keempat, sesuai dengan tujuan pendidikan yang diungkapkan oleh Al-Ghazali
bahwa segala ilmu harus mendekatkan diri kepada Alloh, hendaknya seorang murid
mendahulukan untuk mempelajari hal wajib, yaitu Al-Quran. Dengan mempelajari
Alquran sebagai sesuatu yang wajib dan harus didahulukan mampu memotivasi akan
taat beribadah serta memahami agama Islam secara dalam, sebab Al-Quran adalah
sumber primer pendidikan Islam. Langkah mempelajari ilmu pengetahuan menurut Al-
Ghazali dimulai dengan mendalami ilmu agama hingga menguasainya dengan
sempurna, lalu melangkah kepada ilmu lain sesuai tingkatan kepentingannya. Kelima,
mendalami suatu ilmu tidak dapat dilakukan secara bersamaan karena ditakutkan tidak
terfokus secara dalam dan memahami imu yang dipelajari. Berdasarkan hal tersebut
hendaknya tidak mempelajari ilmu secara serentak bersamaan, akan tetapi dilakukan
bertahap dan mempelajari yang lebih wajib. Keenam, ilmu yang sedang dipelajari
hendaknya diseleseikan terlebih dahulu hingga khatam dan melanjutkan bidang ilmu
berikutnya.

Ketujuh, seorang murid hendaknya meningkatkan semangat dan memotivasi diri
dalam mempelajari bidang ilmu yang berorientasi kepada akhirat dan mencari tahu
faktor-faktor yang menyebabkan mendapatkan ilmu yang barokah agar bisa
diaplikasikan untuk mendekatkan diri kepada Alloh. Kedelapan adalah niat dan tujuann
mencari ilmu yang berorientasi kepada akhirat juga sebagai penghias jiwa dan
menjadikan cantiknya akhlak bagi seorang murid. Terakhir nasihat yang disampaikan
Al-Ghazali untuk murid adalah dalam menapaki suatu ilmu harus memahami betul
maksud dan tujuan bidang ilmu yang telah dipelajarinya sebagai upaya agar seorang
murid mampu mengkalsifikasikan ilmu dan memprioritaskan ilmu yang diutamakan.

Karakteristik pendidikan Islam adalah pendidikan akhlak. Proses pendidikan
yang diterapkan secara interaksi konvensional antara murid dan guru adalah sebagai
upaya menjemput tujuan.Murid yang mampu menerapkan nasehat-nasehat Al-Ghazali
di atas juga ditopang dengan guru yang ‘alim akan membentuk murid memiliki akhlak
yang baik dan berorientasi pada akhirat. Hal ini tak dapat dipisahkan karena ilmu tanpa
amal adalah suatu yang tidak berarti, sedang amal tanpa ilmu takkan sampai kepada
Alloh.27
3.4. Kurikulum dan Orientasi Akhirat
Dalam Undang-undang No. 20 tahun 2013 pasal 1 ayat 19 disebutkan bahwa kurikulum
ialah seperangkat rencana dan pengaturan mengenai tujuan isi dan bahan pelajaran
serta cara yang digunakan sebagai pedoman penyelenggaraan kegiatan pembelajaran
untuk mencapai tujuan pendidikan tertentu. Mengenai kurikulum perspektif Al-Ghazali,
dapat dilihat dari pandagannya tentang ilmu pengetahuan, kemudian Al-Ghazali
mengklasifikasikan ilmu yang wajib dipelajari sesuai dengan tingkatan wajibnya dapat
dibagi menjadi dua yaitu: 28 1) Ilmu wajib ‘ain (kewajiban personal), yakni ilmu yang
wajib dipelajari oleh setiap individu. [lmu-ilmu itu ialah ilmu-ilmu agama dengan segala
jenisnya, mulai dari Alquran, ibadah-ibadah pokok, seperti: shalat, puasa, dan zakat

27 Sunarno, Ayyuhal Waladu Muhibbu Terj.
28 Al-Ghazali, Thya’ Ulumuddin (Terjemahan).

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021 | 53



Khoirotul Ni'amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali

serta mengetahui tatacara melakukan kewajiban tersebut. 2) Ilmu wajib kifayah
(kewjiban komunal) yakni ilmu yang tidak dapat ditinggalkan dalam kehidupan
masyarakat, dan dibutuhkan demi tegaknya urusan kehidupan dunia, seperti ilmu
kedokteran dan ilmu hitung. 3) Ilmu fadilah (keutamaan) bukan wajib, seperti
pendalaman lebih lanjut tentang detailnya Ilmu Hitung dan Ilmu Kedokteran yang
dipandang tidak terlalu menentukan, namun bermanfaat bagi peningkatan kekuatan.
Selain pembagian ilmu yang wajib dipelajari sesuai dengan tingkat
kewajibannnya, Imam Al-Ghazali mengklasifikasikan ilmu menurut spesifikasinya di
antaranya sebagai berikut:
1) [lmu-Ilmu Syariat Kelompok ilmu-ilmu syariat semuanya terpuji yakni:

Dalam konstruksi paradigma Al-Ghazali, sebagai pemilik metodologi
pendidikan akhlak, ilmu-ilmu syariat yang berhubungan untuk mendalami agama
adalah dihukumi baik keseluruhannya. Adapun kelompok ilmu syariat tersebuta
antara lain adalah, Ilmu ushul, yaitu ilmu yang menjadi dasar hukum umat Islam,
yaitu Kitab Allah, sunnah Rasul, ijma’, dan perkataan sahabat. Adapun Ilmu furu’ ialah
ilmu figih yakni ilmu yang berkaitan tentang kepentingan duniawi, ilmu yang
mempelajari tentang hal ihwal hati termasuk masalah etika yang baik dan yang
tercela. Dan ini berhubungan dengan persoalan- persoalan akhirat dan keridhoan
Allah terhadap manusia. selanjutnya adlah Ilmu alat yaitu ilmu yang berkaitan
dengan bagaimana membedah Alquran dan Sunnah, seperti ilmu linguistik (Bahasa)
dan ilmu nahwu. Dan yang terakhir adalah ilmu pelengkap yaitu ilmu yang berkaitan
dengan ilmu Alquran, seperti tentang artikulasi huruf dan lafaz dan ilmu qiraat.

2) Ilmu Non Syariat dibagi Al-Ghazali menjadi tiga bagian, yaitu:

Pengklasifikasian ilmu non syariah juga masih dibagi-bagi lagi secara hukum
untuk memeplajarinya. Adapun yang pertama ilmu non syariah, namun ilmu -ilmu
terpuji ialah ilmu yang tak dapat ditinggalkan dalam hidup dan kehidupan manusia
dan pergaulannya. Suatu masyarakat tidak teratur tanpa adanya orang-orang yang
menekuni ilmu itu secara khusus yang bekerja melayani anggota masyarakat. Kedua
merupakan ilmu-ilmu yang dibolehkan untuk dipelajari. Adapun kelompok ilmu
dalam hal ini adalah ilmu-ilmu budaya seperti sejarah, sastra dan syair. Ketiga yaitu
[Imu-ilmu yang tercela ialah ilmu-ilmu yang merusak pemiliknya atau orang lain.
Seperti ilmu sihir dan guna-guna termasuk cabang filsafat.

Klasifikasi ilmu di atas bahwa Orientasi terhadap akhirat sangat kentara dari
konsep kurikulum yang ditawarkan Al-Ghazali. [lmu yang berhubungan untuk
mendalami agama selalu diutamakan, sebab tujuan pendidikan yang digagasnya
adalah yang mampu mendekatkan diri kepada Alloh. Sebagaiaman disinggung di atas,
bahwa hal ini sangat dipengaruhi oleh sufismenya. Corak metode pengajaran Al-
Ghazali adalah menekankan pada pembersihan jiwa dengan taat beribadah.
Pendidikan Islam lah yang mampu mengarahkan untuk taqorrub kepada Alloh.

Seorang murid adalah makhluk yang mampu tumbuh dan berkembang sesuai
dengan fitrah usianya. Jasmni dan rohaniahnya untuk menerima pelajaran akan lebih
merasuk ke dalam jiwanya bilamana materi keilmuan dan metode yang digunakan
sesuai dengan usianya. Meskipun demikian, secara umum Al-Ghazali tidak secara
lugas menawarkan dan mengemukakan metode dalam proses pengajaran, tetapi
Imam Ghazali menaruh perhatian lebih dalam pengajaran agama Islam untuk anak-
anak. Keteladanan menjadi salah satu metode terpenting dalam roses penddikan
anak. Hal ini disampaikan Al-Ghazali bahwa pendidikan adalah kegiatan yang

54 | Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021



Khoirotul Ni'amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali,

memerlukan hubungan erat antara murid dan guru2?. Di samping itu, habituasi
positif dan mumarosah hal-hal baik juga merupakan metode penting dalam
pendidikan. Al-Ghazali. Seperti penjelasan Al-Ghazali Dalam Riyadlat al-Nafs,
bilamana anak dibiasakan dengan berbagai hal baik dan juga dididik dengan cara
yang baik, maka mereka akan tumbuh dalam lingkungan yang baik dan akan
mendapatkan kebahagian dunia akhirat (Abd. Rachman Assegaf, 2013).

Oleh Imam Ghzali belajar ilmu agama harus dimulai sejak kecil. Teknis dalam
pengajarannya adalah dengan metode hafalan. Anak-anak dididik dengan menghafal
dasar agama Islam. Kemudian sesuai perkembangan usia dan kognitif anak, cara
mendidiknya dilanjutkan dengan pemberian penjelasan pada suatu materi. Dengan
metode ini, peserta didik diajak untuk memahami kandungan materi dengan
diberikan gambaran dan argumen rasional. Teknis pengajaran semacam ini dirasa Al-
Ghazali belum sempurna dan harus terus diikuti dengan tindak lanjut perkembangan
secara gradual.30 Dilihat dari hal di atas, Metode pengajaran Al-Ghazali diawali
dengan menghafal, lalu memahami, kemudian memprcayai dan menrima. Argumen
rasional adalah sebagai penguat ajaran yang diterima. Dalam hal ini Al-Ghazali
memberikan nasihat kepada pendidik agar memperhatikan Kklasifikasi murid
berkaitan dengan pemilihan dan menentukan materi dan ilmu pengetahuan sesuai
dengan tingkatan kemampuan bernalarnya siswa. Kurikulum yang diformulasikan
oleh konsep pendidikan Al-Ghazali agaknya mengharapkan setiap muslim mampu
memahami agama secara dalam dan luas sehingga akhlak dan moral yang baik
mampu diterapkan dalam kehidupan bermasyarakat.31

4. Simpulan

Dari uraian di atas, urgensi pendidikan Islam saat ini sedang berada dalam situasi yang
menegangkan. Ketegangan dari gelombang globalisasi yang semakin merajalela
membuat peranan pendidikan Islam sebagai gara terdepan dalam menanggulanginya.
Salah satu paradigma pendidikan Islam yang digunakan dalam membendung arus
tersebut adalah tawaran baik konsep, metode, dan tujuan pendidikan Islam dari
perspektif al-Ghazali. Dalam pandangannya, keterkaitan pendidikan dengan agama
adalah satu kesatuan yang utuh, saling terikat, dan memiliki tujuan yang sama. Selain
itu, tawaran konseptual dan landasan filosofis dari paradigma ini berupaya untuk
mensejajarkan semangat akademik dengan spiritual. Semangat elaborasi akademik dan
tempaan spiritual ini menjadi pijakan utama dalam membangun konsep pendidikan
[slam. Dan sebagai paradigma pendidikan, hubungan dua komponen tersebut akan
menajadi navigasi dalam mencapai keberhasilan akademik-religius yang komprehensif.
Oleh karena itu, pengalaman akademik dan semangat spiritual menjadi kunci utama
dalam menempuh dunia pendidikan, sekaligus menjadi jalan mendekatkan diri kepa
Allah SWT.

5. Referensi
Al-Ghazali. Ihya’ Ulumuddin (Terjemahan), n.d.
Al-Ghazzali, Sabih Ahmad. “Al-Ghazzali’s Tahafut Al-Falasifah Incoherence of the

29 Abudin Nata, “Filsafat Pendidikan Islam [ (Jakarta; Logos Wacana Ilmu, 1997),” Paradigma
Pendidikan Islam, Kapita Selekta Pendidikan Islam, n.d.

30 Asrorun Niam Sholeh and Sulthon Fathoni, Reorientasi Pendidikan Islam: Mengurai Relevansi
Konsep Al-Ghazali Dalam Konteks Kekinian (Lembaga Studi Agama dan Sosial (Elsas), 2004).

31 & Khairunnas Primarni, Amie, Pendidikan Holistik: Format Baru Pendidikan Islam Membentuk
Karakter Paripurna (Jakarta: AMP Press, Pt Al Mawardi Prima, 2016).

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021 | 55



Khoirotul Ni'amah, Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali

Philosophers,” 1963.

Arista, Rizki Noura. “Konsep Pendidikan Menurut Al-Ghazali Dan Relevansinya Dalam
Pendidikan Di Indonesia.” Jurnal Tawadhu 3, no. 2 (2019): 883-92.

Indra, Hasbi. Pendidikan Islam Melawan Globalisasi. Ridamulia, 2005.

Mahali, A Mudjab. “Pembinaan Moral Di Mata Al-Ghazali.” Yogyakarta: BPFE 137 (1984).

Nata, Abuddin. Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam. RajaGrafindo Persada, 2000.

Nata, Abudin. “Filsafat Pendidikan Islam I (Jakarta; Logos Wacana Ilmu, 1997).”
Paradigma Pendidikan Islam, Kapita Selekta Pendidikan Islam, n.d.

Primarni, Amie, & Khairunnas. Pendidikan Holistik: Format Baru Pendidikan Islam
Membentuk Karakter Paripurna. Jakarta: AMP Press, Pt Al Mawardi Prima, 2016.

Rusn, Abidin Ibnu, and Kamdani. Pemikiran Al-Ghazali Tentang Pendidikan. Pustaka
Pelajar, 1998.

Sholeh, Asrorun Niam, and Sulthon Fathoni. Reorientasi Pendidikan Islam: Mengurai
Relevansi Konsep Al-Ghazali Dalam Konteks Kekinian. Lembaga Studi Agama dan
Sosial (Elsas), 2004.

Siregar, Maragustam. “Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter.”
Yogyakarta: Pascasarjana FITK UIN Sunan Kalijaga, 2018.

Smith, Margareth, and Amroeni Drajat. Pemikiran Dan Doktrin Mistis Imam Al-Ghazali.
Riora Cipta, 2000.

Sunarno, Achmad. Ayyuhal Waladu Muhibbu Terj. Surabaya: Mutiara Ilmu, 2014.

Syahdani, A. Filsafat Umum. Bandung: Pustaka Setia, 1997.

Tambak, Syahraini. “Pemikiran Pendidikan Al-Ghazali.” Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan
IImu Pengetahuan 8, no. 1 (2011): 73-87.

Umaruddin, Muhammad. The Ethical Philosophy of Al-Ghazzali. Adam Publishers, 1996.

Yunus, M. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Badan Litbang PGI, 1990.

56 | Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 1, June 2021



