
P-ISSN: 2809-7769 | E-ISSN: 2798-3579 

Vol. 1, No. 2, December 2021, doi: 10.14421/hjie.2021.12-10  

  
 

 
Copyright © 2021 The Author(s). Published by Heutagogia: Journal of Islamic Education. This work is licensed under a Creative 

Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License (https://creativecommons.org/licenses/by-
nc/4.0/). Non-commercial uses of the work are permitted, provided the original work is properly cited. 

 

| 201  

Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd Serta 
Relevansinya di Abad 21 
 
Irfan Hania1, Suteja2 

1Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia, 2IAIN Syekh Nurjati Cirebon, 
Indonesia 
irfanhania0@gmail.com1, ibnupakar@gmail.com2 
 

Article Info  Abstract: This paper elucidates the contrasting viewpoints of two renowned figures 
in Islamic philosophy, Al-Ghazali and Ibn Rushd, concerning the concept of the 
universe, sources of knowledge, and education. The research methodology involves a 
comprehensive literature analysis to understand the arguments and perspectives of 
both scholars. The findings reveal that Al-Ghazali leans towards prioritizing 
religiosity and Sufistic elements in education, whereas Ibn Rushd emphasizes 
rationality and intellectual growth. These approaches significantly influence 
contemporary Islamic educational paradigms, particularly in the context of 
curriculum and the role of knowledge. Limitations of this study include its confined 
scope to the two figures and a lack of empirical data. Future research should involve 
empirical studies to comprehend the implementation and impact of these 
perspectives in contemporary Islamic education. This study holds significant 
implications for educational policymakers, curriculum designers, and educators 
involved in Islamic. 

Abstrak: Tulisan ini memaparkan perbedaan pandangan dua tokoh terkenal dalam 
filsafat Islam, Al-Ghazali dan Ibn Rusyd, terhadap konsep alam semesta, sumber 
pengetahuan, dan pendidikan. Metodologi penelitian ini melibatkan analisis 
literatur yang mendalam untuk memahami argumen dan perspektif kedua tokoh 
ini. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Ghazali cenderung memprioritaskan 
keberagamaan dan sufistik dalam pendidikan, sementara Ibn Rusyd menekankan 
rasionalitas dan pertumbuhan intelektual. Kedua pendekatan ini mempengaruhi 
paradigma pendidikan Islam kontemporer, khususnya dalam konteks kurikulum 
dan peran pengetahuan. Limitasi dari penelitian ini melibatkan ruang lingkup studi 
yang terbatas pada dua tokoh dan kurangnya data empiris. Untuk penelitian 
selanjutnya, disarankan adanya kajian empiris untuk memahami implementasi dan 
dampak dari perspektif ini dalam pendidikan Islam kontemporer. Penelitian ini 
berdampak penting pada pembuat kebijakan pendidikan, desainer kurikulum, dan 
edukator yang terlibat dalam pendidikan Islam. 

Received: 
22-11-2021 
Revised: 
30-11-2021 
Approved: 
10-12-2021 

 

Keywords: 

Pendidikan Islam, 
Al-Ghazali, Ibn 
Rusyd, Relevansi 
Abad-21 

 

  

1. Pendahuluan 
Kehadiran konsep pendidikan Islam saat ini sangat diharapkan mampu memberikan 
solusi bagi ummat Islam yang sedang berupaya keras mempertahankan jati dirinya di 
tengah-tengah derasnya globalisasi yang digagas oleh Barat.1 Hegemoni Barat 
belakangan ini sangat terasa sekali dampaknya dalam pergeseran nilai di seluruh aspek 
kehidupan, termasuk sistem pendidikan ummat Islam. Para pelajar muslim sudah 
merubah orientasi pembelajaran yang sangat kental dengan spiritualitas dan nilai-nilai 
ibadah menjadi pembelajaran yang berorientasi duniawi semata.  Capaian pembelajaran 
mengutamakan pembinaan dan penguasaan pengetahuan yang jauh dari nilai-nilai moral 
dan kemanusiaan. Di sisi lain, lembaga pendidikan persekolahan (sekolah dan madrasah) 

 
1 Muhammad Tholhah Hasan, Dinamika Pemikiran Tentang Pendidikan Islam, Lantabora (Jakarta, 

2006). 

mailto:irfanhania0@gmail.com
mailto:ibnupakar@gmail.com


  

202 | Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 1, No 2, December 2021 

Irfan Hania, Suteja, Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd 

lebih konsen menjadikan para lulusannya sebagai tenaga terampil (skilled labour) yang 
siap melakukan aktivitas-aktivitas robotis-mekanis di dunia kerja. Globalisasi telah 
menghasilkan mahakarya yang disebut dehumanisasi di dunia pendidikan umat Islam.2 

Islam mempunyai banyak tokoh yang memiliki pengaruh besar dalam 
perkembangan dunia melalui pemikiran dan karya-karyanya, di antara tokoh-tokoh 
tersebut yaitu Al-Ghazali dan Ibn Rusyd. Kedua pemikir ini sangat berpengaruh terhadap 
Islam. Al-Ghazali selain dikenal sebagai seorang filsuf juga dikenal dengan sebutan 
hujjatul Islam karena dianggap telah melakukan “pembangunan agama” Islam. Dari 
sekian banyak karya-karya yang dibuat selain Ihya Ulumuddin yaitu Tahafutut al-
Falasifah yang di dalamnya berisi kritikan atas filosof-filosof seperti Al-Farabi dan Ibn 
Sina karena pemikirannya dianggap bertentangan dengan ajaran agama Islam.3 
Sedangkan Ibn Rusyd lebih memusatkan perhatian pada bidang filsafat, keagamaan dan 
cabang ilmu pengetahuan. Ibn Rusyd adalah filosuf yang berhasil berkontribusi besar 
pada orang-orang Barat.4 Ibn Rusyd juga mengarang kitab Tahafutut Tahafut yang 
berisikan sanggahan atas kritik kitab Tahafutul Falasifah karya Al-Ghozali.5 Perbedaan 
pemikiran terkait pandangan tentang filsafat dari kedua tokoh besar Islam tersebut 
tentunya menjadi perhatian dunia inlektual baik yang bercorak Timur maupun Barat. 
Dari corak perbedaan pendekatan pemikirian kedua tokoh besar Islam tersebut tak ayal 
menjadi bahan perdebatan. Al-Ghazali dengan pendekatan sufistiknya dan Ibn Rusyd 
dengan integrase Islam dan filsafatnya.6 

Penelitian-penelitan sebelumnya banyak memuat pemikiran Al-Ghazali yang 
dijadikan sebagai landasan konsep pendidikan Islam, di antaranya adalah penelitian dari 
Ni’amah7 dan Putra8. Kemudian, penelitian-penelitan yang memaparkan konsep 
pendidikan Islam perspektif Ibn Rusyd juga sudah banyak dilakukan, salah satunya 
adalah penelitian yang dilakukan oleh Wahid. Wahid menguraikan bahwasanya konsep 
ilmu pengetahuan menurut Ibn Rusyd memiliki implikasi nyata terhadap pengembangan 
pendidikan islam9. Namun di antara penelitian-penelitian yang sudah dilakukan itu 
belum menguraikan bagaimana relevensinya konsep ilmu pengetahuan dan pendidikan 
Islam dari kedua tokoh besar Islam ini dalam menghadapi tantangan serta dekadensi 
norma dan moral akibat globalisasi di abad 21. 

Tulisan ini diasumsikan pada perbedaan pandangan tentang pemikiran al-Ghazali 
yang cenderung sufistik10 dan Ibn Rushd dengan kecenderungannya pada rasionalitas11, 

 
2 Sulaeman Ibrahim, Pendidikan Sebagai Imperialisme Dalam Merombak Pola Pikir Intelektualisme 

Muslim (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000). 
3 Akhmad Sodiq, Epistimologi Islam Argumen Al-Ghazali Atas Superioritas Ilmu Ma‟rifat (Jakarta: 

Kencana, 2017). 
4 Fahruddin Ali Sabri Fahruddin Ali Sabri, “Ibn Rusyd Dan Metode Ijtihâd-Nya Dalam Kitab Bidâyat Al-

Mujtahid,” AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 5, no. 2 (2012): 183–98, 
http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/alihkam/article/download/289/280. 

5 Muhammad Bahrul Afif, “Menelaah Pemikiran Ibnu Rusyd Dalam Kitab Fasl Al-Maqal Fi Ma Baina Al-
Hikmah Wa Al-Syari’ah Min Al-Ittisal,” El-Afkar 8, no. 2 (2019): 1–24. 

6 Abdul Wahid, Konsep Ilmu Pengetahuan Menurut Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd Serta Implikasinya 
Terhadap Dunia Pendidikan Di Zaman Modern (Malang: UIN Maulana Malik Ibrahim, 2014). 

7 Khoirotul Ni’amah, “Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali,” Heutagogia: Journal of 
Islamic Education 1, no. 1 (2021): 59–71, http://202.0.92.5/tarbiyah/HJIE/article/view/3934. 

8 Ary Antony Putra, “Konsep Pendidikan Agama Islam Perspektif Imam Al-Ghazali,” Jurnal Pendidikan 
Agama Islam Al-Thariqah 1, no. 1 (2017): 41–54, doi:10.25299/althariqah.2016.vol 1(1).617. 

9 Wahid, Konsep Ilmu Pengetahuan Menurut Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd Serta Implikasinya Terhadap 
Dunia Pendidikan Di Zaman Modern. 

10 Khudori Soleh, Filsafat Islam Dari Klasik Hingga Kontemporer (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2016). 
11 Amin Abdullah, Averroisme: Dimensi-Dimensi Pemikiran Ibn Rusyd (Bildung, 2018). 



  

  Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 1, No 2, December 2021 | 203 
 

Irfan Hania, Suteja, Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd 
 

memberi indikasi terkait konsep pendidikan islam yang berbeda. Menarik kiranya 
mengkaji pemikiran kedua tokoh besar Islam mulai dari kontradiksi sampai sintesis 
pemikiran keduanya, terlebih pendidikan Islam. Mengingat pemikiran kedua tokoh ini 
banyak memberikan sumbangsih pemikiran dunia di era keemasan peradaban Islam 
sekitar abad pertengahan masehi. Tetapi, masih memiliki relevansi di masa sekarang dan 
yang akan datang. 

2. Metode Penelitian 
Penelitian ini adalah sebuah studi berbasis pustaka dengan pendekatan kualitatif. 
Tujuannya adalah untuk mendalami pemikiran Al-Ghazali dan Ibn Rusyd dalam bidang 
pendidikan. Proses ini melibatkan serangkaian prosedur yang dimulai dari identifikasi 
topik, kemudian diikuti oleh pengumpulan data dari berbagai sumber primer dan 
sekunder, termasuk buku-buku, artikel ilmiah, dan kajian-kajian sebelumnya. Dalam hal 
alat dan teknologi, penelitian ini utamanya memanfaatkan basis data elektronik dan 
perangkat lunak analisis teks untuk pengelolaan data. Metode analisis data yang 
digunakan adalah analisis konten. Keandalan dan validitas penelitian ini dijamin melalui 
langkah-langkah verifikasi dan triangulasi. Verifikasi data dilakukan dengan 
membandingkan temuan dari berbagai sumber, sedangkan triangulasi membantu dalam 
memvalidasi keakuratan data dengan membandingkannya dengan kajian-kajian lain 
yang relevan. 

3. Hasil dan Pembahasan 
3.1. Polemik Kontradiksi Pemikiran Al-Ghozali dengan Ibn Rusyd 
Penulis telah menyinggung tentang kritik Al-Ghazali kepada pemikiran para filosof Islam, 
terkhusus Ibn Sina dan Al-Farabi. Al-Ghazali menganggap banyak pemikiran yang tidak 
memiliki kesesuaian dengan ajaran Islam, salah satunya adalah alam tak berwujud.12 Tak 
ayal Al-Ghazali pun menilai Ibn Sina dan Al-Farabi sebagai kafir. 

Persoalan alam yang tak bermula, rupanya Aristoteles memulai pemahaman ini 
dengan mengatakan bahwa alam ini tidak bermula. Tokoh filosof Islam yang terkenal 
seperti Al-Farabi dan Ibn Sina juga mengutarakan argumentasi yang sama. Dengan tegas 
Al-Ghazali menilai bahwa hal ini tidak sesuai dengan ajaran Islam. Pendapat Al-Ghazali 
disandarkan pada Al-Qur’an yang menurutnya alam ini bersifat hudus (baru).13 

Ibn Rusyd sebagai Filsuf membantah argumentasi Al-Ghazali dengan 
menggunakan metode tafsir sufi terhadap Al-Qur’an, Ibn Rusyd menggunakan rasionya 
membantah Tahafut Al-Falasifah dengan mengungkapkan argumentasinya terkait alam 
ini qadim, bahwasanya agama dan filsafat tidak bertentangan keselarasan antara agama 
dan filsafat. Ibn Rusyd berargument bahwa pendapat kaum teolog terkait alam itu tidak 
bermula, tidak berdasarkan pada landasar syari’at yang absolut, sebab ayat yang 
menyatakan bahwa Tuhan pada mulanya berwujud sendiri, lalu menciptakan ‘alam itu 
tidak ada, Ibn Rusyd melanjutkan bahwa itu semua adalah pemahaman para teolog saja, 
sebab menurut Ibn Rusyd alam ini sebenarnya diciptakan bukan dari ketiadaaan, 
melainkan dari sebab yang sudah ada.14 Q.S Hud: 7: 

مٍ وَّكَانَ عَرْشُه iوَهُوَ   مٰوٰتِ وَالَْْرْضَ فِْ سِتَّةِ ايََّّ  ... الْيةعَلَى الْمَاۤءِ    ٗ  الَّذِيْ خَلَقَ السَّ

 
12 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf (Jakarta: Rajawali Pers, 2012). 
13 Al-Ghazali, Tahafut Al-Falasifah Kerancuan Filsafat Terj. Achmad Maimun (Yogyakarta: Forum, 

2015). 
14 Abdullah, Averroisme: Dimensi-Dimensi Pemikiran Ibn Rusyd. 



  

204 | Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 1, No 2, December 2021 

Irfan Hania, Suteja, Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd 

“Dia (Allah) yang telah menciptakan langit dan bumi dalam enam masa serta 
(sebelum itu) ʻArasy-Nya di atas air…..”15 

Kesimpulannya adalah langit dan bumi pada proses pembentukannya 
menggunakan oleh air. Lalu pada ayat lain yaitu dari Q.S Fushilat : 11 : 

مَاۤءِ وَهِيَ دُخَانٌ  i  ثَُّ   ... الْية اسْتَ وٰىٓ اِلََ السَّ
“Dia kemudian menuju ke langit dan (langit) itu masih berupa asap….”16 

Berdasarkan kedua ayat di atas, Ibn Rusyd menyimpulkan bahwa alam ini pada 
dasarnya bersifat al-qadim, sebab benda langit yang berupa air dan asap sudah terlebih 
dahulu diciptakan.17 

Selanjutnya Ibn Rusyd mengatakan, antara para teolog dan filsof terdapat 
perbedaan dalam mengartikan kata al-hudus wa al-qadim. Al-hudus menurut teolog 
berarti dari tiada itu kemudian diwujudkan/diciptakan, sedangkan bagi filsuf yaitu 
penciptaan sesungguhnya tak memiliki awal dan akhir. Adapun kata al-Qadim menurut 
teolog ialah sesuatu yang berwujud tanpa sebab, sedangkan menurut filsuf ia tidak selalu 
berarti tanpa sebab, melainkan dari sebab itulah sesuatu dapat berwujud.18 
3.2. Pemikiran Al-Ghozali tentang Pendidikan 
Siregar menuturkan pendapat Al-Ghazali tentang pendidikan Islam dalam Ni’amah 
bahwasanya pendidikan adalah sebuah upaya menjadikan insan yang paripurna di dalam 
dunia dan akhirat.19 Menurut Al-Ghazali pula manusia dapat mencapai suatu 
keparipurnaan jika selalu berusaha thalabul ‘ilmi dengan dibarengi pengamalan 
ilmunya.20  

Al-Ghazali terhadap Pendidikan secara tegas menjelaskan bahwa terdapat dua hal 
sebagai aspek utamanya; yang pertama adalah mewujudkan insan paripurna untuk 
taqarrub ilaa Allah; dan yang kedua, penyembpurnaan insana untuk mencapai 
keparipurnaan fii al-dunya wa al-akhirat. Al-Ghazali menuturkan bahwa dunia dan 
akhirat adalah hal yang paling mendasar bagi manusia, maka hendaklah manusia 
berusaha mencapai kebahagaian duniawi dan ukhrowi. Kebahagiaan duniawi dan 
ukhrowi memiliki semua kualitas yang inklusif, abadi, dan mendasar. Dengan demikian, 
aspek pada point kedua ini dapat bersinergi bahkan menyatu dengan point pertama.21 

Lebih lanjut, Muhammad Mushlih menyatakan bahwa pemikiran Rene Descartes, 
Emanuel Kant, dan lain sebagainya memiliki pengaruh besar dalam peradaban Barat 
dengan menilai bahwa akhirat hanya sebuah dogma dari Agama semata22. Tentunya hal 
ini mendegradasi Pendidikan Islam yang beroirentasi bukan hanya pada keduniawian 
saja, melainkan juga pada akhirat. 

Pendidikan juga tentunya selalu berhubungan dengan ilmu. Al-Ghazali dalam 
Ramayulis memandang al-‘Ilmu sebagai media ber-taqarrub ilaa Allah, maka ilmu 
menjadi media utama untuk manusia agar bisa sampai kepada-Nya.23 Kebahagian 

 
15 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Qur’an Kemenag in Microsoft Word Versi 2.0, n.d. 
16 Ibid. 
17 Abdullah, Averroisme: Dimensi-Dimensi Pemikiran Ibn Rusyd. 
18 Mulyadi, “Polemik Pemikiran Filsafat Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd,” Tamaddun: Jurnal Kebudayaan 

Dan Sastra Islam 8, no. 2 (2008): 154–69. 
19 Ni’amah, “Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali.” 
20 Daru Nur Dianna, “Kontribusi Filsafat Islam Terhadap Pendidikan Islam; (Studi Analisis Al-Ghazali 

Dan Ibn Rusyd),” Kalimah: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Pemikiran Islam 18, no. 1 (2020): 33–49. 
21 Mahmud, Pemikiran Pendidikan Islam (Bandung: Pustaka Setia, 2011). 
22 Dianna, “Kontribusi Filsafat Islam Terhadap Pendidikan Islam; (Studi Analisis Al-Ghazali Dan Ibn 

Rusyd).” 
23 Zulkifli Agus, “Pendidikan Islam Dalam Perspektif Antropologi,” Raudhah: Journal Tarbiyah 

Islamiyah 3, no. 2 (2018): 21–37, doi:10.18326/mdr.v8i2.201-228. 



  

  Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 1, No 2, December 2021 | 205 
 

Irfan Hania, Suteja, Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd 
 

menjadi hal yang didambakan oleh setiap manusia baik yang berupa duniawi atau pun 
ukhrowi. Kendaraan dalam menempuh kebahagiaan tak lain adalah dengan al-Ilmu. Maka 
dapat disimpulkan bahwa orientasi Pendidikan menurut Al-Ghazali yang berupa akhirat 
secara umum dapat dikatakan tujuan dari Pendidikan Islam itu sendiri.24 

Salah satu cara peserta didik dapat mencapai tujuan pendidikannya adalah 
dengan menggunakan materi Pendidikan yang tepat. Pertama, peserta didik harus 
dipersiapkan dengan seperangkat kurikulum yang akan dipelajarinya. Selain itu, 
Pendidik juga harus menggunakan strategi pengajaran yang mempromosikan 
pembelajaran yang efektif. Al-Ghazali menetapkan syarat-syarat sumber daya agama 
yang layak bagi manusia untuk menjalani kehidupan keagamaannya, seperti pendidikan 
etika dan lain-lain. Kedua, materi pendidikan harus memudahkan manusia untuk 
mempelajari ilmu-ilmu agama seperti bahasa dan tata bahasa. Ketiga, item instruksional 
yang bermanfaat bagi keberlangsungan dunia, seperti obat-obatan. Keempat, bahan ajar 
yang berkontribusi terhadap perkembangan budaya, seperti historis, karya seni berupa 
sastra, politics dan lain-lain.25 

Al-Ghazali juga mengatur bahan ajar/materi dalam urutan tingkatan-hierarkis. 
Qur'an dan studi agama seperti fiqh, ilmu hadits, merupakan tingkat pertama. Ilmu tajwid 
termasuk dalam tingkatan kedua termasuk ilmu linguistik dan tata bahasa. Ilmu fardhu 
kifayah, seperti kedokteran, matematika, dan ilmu politik, merupakan tingkatan ketiga. 
Ilmu budaya, yang mencakup sejarah dan beberapa bidang filsafat, adalah tingkat 
keempat dari sistem ini. Lebih lanjut, Al-Ghazali tidak menampik nilai mempelajari segala 
bentuk ilmu yang bermanfaat bagi umat manusia. Namun beliau berpendapat bahwa ilmu 
agama harus ditempatkan pada posisi yang paling penting disbanding ilmu-ilmu lainnya. 
3.3. Pemikiran Ibnu Rusyd tentang Pendidikan 
Pada dasarnya Ibn Rusyd tidak pernah merumuskan konsep atau pandangannya pada 
bidang Pendidikan secara khusus. Ibn Rusyd lebih banyak mengutarakan pemikirannya 
dalam bidang-bidang ilmu lain, seperti bidang kedokteran, artronomi, ilmu al-kalam dan 
teologi, kajian ilmu al-fiqh, ilmu al-nahwu, dan khususnya pada bidang kefilsafatan.  
Namun melalui banyak karya Ibn Rusyd yang sampai saat ini masih dijadikan sebagai 
referensi-referensi dalam pelbagai bidang keilmuan agaknya masih dapat ditelurusi 
pemikiran-pemikiran dari Ibn Rusyd untuk dikontruksikan terhadap bidang Pendidikan.  

Sebagaimana yang kita ketahui bersama bahwa Ibn Rusyd adalah seorang filsuf 
yang mempromosikan pertumbuhan dan kemajuan rasionalisme. Ibn Rusyd dikreditkan 
dalam catatan sejarah Barat sebagai katalis bagi negara-negara dan Dunia Barat untuk 
merangkul rasionalitas. Sulit untuk memahami seperti apa keadaan dunia Barat sebelum 
Islam datang dengan ide-pemikiran dari berbagai tokoh Islam. Kita bisa melihat kondisi 
dan keadaan ketika politik dan peradaban dunia Islam merosot, maka sains mulai 
berkembang di Barat. Karena itu, di masa lalu, jika ada orang Barat yang mempunyai 
pemikiran tentang masa depan, maka mereka dituduh dipengaruhi oleh doktrin Islam 
(yang pada waktu itu mereka sebut Muhammadism).26 

Konsep Ilmu pengetahuan menurut Ibn Rusyd adalah upaya dalam rangka untuk 
mempertemukan filsafat dengan agama. Sumber dari pengetahuan berdasarkan dua hal, 
yaitu wahyu dan realitas. Menurut Ibn Rusyd tentang pengetahuan yang bersumber dari 
wahyu inilah lahir al-‘ulum al-syari’ah (ilmu keagamaan). Adapun pengetahuan yang 
bersumber pada realitas dapat melahirkan realitas metafisik dan realitas material. 

 
24 Sodiq, Epistimologi Islam Argumen Al-Ghazali Atas Superioritas Ilmu Ma‟rifat. 
25 Muhammad As-Said, Filsafat Pendidikan Islam (Yogyakarta: Mitra Pustaka, 2011). 
26 Budhy Munawar Rachman, Ensiklopedi Nurcholis Madjid Jilid 2 Edisi Digital (Jakarta: Democracy 

Project, 2012). 



  

206 | Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 1, No 2, December 2021 

Irfan Hania, Suteja, Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd 

Realitas metafisik lahirlah filsafat, sedangkan dari realitas material lahir sains. Meskipun 
demikian, menurut Ibn Rusyd sumber dari kedua pengetahuan ini selaras dan saling 
berkaitan, sebab keduanya berasal dari Allah SWT, maka kesimpulan dari Ibn Rusyd 
adalah bahwa sesuatu yang bersumber dari Tuhan (sama) sangat tidak mungkin tidak 
selaras.27 

Lebih lanjut, sebagai seorang filosof Ibn Rusyd tentunya tidak mengesampingkan 
peran akal. Menurutnya, akal berfungsi sebagai alat untuk memahami kedua sumber 
pengetahuan tersebut. Kemudian akal juga dibagi menjadi dua; akal praktis dan akal 
teoritis. 

Ibn Rusyd membagi ilmu pengetahuan menjadi dua bagian, pertama ilmu yang 
bersifat teoritis dan kedua ilmu yang bersifat praktis. Akal nadhari (teoretis) berfungsi 
untuk mencari ilmu dan mengetahui esensi dari ilmu tanpa perlu pengamalan dalam 
kehidupan. Sedangkan akal 'amali (praktis) berfungsi sebagai penggerak untuk 
mengamalkan pengetahuan hasil dari pengolahan dan pemerolehan dari akal (nadhari) 
dalam kehidupan sehari-hari.28 Dalam konteks Pendidikan, daya talar dan pengalaman 
peserta didik sangat erat kaitannya dan memiliki pengaruh yang besar untuk 
meningkatkan pemahamannya. 

Adapun tujuan Pendidikan menurut Ibn Rusyd didasarkan pada syari’at yang 
diturunkan oleh Allah. Bahwa syari’at diturunkan guna mengatur kehidupan manusia 
terutama dalam hal perbuatan yang benar.29 Hasil pengolahan akal/rasio manusia yang 
memperoleh pengetahuan dari realitas dan wahyu seharusnya dapat menghantarkan 
manusia kepada perbuatan yang tidak melenceng dari norma dan moral yang tertuang di 
dalam syari’at sehingga manusia dapat memperoleh kebahagiaan, terlebih kebahagiaan 
di akhirat. 

Metode berfikir manusia menurut Ibn Rusyd ada tiga kategori; khitobiyah, 
jadaliyah, dan burhaniyah. Khitobiyah adalah retorika, jadaliyah adalah dialektika, dan 
tertinggi yaitu burhaniyah yaitu demonstrasi.30 Selanjutnya, Penerapannya pada metode 
belajar dalam Pendidikan disesuaikan dengan ketiga kategori ini. Sebab, tidak semua 
orang berada pada kategori burhan. Kelompok burhan bersandar pada analogi-analogi 
yang jelas dan mendalam. Kelompok jadal bersandar pada argumentasi yang bersifat 
dialektik saja, artinya tidak sampai pada analogi-analogi seperti yang diterapkan oleh 
kelompok burhan. Sedangkan kelompok khithob bertumpu pada argumentasi retorik 
yang lebih menggunakan rasa (emosi) dibanding akalnya. 

Dalam konteks materi Pendidikan, hemat penulis dalam mengkonstruksi 
pemikiran Ibn Rusyd dalam kaitannya dengan metode pembelajaran dalam Pendidikan 
yang telah penulis singgung hendaknya disesuaikan dengan cara berfikir manusia 
sebagai subjek Pendidikan. Tentunya dari cara berfikir manusia yang berbeda-beda 
inilah berinidikasi pada tingkat kesiapan yang berbeda-beda pula. 

 
3.4. Karakteristik Pendidikan di Abad 21 
Dunia telah berubah secara dramatis pada abad 21, tidak terkecuali Indonesia. Pada abad 
ini telah terjadi perubahan pemikiran yang menyebar, khususnya dalam pergerakan ilmu 
pengetahuan dan teknologi. Pola pikir abad 21 menekankan pada kemampuan siswa 

 
27 Soleh, Filsafat Islam Dari Klasik Hingga Kontemporer. 
28 Aksin Wijaya, Teori Interpretasi Al-Qur’an Ibnu Rusyd:Kritik Ideologis-Hermeneutis (Yogyakarta: 

LKiS, 2009). 
29 Abdullah, Averroisme: Dimensi-Dimensi Pemikiran Ibn Rusyd. 
30 Muhammad Iqbal, Ibn Rusyd & Averroisme (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2004). 



  

  Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 1, No 2, December 2021 | 207 
 

Irfan Hania, Suteja, Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd 
 

untuk berpikir kritis, mengintegrasikan semua pengetahuan dengan situasi kehidupan 
nyata, memahami teknologi dan informasi, komunikasi dan kolaborasi.31 
 Penelitian yang dilakukan oleh Carneiro dan Draxler mempertegas bahwasanya 
Kompetensi di abad 21 merupakan syarat yang harus disiapkan oleh para pengajar. Guru 
yang berperan sebagai fasilitator harus mendapatkan pemahaman yang lebih mendalam 
tentang kondisi yang dibutuhkan di masa depan, seperti era globalisasi, yang 
membutuhkan pengetahuan dalam diri setiap peserta didik untuk mampu bersaing.32 
 Berdasarkan proposisi di atas dapat ditarik kesimpulan bahwa pendidik 
sehasurnya dapat membuat peserta didiknya untuk berpikir secara kritis, mempunyai 
jiwa kolaboratif dan komunikatif, serta dapat mengartikan bahwa proses belajar 
dilakukan sepanjang hayat. 
3.5. Relevansi Pemikiran Al-Ghazali dan Ibn Rusyd Terhadap Pendidikan Islam di Abad 
21 
Banyak perubahan signifikan di berbagai sektor kehidupan, termasuk sosial, ekonomi, 
budaya, politik, dan pendidikan, telah terjadi di era globalisasi saat ini. Pesatnya 
perkembangan globalisasi tidak terlepas dari beberapa kemajuan di bidang teknologi 
informasi dan komunikasi, Para pemikir Islam saat ini menilai kekuasaan Barat atas 
media komunikasi dewasa ini tentunya merusak nilai-nilai agama, etika, dan moralitas. 
Kegagalan untuk menghayati cita-cita ini adalah konsekuensi dari era globalisasi. 

Di Indonesia sendiri, kemunduran pendidikan Islam terbukti dengan maraknya 
kasus-kasus remaja-dewasa yang mengalami degradasi atau dekadensi dari segi moral 
dan etika33. Serta pengetahuan masyarakat bahwa sekolah itu hanya untuk pintar, tempat 
menitipkan anak karena orang tua tidak memiliki waktu untuk menjaga dan mendidik 
anak34 merupakan indikasi bahwa Pendidikan itu hanya untuk mencapai level atau taraf 
mengetahui saja, bukan pada level atau taraf pengaplikasian dari pengetahuan itu sendiri. 

Berdasarkan problem di atas, pemikiran kedua tokoh besar Islam ini sangat 
relevan jika diterapkan pada Pendidikan di era globalisasi. Al-Ghazali dan Ibn Rusyd sejak 
dahulu sudah merancang konsep atau paradigma terkait pendidikan islam yang tertuang 
dalam berbagai karya-karyanya. Sebagaimana pemikiran Al-Ghazali yang penulis 
tuangkan di atas, bahwasanya pendidikan itu seharusnya suatu upaya pembentukan 
insan yang paripurna di dunia dan di akhirat. Artinya, pendidikan merupakan suatu alat 
untuk ber-taqarrub ilaa Allah, semuanya diperoleh dari hasil olah pikir yang tercermin 
dalam perilaku manusianya sehari-hari. Pendapat Al-Ghazali ini nampaknya tidak jauh 
berbeda dengan Ibn Rusyd. Ibn Rusyd menilai pendidikan bukan hanya sebatas 
memahami pengetahuan, tapi juga mengkonstruk pengetahuan menjadi perbuatan yang 
benar. 

Menurut al-Ghazali dan Ibnu Rusyd, selain berorientasi pada kebahagiaan dunia 
dan akhirat, tujuan pendidikan juga menciptakan peluang bagi akal agar aktif secara 
maksimal. Kematangan individu direpresentasikan dalam akal dan tindakan, yang dapat 
bermanfaat untuk masyarakat. Sebab, potensi manusia yang paling besar berupa akal dan 
pikiran harus dimatangkan, karena pendewasaan akal dan pikiran merupakan sebuah 

 
31 Ririn Sjafriani, Pendidikan Global: Menggunakan Teknologi Untuk Memperkenalkan Dunia Global 

Kepada Siswa (Kanisius: Indeks, 2011). 
32 Roberto Carnerio and Alexandra Draxler, “Education for the 21st Century: Lessons and Challenges,” 

European Journal of Education 43, no. 2 (2008): 149–60, doi:https://doi.org/10.1111/j.1465-
3435.2008.00348.x. 

33 Saiful Bahri, “Implementasi Pendidikan Karakter Dalam Mengatasi Krisis Moral Di Sekolah,” 
Ta’allum: Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 1 (2015): 57–76, doi:10.21274/taalum.2015.3.1.57-76. 

34 Wendi Rais, “Implementasi Manajemen Pendidikan Islam Dalam Konsep Manajemen Hubungan 
Masyarakat Dengan Sekolah,” Jurnal Ekonomi Dan Sosial 10, no. 1 (2019): 55–73. 



  

208 | Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 1, No 2, December 2021 

Irfan Hania, Suteja, Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd 

kemajuan, khususnya dalam bidang pendidikan yang dibutuhkan di era globalisasi 
sekarang ini. 

Sebagai akhiran dari tulisan ini, bahwa konsep pendidikan dalam kajian 
pemikiran Al-Ghazali dan Ibn Rusyd sebenarnya relative tidak jauh berbeda. Pemikiran 
keduanya sama-sama berorentasi menuju kepada Sang Khaaliq serta amaliahnya dapat 
dirasakan oleh orang-orang disekitar. Hanya saja kerangka epistemik dan sudut 
pandangnya berbeda. 

4. Simpulan 
Berdasarkan uraian di atas, peranan pendidikan Islam saat ini sangat dibutuhkan untuk 
membangkitkan gradasi norma, moral dan etika dalam diri masyarakat. Perkembangan 
globalisasi yang sangat pesat berdampak pada muda-mudi generasi penerus bangsa yang 
semakin mengalami degradasi norma, moral, etika dan beragama. Dalam rangka 
menanggulangi problematika tersebut, konsep pendidikan Islam perspekti Al-Ghazali 
dan Ibn Rusyd merupakan salah satu tawaran agar muda-mudi penerus bangsa dapat 
memfilter dirinya di tengah arus globalisasi saat ini. Konsep pendidikan Islam dari 
keduanya memiliki pandangan yang sama bahwa pendidikan memiliki keterkaitan 
dengan agama dan menjadi satu kesatuan yang utuh. Dengan demikian, orientasi 
pendidikan dari kedua tokoh besar ini adalah semangat akademik yang juga diiringi 
dengan spiritual yang tinggi, sebagai media/alat dalam rangka ber-taqarrub ilaa Allah. 

5. Referensi 
Abdullah, Amin. Averroisme: Dimensi-Dimensi Pemikiran Ibn Rusyd. Bildung, 2018. 
Afif, Muhammad Bahrul. “Menelaah Pemikiran Ibnu Rusyd Dalam Kitab Fasl Al-Maqal Fi 

Ma Baina Al-Hikmah Wa Al-Syari’ah Min Al-Ittisal.” El-Afkar 8, no. 2 (2019): 1–24. 
Agus, Zulkifli. “Pendidikan Islam Dalam Perspektif Antropologi.” Raudhah: Journal 

Tarbiyah Islamiyah 3, no. 2 (2018): 21–37. doi:10.18326/mdr.v8i2.201-228. 
Al-Ghazali. Tahafut Al-Falasifah Kerancuan Filsafat Terj. Achmad Maimun. Yogyakarta: 

Forum, 2015. 
As-Said, Muhammad. Filsafat Pendidikan Islam. Yogyakarta: Mitra Pustaka, 2011. 
Bahri, Saiful. “Implementasi Pendidikan Karakter Dalam Mengatasi Krisis Moral Di 

Sekolah.” Ta’allum: Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 1 (2015): 57–76. 
doi:10.21274/taalum.2015.3.1.57-76. 

Carnerio, Roberto, and Alexandra Draxler. “Education for the 21st Century: Lessons and 
Challenges.” European Journal of Education 43, no. 2 (2008): 149–60. 
doi:https://doi.org/10.1111/j.1465-3435.2008.00348.x. 

Dianna, Daru Nur. “Kontribusi Filsafat Islam Terhadap Pendidikan Islam; (Studi Analisis 
Al-Ghazali Dan Ibn Rusyd).” Kalimah: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Pemikiran 
Islam 18, no. 1 (2020): 33–49. 

Hasan, Muhammad Tholhah. Dinamika Pemikiran Tentang Pendidikan Islam. Lantabora. 
Jakarta, 2006. 

Ibrahim, Sulaeman. Pendidikan Sebagai Imperialisme Dalam Merombak Pola Pikir 
Intelektualisme Muslim. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000. 

Iqbal, Muhammad. Ibn Rusyd & Averroisme. Jakarta: Gaya Media Pratama, 2004. 
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an. Qur’an Kemenag in Microsoft Word Versi 2.0, n.d. 
Mahmud. Pemikiran Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka Setia, 2011. 
Mulyadi. “Polemik Pemikiran Filsafat Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd.” Tamaddun: Jurnal 

Kebudayaan Dan Sastra Islam 8, no. 2 (2008): 154–69. 
Nata, Abudin. Akhlak Tasawuf. Jakarta: Rajawali Pers, 2012. 



  

  Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 1, No 2, December 2021 | 209 
 

Irfan Hania, Suteja, Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd 
 

Ni’amah, Khoirotul. “Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali.” Heutagogia: 
Journal of Islamic Education 1, no. 1 (2021): 59–71. 
http://202.0.92.5/tarbiyah/HJIE/article/view/3934. 

Putra, Ary Antony. “Konsep Pendidikan Agama Islam Perspektif Imam Al-Ghazali.” Jurnal 
Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah 1, no. 1 (2017): 41–54. 
doi:10.25299/althariqah.2016.vol1(1).617. 

Rachman, Budhy Munawar. Ensiklopedi Nurcholis Madjid Jilid 2 Edisi Digital. Jakarta: 
Democracy Project, 2012. 

Rais, Wendi. “Implementasi Manajemen Pendidikan Islam Dalam Konsep Manajemen 
Hubungan Masyarakat Dengan Sekolah.” Jurnal Ekonomi Dan Sosial 10, no. 1 (2019): 
55–73. 

Sabri, Fahruddin Ali Sabri Fahruddin Ali. “Ibn Rusyd Dan Metode Ijtihâd-Nya Dalam Kitab 
Bidâyat Al-Mujtahid.” AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 5, no. 2 (2012): 
183–98. 
http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/alihkam/article/download/289/280. 

Sjafriani, Ririn. Pendidikan Global: Menggunakan Teknologi Untuk Memperkenalkan Dunia 
Global Kepada Siswa. Kanisius: Indeks, 2011. 

Sodiq, Akhmad. Epistimologi Islam Argumen Al-Ghazali Atas Superioritas Ilmu Ma‟rifat. 
Jakarta: Kencana, 2017. 

Soleh, Khudori. Filsafat Islam Dari Klasik Hingga Kontemporer. Yogyakarta: Ar-Ruzz 
Media, 2016. 

Wahid, Abdul. Konsep Ilmu Pengetahuan Menurut Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd Serta 
Implikasinya Terhadap Dunia Pendidikan Di Zaman Modern. Malang: UIN Maulana 
Malik Ibrahim, 2014. 

Wijaya, Aksin. Teori Interpretasi Al-Qur’an Ibnu Rusyd:Kritik Ideologis-Hermeneutis. 
Yogyakarta: LKiS, 2009. 

 
 


