HEUTAGOGIA

JOURNAL OF ISLAMIC EDUCATION

P-ISSN: 2809-7769 | E-ISSN: 2798-3579

Vol. 1, No. 2, December 2021, doi: 10.14421/hjie.2021.12-10

Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd Serta
Relevansinya di Abad 21

Irfan Hania?, Suteja2
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia, 2IAIN Syekh Nurjati Cirebon,

Indonesia

irfanhania0@gmail.com?, ibnupakar@gmail.com?

Article Info

Abstract: This paper elucidates the contrasting viewpoints of two renowned figures

Received: in Islamic philosophy, Al-Ghazali and Ibn Rushd, concerning the concept of the
22-11-2021 universe, sources of knowledge, and education. The research methodology involves a
Revised: comprehensive literature analysis to understand the arguments and perspectives of
30-11-2021 both scholars. The findings reveal that Al-Ghazali leans towards prioritizing
Approved: religiosity and Sufistic elements in education, whereas Ibn Rushd emphasizes
10-12-2021 rationality and intellectual growth. These approaches significantly influence
Keywords: . . . , ,

contemporary Islamic educational paradigms, particularly in the context of
Pendidikan Islam, curriculum and the role of knowledge. Limitations of this study include its confined

Al-Ghazali, Ibn
Rusyd, Relevansi
Abad-21

scope to the two figures and a lack of empirical data. Future research should involve
empirical studies to comprehend the implementation and impact of these
perspectives in contemporary Islamic education. This study holds significant
implications for educational policymakers, curriculum designers, and educators
involved in Islamic.

3 OPEN ACCESS

Abstrak: Tulisan ini memaparkan perbedaan pandangan dua tokoh terkenal dalam
filsafat Islam, Al-Ghazali dan Ibn Rusyd, terhadap konsep alam semesta, sumber
pengetahuan, dan pendidikan. Metodologi penelitian ini melibatkan analisis
literatur yang mendalam untuk memahami argumen dan perspektif kedua tokoh
ini. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Ghazali cenderung memprioritaskan
keberagamaan dan sufistik dalam pendidikan, sementara Ibn Rusyd menekankan
rasionalitas dan pertumbuhan intelektual. Kedua pendekatan ini mempengaruhi
paradigma pendidikan Islam kontemporer, khususnya dalam konteks kurikulum
dan peran pengetahuan. Limitasi dari penelitian ini melibatkan ruang lingkup studi
yang terbatas pada dua tokoh dan kurangnya data empiris. Untuk penelitian
selanjutnya, disarankan adanya kajian empiris untuk memahami implementasi dan
dampak dari perspektif ini dalam pendidikan Islam kontemporer. Penelitian ini
berdampak penting pada pembuat kebijakan pendidikan, desainer kurikulum, dan
edukator yang terlibat dalam pendidikan Islam.

1. Pendahuluan

Kehadiran konsep pendidikan Islam saat ini sangat diharapkan mampu memberikan
solusi bagi ummat Islam yang sedang berupaya keras mempertahankan jati dirinya di
tengah-tengah derasnya globalisasi yang digagas oleh Barat.! Hegemoni Barat
belakangan ini sangat terasa sekali dampaknya dalam pergeseran nilai di seluruh aspek
kehidupan, termasuk sistem pendidikan ummat Islam. Para pelajar muslim sudah
merubah orientasi pembelajaran yang sangat kental dengan spiritualitas dan nilai-nilai
ibadah menjadi pembelajaran yang berorientasi duniawi semata. Capaian pembelajaran
mengutamakan pembinaan dan penguasaan pengetahuan yang jauh dari nilai-nilai moral

1 Muhammad Tholhah Hasan, Dinamika Pemikiran Tentang Pendidikan Islam, Lantabora (Jakarta,
2006).

Copyright © 2021 Heutagogia: Journal of Islamic Education. This work is licensed under a Creative Commons
@ o Attribution-NonComercial 4.0 International licence (https://creativecommons.org/li-censes/by-
camrm nc/4.0/). Noncommercial uses of the work are permitted, provide the original work is properly cited.

| 201


https://creativecommons.org/li-censes/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/li-censes/by-nc/4.0/
mailto:irfanhania0@gmail.com
mailto:ibnupakar@gmail.com

Irfan Hania, Suteja, Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd

dan kemanusiaan. Di sisi lain, lembaga pendidikan persekolahan (sekolah dan madrasah)
lebih konsen menjadikan para lulusannya sebagai tenaga terampil (skilled labour) yang
siap melakukan aktivitas-aktivitas robotis-mekanis di dunia kerja. Globalisasi telah
menghasilkan mahakarya yang disebut dehumanisasi di dunia pendidikan umat Islam.?

Islam mempunyai banyak tokoh yang memiliki pengaruh besar dalam
perkembangan dunia melalui pemikiran dan karya-karyanya, di antara tokoh-tokoh
tersebut yaitu Al-Ghazali dan Ibn Rusyd. Kedua pemikir ini sangat berpengaruh terhadap
[slam. Al-Ghazali selain dikenal sebagai seorang filsuf juga dikenal dengan sebutan
hujjatul Islam karena dianggap telah melakukan “pembangunan agama” Islam. Dari
sekian banyak karya-karya yang dibuat selain lhya Ulumuddin yaitu Tahafutut al-
Falasifah yang di dalamnya berisi kritikan atas filosof-filosof seperti Al-Farabi dan Ibn
Sina karena pemikirannya dianggap bertentangan dengan ajaran agama Islam.3
Sedangkan Ibn Rusyd lebih memusatkan perhatian pada bidang filsafat, keagamaan dan
cabang ilmu pengetahuan. Ibn Rusyd adalah filosuf yang berhasil berkontribusi besar
pada orang-orang Barat.# Ibn Rusyd juga mengarang kitab Tahafutut Tahafut yang
berisikan sanggahan atas kritik kitab Tahafutul Falasifah karya Al-Ghozali.> Perbedaan
pemikiran terkait pandangan tentang filsafat dari kedua tokoh besar Islam tersebut
tentunya menjadi perhatian dunia inlektual baik yang bercorak Timur maupun Barat.
Dari corak perbedaan pendekatan pemikirian kedua tokoh besar Islam tersebut tak ayal
menjadi bahan perdebatan. Al-Ghazali dengan pendekatan sufistiknya dan Ibn Rusyd
dengan integrase Islam dan filsafatnya.t

Penelitian-penelitan sebelumnya banyak memuat pemikiran Al-Ghazali yang
dijadikan sebagai landasan konsep pendidikan Islam, di antaranya adalah penelitian dari
Ni'amah? dan Putra®. Kemudian, penelitian-penelitan yang memaparkan konsep
pendidikan Islam perspektif Ibn Rusyd juga sudah banyak dilakukan, salah satunya
adalah penelitian yang dilakukan oleh Wahid. Wahid menguraikan bahwasanya konsep
ilmu pengetahuan menurut Ibn Rusyd memiliki implikasi nyata terhadap pengembangan
pendidikan islam®. Namun di antara penelitian-penelitian yang sudah dilakukan itu
belum menguraikan bagaimana relevensinya konsep ilmu pengetahuan dan pendidikan
Islam dari kedua tokoh besar Islam ini dalam menghadapi tantangan serta dekadensi
norma dan moral akibat globalisasi di abad 21.

2 Sulaeman Ibrahim, Pendidikan Sebagai Imperialisme Dalam Merombak Pola Pikir Intelektualisme
Muslim (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000).

3 Akhmad Sodiq, Epistimologi Islam Argumen Al-Ghazali Atas Superioritas IImu Ma"rifat (Jakarta:
Kencana, 2017).

4 Fahruddin Ali Sabri Fahruddin Ali Sabri, “Ibn Rusyd Dan Metode Ijtihad-Nya Dalam Kitab Bidayat Al-
Mujtahid,” AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 5, no. 2 (2012): 183-98,
http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/alihkam/article/download/289/280.

5 Muhammad Bahrul Afif, “Menelaah Pemikiran Ibnu Rusyd Dalam Kitab Fasl Al-Maqal Fi Ma Baina Al-
Hikmah Wa Al-Syari’ah Min Al-Ittisal,” El-Afkar 8, no. 2 (2019): 1-24.

6 Abdul Wahid, Konsep Ilmu Pengetahuan Menurut Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd Serta Implikasinya
Terhadap Dunia Pendidikan Di Zaman Modern (Malang: UIN Maulana Malik Ibrahim, 2014).

7 Khoirotul Ni'amah, “Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali,” Heutagogia: Journal of
Islamic Education 1,no.1 (2021): 59-71, http://202.0.92.5 /tarbiyah/H]JIE /article/view/3934.

8 Ary Antony Putra, “Konsep Pendidikan Agama Islam Perspektif Imam Al-Ghazali,” Jurnal Pendidikan
Agama Islam Al-Tharigah 1, no. 1 (2017): 41-54, doi:10.25299 /althariqah.2016.vol 1(1).617.

9 Wahid, Konsep IImu Pengetahuan Menurut Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd Serta Implikasinya Terhadap
Dunia Pendidikan Di Zaman Modern.

202 | Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 2, December 2021



Irfan Hania, Suteja, Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd

Tulisan ini diasumsikan pada perbedaan pandangan tentang pemikiran al-Ghazali
yang cenderung sufistik1? dan Ibn Rushd dengan kecenderungannya pada rasionalitas!?,
memberi indikasi terkait konsep pendidikan islam yang berbeda. Menarik kiranya
mengkaji pemikiran kedua tokoh besar Islam mulai dari kontradiksi sampai sintesis
pemikiran keduanya, terlebih pendidikan Islam. Mengingat pemikiran kedua tokoh ini
banyak memberikan sumbangsih pemikiran dunia di era keemasan peradaban Islam
sekitar abad pertengahan masehi. Tetapi, masih memiliki relevansi di masa sekarang dan
yang akan datang.

2. Metode Penelitian

Penelitian ini adalah sebuah studi berbasis pustaka dengan pendekatan kualitatif.
Tujuannya adalah untuk mendalami pemikiran Al-Ghazali dan Ibn Rusyd dalam bidang
pendidikan. Proses ini melibatkan serangkaian prosedur yang dimulai dari identifikasi
topik, kemudian diikuti oleh pengumpulan data dari berbagai sumber primer dan
sekunder, termasuk buku-buku, artikel ilmiah, dan kajian-kajian sebelumnya. Dalam hal
alat dan teknologi, penelitian ini utamanya memanfaatkan basis data elektronik dan
perangkat lunak analisis teks untuk pengelolaan data. Metode analisis data yang
digunakan adalah analisis konten. Keandalan dan validitas penelitian ini dijamin melalui
langkah-langkah verifikasi dan triangulasi. Verifikasi data dilakukan dengan
membandingkan temuan dari berbagai sumber, sedangkan triangulasi membantu dalam
memvalidasi keakuratan data dengan membandingkannya dengan kajian-kajian lain
yang relevan.

3. Hasil dan Pembahasan

3.1. Polemik Kontradiksi Pemikiran Al-Ghozali dengan Ibn Rusyd

Penulis telah menyinggung tentang kritik Al-Ghazali kepada pemikiran para filosof Islam,
terkhusus Ibn Sina dan Al-Farabi. Al-Ghazali menganggap banyak pemikiran yang tidak
memiliki kesesuaian dengan ajaran Islam, salah satunya adalah alam tak berwujud.1? Tak
ayal Al-Ghazali pun menilai Ibn Sina dan Al-Farabi sebagai kafir.

Persoalan alam yang tak bermula, rupanya Aristoteles memulai pemahaman ini
dengan mengatakan bahwa alam ini tidak bermula. Tokoh filosof Islam yang terkenal
seperti Al-Farabi dan Ibn Sina juga mengutarakan argumentasi yang sama. Dengan tegas
Al-Ghazali menilai bahwa hal ini tidak sesuai dengan ajaran Islam. Pendapat Al-Ghazali
disandarkan pada Al-Qur’an yang menurutnya alam ini bersifat hudus (baru).13

Ibn Rusyd sebagai Filsuf membantah argumentasi Al-Ghazali dengan
menggunakan metode tafsir sufi terhadap Al-Qur’an, Ibn Rusyd menggunakan rasionya
membantah Tahafut Al-Falasifah dengan mengungkapkan argumentasinya terkait alam
ini qadim, bahwasanya agama dan filsafat tidak bertentangan keselarasan antara agama
dan filsafat. Ibn Rusyd berargument bahwa pendapat kaum teolog terkait alam itu tidak
bermula, tidak berdasarkan pada landasar syari’at yang absolut, sebab ayat yang
menyatakan bahwa Tuhan pada mulanya berwujud sendiri, lalu menciptakan ‘alam itu
tidak ada, Ibn Rusyd melanjutkan bahwa itu semua adalah pemahaman para teolog saja,

10 Khudori Soleh, Filsafat Islam Dari Klasik Hingga Kontemporer (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2016).

11 Amin Abdullah, Averroisme: Dimensi-Dimensi Pemikiran Ibn Rusyd (Bildung, 2018).

12 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf (Jakarta: Rajawali Pers, 2012).

13 Al-Ghazali, Tahafut Al-Falasifah Kerancuan Filsafat Terj. Achmad Maimun (Yogyakarta: Forum,
2015).

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 2, December 2021 | 203



Irfan Hania, Suteja, Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd

sebab menurut Ibn Rusyd alam ini sebenarnya diciptakan bukan dari ketiadaaan,
melainkan dari sebab yang sudah ada.1* Q.S Hud: 7:

WY L) e Dadie 05 8 £ 1 oVl oopitd Gl el g
“Dia (Allah) yang telah menciptakan langit dan bumi dalam enam masa serta
(sebelum itu) ‘Arasy-Nya di atas air....""”
Kesimpulannya adalah langit dan bumi pada proses pembentukannya
menggunakan oleh air. Lalu pada ayat lain yaitu dari Q.S Fushilat: 11 :
NI TES IR EEA By (RS C A

“Dia kemudian menuju ke langit dan (langit) itu masih berupa asap....”"

Berdasarkan kedua ayat di atas, Ibn Rusyd menyimpulkan bahwa alam ini pada
dasarnya bersifat al-qadim, sebab benda langit yang berupa air dan asap sudah terlebih
dahulu diciptakan.1?

Selanjutnya Ibn Rusyd mengatakan, antara para teolog dan filsof terdapat
perbedaan dalam mengartikan kata al-hudus wa al-qadim. Al-hudus menurut teolog
berarti dari tiada itu kemudian diwujudkan/diciptakan, sedangkan bagi filsuf yaitu
penciptaan sesungguhnya tak memiliki awal dan akhir. Adapun kata al-Qadim menurut
teolog ialah sesuatu yang berwujud tanpa sebab, sedangkan menurut filsuf ia tidak selalu
berarti tanpa sebab, melainkan dari sebab itulah sesuatu dapat berwujud.'®
3.2. Pemikiran Al-Ghozali tentang Pendidikan
Siregar menuturkan pendapat Al-Ghazali tentang pendidikan Islam dalam Ni’amah
bahwasanya pendidikan adalah sebuah upaya menjadikan insan yang paripurna di dalam
dunia dan akhirat.l® Menurut Al-Ghazali pula manusia dapat mencapai suatu
keparipurnaan jika selalu berusaha thalabul ‘ilmi dengan dibarengi pengamalan
ilmunya.20

Al-Ghazali terhadap Pendidikan secara tegas menjelaskan bahwa terdapat dua hal
sebagai aspek utamanya; yang pertama adalah mewujudkan insan paripurna untuk
tagqarrub ilaa Allah; dan yang kedua, penyembpurnaan insana untuk mencapai
keparipurnaan fii al-dunya wa al-akhirat. Al-Ghazali menuturkan bahwa dunia dan
akhirat adalah hal yang paling mendasar bagi manusia, maka hendaklah manusia
berusaha mencapai kebahagaian duniawi dan ukhrowi. Kebahagiaan duniawi dan
ukhrowi memiliki semua kualitas yang inklusif, abadi, dan mendasar. Dengan demikian,
aspek pada point kedua ini dapat bersinergi bahkan menyatu dengan point pertama.21

Lebih lanjut, Muhammad Mushlih menyatakan bahwa pemikiran Rene Descartes,
Emanuel Kant, dan lain sebagainya memiliki pengaruh besar dalam peradaban Barat
dengan menilai bahwa akhirat hanya sebuah dogma dari Agama semata?2. Tentunya hal
ini mendegradasi Pendidikan Islam yang beroirentasi bukan hanya pada keduniawian
saja, melainkan juga pada akhirat.

14 Abdullah, Averroisme: Dimensi-Dimensi Pemikiran Ibn Rusyd.

15 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Qur'an Kemenag in Microsoft Word Versi 2.0, n.d.

16 [bid.

17 Abdullah, Averroisme: Dimensi-Dimensi Pemikiran Ibn Rusyd.

18 Mulyadi, “Polemik Pemikiran Filsafat Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd,” Tamaddun: Jurnal Kebudayaan
Dan Sastra Islam 8, no. 2 (2008): 154-69.

19 Ni'amah, “Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali.”

20 Daru Nur Dianna, “Kontribusi Filsafat Islam Terhadap Pendidikan Islam; (Studi Analisis Al-Ghazali
Dan Ibn Rusyd),” Kalimah: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Pemikiran Islam 18, no. 1 (2020): 33-49.

21 Mahmud, Pemikiran Pendidikan Islam (Bandung: Pustaka Setia, 2011).

22 Dianna, “Kontribusi Filsafat Islam Terhadap Pendidikan Islam; (Studi Analisis Al-Ghazali Dan Ibn
Rusyd).”

204 | Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 2, December 2021



Irfan Hania, Suteja, Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd

Pendidikan juga tentunya selalu berhubungan dengan ilmu. Al-Ghazali dalam
Ramayulis memandang al-llmu sebagai media ber-tagarrub ilaa Allah, maka ilmu
menjadi media utama untuk manusia agar bisa sampai kepada-Nya.23 Kebahagian
menjadi hal yang didambakan oleh setiap manusia baik yang berupa duniawi atau pun
ukhrowi. Kendaraan dalam menempuh kebahagiaan tak lain adalah dengan al-Ilmu. Maka
dapat disimpulkan bahwa orientasi Pendidikan menurut Al-Ghazali yang berupa akhirat
secara umum dapat dikatakan tujuan dari Pendidikan Islam itu sendiri.?4

Salah satu cara peserta didik dapat mencapai tujuan pendidikannya adalah
dengan menggunakan materi Pendidikan yang tepat. Pertama, peserta didik harus
dipersiapkan dengan seperangkat kurikulum yang akan dipelajarinya. Selain itu,
Pendidik juga harus menggunakan strategi pengajaran yang mempromosikan
pembelajaran yang efektif. Al-Ghazali menetapkan syarat-syarat sumber daya agama
yang layak bagi manusia untuk menjalani kehidupan keagamaannya, seperti pendidikan
etika dan lain-lain. Kedua, materi pendidikan harus memudahkan manusia untuk
mempelajari ilmu-ilmu agama seperti bahasa dan tata bahasa. Ketiga, item instruksional
yang bermanfaat bagi keberlangsungan dunia, seperti obat-obatan. Keempat, bahan ajar
yang berkontribusi terhadap perkembangan budaya, seperti historis, karya seni berupa
sastra, politics dan lain-lain.2>

Al-Ghazali juga mengatur bahan ajar/materi dalam urutan tingkatan-hierarkis.
Qur'an dan studi agama seperti figh, ilmu hadits, merupakan tingkat pertama. [lmu tajwid
termasuk dalam tingkatan kedua termasuk ilmu linguistik dan tata bahasa. Ilmu fardhu
kifayah, seperti kedokteran, matematika, dan ilmu politik, merupakan tingkatan ketiga.
[Imu budaya, yang mencakup sejarah dan beberapa bidang filsafat, adalah tingkat
keempat dari sistem ini. Lebih lanjut, Al-Ghazali tidak menampik nilai mempelajari segala
bentuk ilmu yang bermanfaat bagi umat manusia. Namun beliau berpendapat bahwa ilmu
agama harus ditempatkan pada posisi yang paling penting disbanding ilmu-ilmu lainnya.
3.3. Pemikiran Ibnu Rusyd tentang Pendidikan
Pada dasarnya Ibn Rusyd tidak pernah merumuskan konsep atau pandangannya pada
bidang Pendidikan secara khusus. Ibn Rusyd lebih banyak mengutarakan pemikirannya
dalam bidang-bidang ilmu lain, seperti bidang kedokteran, artronomi, ilmu al-kalam dan
teologi, kajian ilmu al-figh, ilmu al-nahwu, dan khususnya pada bidang kefilsafatan.
Namun melalui banyak karya Ibn Rusyd yang sampai saat ini masih dijadikan sebagai
referensi-referensi dalam pelbagai bidang keilmuan agaknya masih dapat ditelurusi
pemikiran-pemikiran dari Ibn Rusyd untuk dikontruksikan terhadap bidang Pendidikan.

Sebagaimana yang kita ketahui bersama bahwa Ibn Rusyd adalah seorang filsuf
yang mempromosikan pertumbuhan dan kemajuan rasionalisme. Ibn Rusyd dikreditkan
dalam catatan sejarah Barat sebagai katalis bagi negara-negara dan Dunia Barat untuk
merangkul rasionalitas. Sulit untuk memahami seperti apa keadaan dunia Barat sebelum
Islam datang dengan ide-pemikiran dari berbagai tokoh Islam. Kita bisa melihat kondisi
dan keadaan ketika politik dan peradaban dunia Islam merosot, maka sains mulai
berkembang di Barat. Karena itu, di masa lalu, jika ada orang Barat yang mempunyai
pemikiran tentang masa depan, maka mereka dituduh dipengaruhi oleh doktrin Islam
(yang pada waktu itu mereka sebut Muhammadism).26

23 Zulkifli Agus, “Pendidikan Islam Dalam Perspektif Antropologi,” Raudhah: Journal Tarbiyah
Islamiyah 3, no. 2 (2018): 21-37, doi:10.18326/mdr.v8i2.201-228.

24 Sodiq, Epistimologi Islam Argumen Al-Ghazali Atas Superioritas IImu Ma “rifat.

25 Muhammad As-Said, Filsafat Pendidikan Islam (Yogyakarta: Mitra Pustaka, 2011).

26 Budhy Munawar Rachman, Ensiklopedi Nurcholis Madjid Jilid 2 Edisi Digital (Jakarta: Democracy
Project, 2012).

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 2, December 2021 | 205



Irfan Hania, Suteja, Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd

Konsep [Imu pengetahuan menurut Ibn Rusyd adalah upaya dalam rangka untuk
mempertemukan filsafat dengan agama. Sumber dari pengetahuan berdasarkan dua hal,
yaitu wahyu dan realitas. Menurut Ibn Rusyd tentang pengetahuan yang bersumber dari
wahyu inilah lahir al-ulum al-syari’‘ah (ilmu keagamaan). Adapun pengetahuan yang
bersumber pada realitas dapat melahirkan realitas metafisik dan realitas material.
Realitas metafisik lahirlah filsafat, sedangkan dari realitas material lahir sains. Meskipun
demikian, menurut Ibn Rusyd sumber dari kedua pengetahuan ini selaras dan saling
berkaitan, sebab keduanya berasal dari Allah SWT, maka kesimpulan dari Ibn Rusyd
adalah bahwa sesuatu yang bersumber dari Tuhan (sama) sangat tidak mungkin tidak
selaras.?”

Lebih lanjut, sebagai seorang filosof Ibn Rusyd tentunya tidak mengesampingkan
peran akal. Menurutnya, akal berfungsi sebagai alat untuk memahami kedua sumber
pengetahuan tersebut. Kemudian akal juga dibagi menjadi dua; akal praktis dan akal
teoritis.

Ibn Rusyd membagi ilmu pengetahuan menjadi dua bagian, pertama ilmu yang
bersifat teoritis dan kedua ilmu yang bersifat praktis. Akal nadhari (teoretis) berfungsi
untuk mencari ilmu dan mengetahui esensi dari ilmu tanpa perlu pengamalan dalam
kehidupan. Sedangkan akal ‘amali (praktis) berfungsi sebagai penggerak untuk
mengamalkan pengetahuan hasil dari pengolahan dan pemerolehan dari akal (nadhari)
dalam kehidupan sehari-hari.2® Dalam konteks Pendidikan, daya talar dan pengalaman
peserta didik sangat erat kaitannya dan memiliki pengaruh yang besar untuk
meningkatkan pemahamannya.

Adapun tujuan Pendidikan menurut Ibn Rusyd didasarkan pada syari’‘at yang
diturunkan oleh Allah. Bahwa syari’at diturunkan guna mengatur kehidupan manusia
terutama dalam hal perbuatan yang benar.2° Hasil pengolahan akal/rasio manusia yang
memperoleh pengetahuan dari realitas dan wahyu seharusnya dapat menghantarkan
manusia kepada perbuatan yang tidak melenceng dari norma dan moral yang tertuang di
dalam syari’at sehingga manusia dapat memperoleh kebahagiaan, terlebih kebahagiaan
di akhirat.

Metode berfikir manusia menurut Ibn Rusyd ada tiga kategori; khitobiyah,
jadaliyah, dan burhaniyah. Khitobiyah adalah retorika, jadaliyah adalah dialektika, dan
tertinggi yaitu burhaniyah yaitu demonstrasi.3? Selanjutnya, Penerapannya pada metode
belajar dalam Pendidikan disesuaikan dengan ketiga kategori ini. Sebab, tidak semua
orang berada pada kategori burhan. Kelompok burhan bersandar pada analogi-analogi
yang jelas dan mendalam. Kelompok jadal bersandar pada argumentasi yang bersifat
dialektik saja, artinya tidak sampai pada analogi-analogi seperti yang diterapkan oleh
kelompok burhan. Sedangkan kelompok khithob bertumpu pada argumentasi retorik
yang lebih menggunakan rasa (emosi) dibanding akalnya.

Dalam konteks materi Pendidikan, hemat penulis dalam mengkonstruksi
pemikiran Ibn Rusyd dalam kaitannya dengan metode pembelajaran dalam Pendidikan
yang telah penulis singgung hendaknya disesuaikan dengan cara berfikir manusia
sebagai subjek Pendidikan. Tentunya dari cara berfikir manusia yang berbeda-beda
inilah berinidikasi pada tingkat kesiapan yang berbeda-beda pula.

27 Soleh, Filsafat Islam Dari Klasik Hingga Kontemporer.

28 Aksin Wijaya, Teori Interpretasi Al-Qur’an Ibnu Rusyd:Kritik Ideologis-Hermeneutis (Yogyakarta:
LKiS, 2009).

29 Abdullah, Averroisme: Dimensi-Dimensi Pemikiran Ibn Rusyd.

30 Muhammad Igbal, Ibn Rusyd & Averroisme (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2004).

206 | Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 2, December 2021



Irfan Hania, Suteja, Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd

3.4. Karakteristik Pendidikan di Abad 21

Dunia telah berubah secara dramatis pada abad 21, tidak terkecuali Indonesia. Pada abad
ini telah terjadi perubahan pemikiran yang menyebar, khususnya dalam pergerakan ilmu
pengetahuan dan teknologi. Pola pikir abad 21 menekankan pada kemampuan siswa
untuk berpikir kritis, mengintegrasikan semua pengetahuan dengan situasi kehidupan
nyata, memahami teknologi dan informasi, komunikasi dan kolaborasi.3!

Penelitian yang dilakukan oleh Carneiro dan Draxler mempertegas bahwasanya
Kompetensi di abad 21 merupakan syarat yang harus disiapkan oleh para pengajar. Guru
yang berperan sebagai fasilitator harus mendapatkan pemahaman yang lebih mendalam
tentang kondisi yang dibutuhkan di masa depan, seperti era globalisasi, yang
membutuhkan pengetahuan dalam diri setiap peserta didik untuk mampu bersaing.32

Berdasarkan proposisi di atas dapat ditarik kesimpulan bahwa pendidik
sehasurnya dapat membuat peserta didiknya untuk berpikir secara kritis, mempunyai
jiwa kolaboratif dan komunikatif, serta dapat mengartikan bahwa proses belajar
dilakukan sepanjang hayat.

3.5. Relevansi Pemikiran Al-Ghazali dan Ibn Rusyd Terhadap Pendidikan Islam di Abad
21

Banyak perubahan signifikan di berbagai sektor kehidupan, termasuk sosial, ekonomi,
budaya, politik, dan pendidikan, telah terjadi di era globalisasi saat ini. Pesatnya
perkembangan globalisasi tidak terlepas dari beberapa kemajuan di bidang teknologi
informasi dan komunikasi, Para pemikir Islam saat ini menilai kekuasaan Barat atas
media komunikasi dewasa ini tentunya merusak nilai-nilai agama, etika, dan moralitas.
Kegagalan untuk menghayati cita-cita ini adalah konsekuensi dari era globalisasi.

Di Indonesia sendiri, kemunduran pendidikan Islam terbukti dengan maraknya
kasus-kasus remaja-dewasa yang mengalami degradasi atau dekadensi dari segi moral
dan etika33. Serta pengetahuan masyarakat bahwa sekolah itu hanya untuk pintar, tempat
menitipkan anak karena orang tua tidak memiliki waktu untuk menjaga dan mendidik
anak3* merupakan indikasi bahwa Pendidikan itu hanya untuk mencapai level atau taraf
mengetahui saja, bukan pada level atau taraf pengaplikasian dari pengetahuan itu sendiri.

Berdasarkan problem di atas, pemikiran kedua tokoh besar Islam ini sangat
relevan jika diterapkan pada Pendidikan di era globalisasi. Al-Ghazali dan Ibn Rusyd sejak
dahulu sudah merancang konsep atau paradigma terkait pendidikan islam yang tertuang
dalam berbagai karya-karyanya. Sebagaimana pemikiran Al-Ghazali yang penulis
tuangkan di atas, bahwasanya pendidikan itu seharusnya suatu upaya pembentukan
insan yang paripurna di dunia dan di akhirat. Artinya, pendidikan merupakan suatu alat
untuk ber-tagarrub ilaa Allah, semuanya diperoleh dari hasil olah pikir yang tercermin
dalam perilaku manusianya sehari-hari. Pendapat Al-Ghazali ini nampaknya tidak jauh
berbeda dengan Ibn Rusyd. Ibn Rusyd menilai pendidikan bukan hanya sebatas
memahami pengetahuan, tapi juga mengkonstruk pengetahuan menjadi perbuatan yang
benar.

31 Ririn Sjafriani, Pendidikan Global: Menggunakan Teknologi Untuk Memperkenalkan Dunia Global
Kepada Siswa (Kanisius: Indeks, 2011).

32 Roberto Carnerio and Alexandra Draxler, “Education for the 21st Century: Lessons and Challenges,”
European Journal of Education 43, no. 2 (2008): 149-60, doi:https://doi.org/10.1111/j.1465-
3435.2008.00348.x.

33 Saiful Bahri, “Implementasi Pendidikan Karakter Dalam Mengatasi Krisis Moral Di Sekolah,”
Ta’allum: Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 1 (2015): 57-76, doi:10.21274 /taalum.2015.3.1.57-76.

34 Wendi Rais, “Implementasi Manajemen Pendidikan Islam Dalam Konsep Manajemen Hubungan
Masyarakat Dengan Sekolah,” Jurnal Ekonomi Dan Sosial 10, no. 1 (2019): 55-73.

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 2, December 2021 | 207



Irfan Hania, Suteja, Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd

Menurut al-Ghazali dan Ibnu Rusyd, selain berorientasi pada kebahagiaan dunia
dan akhirat, tujuan pendidikan juga menciptakan peluang bagi akal agar aktif secara
maksimal. Kematangan individu direpresentasikan dalam akal dan tindakan, yang dapat
bermanfaat untuk masyarakat. Sebab, potensi manusia yang paling besar berupa akal dan
pikiran harus dimatangkan, karena pendewasaan akal dan pikiran merupakan sebuah
kemajuan, khususnya dalam bidang pendidikan yang dibutuhkan di era globalisasi
sekarang ini.

Sebagai akhiran dari tulisan ini, bahwa konsep pendidikan dalam kajian
pemikiran Al-Ghazali dan Ibn Rusyd sebenarnya relative tidak jauh berbeda. Pemikiran
keduanya sama-sama berorentasi menuju kepada Sang Khaaliq serta amaliahnya dapat
dirasakan oleh orang-orang disekitar. Hanya saja kerangka epistemik dan sudut
pandangnya berbeda.

4. Simpulan

Berdasarkan uraian di atas, peranan pendidikan Islam saat ini sangat dibutuhkan untuk
membangkitkan gradasi norma, moral dan etika dalam diri masyarakat. Perkembangan
globalisasi yang sangat pesat berdampak pada muda-mudi generasi penerus bangsa yang
semakin mengalami degradasi norma, moral, etika dan beragama. Dalam rangka
menanggulangi problematika tersebut, konsep pendidikan Islam perspekti Al-Ghazali
dan Ibn Rusyd merupakan salah satu tawaran agar muda-mudi penerus bangsa dapat
memfilter dirinya di tengah arus globalisasi saat ini. Konsep pendidikan Islam dari
keduanya memiliki pandangan yang sama bahwa pendidikan memiliki keterkaitan
dengan agama dan menjadi satu kesatuan yang utuh. Dengan demikian, orientasi
pendidikan dari kedua tokoh besar ini adalah semangat akademik yang juga diiringi
dengan spiritual yang tinggi, sebagai media/alat dalam rangka ber-taqarrub ilaa Allah.

5. Referensi

Abdullah, Amin. Averroisme: Dimensi-Dimensi Pemikiran Ibn Rusyd. Bildung, 2018.

Afif, Muhammad Bahrul. “Menelaah Pemikiran Ibnu Rusyd Dalam Kitab Fasl Al-Maqal Fi
Ma Baina Al-Hikmah Wa Al-Syari’ah Min Al-Ittisal.” El-Afkar 8, no. 2 (2019): 1-24.

Agus, Zulkifli. “Pendidikan Islam Dalam Perspektif Antropologi.” Raudhah: Journal
Tarbiyah Islamiyah 3, no. 2 (2018): 21-37.d0i:10.18326/mdr.v8i2.201-228.

Al-Ghazali. Tahafut Al-Falasifah Kerancuan Filsafat Terj. Achmad Maimun. Yogyakarta:
Forum, 2015.

As-Said, Muhammad. Filsafat Pendidikan Islam. Yogyakarta: Mitra Pustaka, 2011.

Bahri, Saiful. “Implementasi Pendidikan Karakter Dalam Mengatasi Krisis Moral Di
Sekolah.” Ta’allum: Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 1 (2015): 57-76.
doi:10.21274 /taalum.2015.3.1.57-76.

Carnerio, Roberto, and Alexandra Draxler. “Education for the 21st Century: Lessons and
Challenges.” European Journal of Education 43, no. 2 (2008): 149-60.
doi:https://doi.org/10.1111/j.1465-3435.2008.00348.x.

Dianna, Daru Nur. “Kontribusi Filsafat Islam Terhadap Pendidikan Islam; (Studi Analisis
Al-Ghazali Dan Ibn Rusyd).” Kalimah: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Pemikiran
Islam 18, no. 1 (2020): 33-49.

Hasan, Muhammad Tholhah. Dinamika Pemikiran Tentang Pendidikan Islam. Lantabora.
Jakarta, 2006.

Ibrahim, Sulaeman. Pendidikan Sebagai Imperialisme Dalam Merombak Pola Pikir
Intelektualisme Muslim. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000.

Igbal, Muhammad. Ibn Rusyd & Averroisme. Jakarta: Gaya Media Pratama, 2004.

208 | Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 2, December 2021



Irfan Hania, Suteja, Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali dan Ibn Rusyd

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an. Qur’an Kemenag in Microsoft Word Versi 2.0, n.d.

Mahmud. Pemikiran Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka Setia, 2011.

Mulyadi. “Polemik Pemikiran Filsafat Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd.” Tamaddun: Jurnal
Kebudayaan Dan Sastra Islam 8, no. 2 (2008): 154-69.

Nata, Abudin. Akhlak Tasawuf. Jakarta: Rajawali Pers, 2012.

Ni’amah, Khoirotul. “Paradigma Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali.” Heutagogia:
Journal of  Islamic Education 1, no. 1 (2021): 59-71.
http://202.0.92.5 /tarbiyah/HJIE/article /view/3934.

Putra, Ary Antony. “Konsep Pendidikan Agama Islam Perspektif Imam Al-Ghazali.” Jurnal
Pendidikan ~ Agama  Islam  Al-Tharigah 1, no. 1 (2017): 41-54.
doi:10.25299/altharigah.2016.vol1(1).617.

Rachman, Budhy Munawar. Ensiklopedi Nurcholis Madjid Jilid 2 Edisi Digital. Jakarta:
Democracy Project, 2012.

Rais, Wendi. “Implementasi Manajemen Pendidikan Islam Dalam Konsep Manajemen
Hubungan Masyarakat Dengan Sekolah.” Jurnal Ekonomi Dan Sosial 10, no. 1 (2019):
55-73.

Sabri, Fahruddin Ali Sabri Fahruddin Ali. “Ibn Rusyd Dan Metode Ijtihad-Nya Dalam Kitab
Bidayat Al-Mujtahid.” AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 5, no. 2 (2012):
183-98.
http://ejournal.iainmadura.ac.id /index.php/alihkam/article/download /289 /280.

Sjafriani, Ririn. Pendidikan Global: Menggunakan Teknologi Untuk Memperkenalkan Dunia
Global Kepada Siswa. Kanisius: Indeks, 2011.

Sodiq, Akhmad. Epistimologi Islam Argumen Al-Ghazali Atas Superioritas Ilmu Ma “rifat.
Jakarta: Kencana, 2017.

Soleh, Khudori. Filsafat Islam Dari Klasik Hingga Kontemporer. Yogyakarta: Ar-Ruzz
Media, 2016.

Wahid, Abdul. Konsep Ilmu Pengetahuan Menurut Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd Serta
Implikasinya Terhadap Dunia Pendidikan Di Zaman Modern. Malang: UIN Maulana
Malik Ibrahim, 2014.

Wijaya, Aksin. Teori Interpretasi Al-Qur’an Ibnu Rusyd:Kritik Ideologis-Hermeneutis.
Yogyakarta: LKiS, 2009.

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 1, No 2, December 2021 | 209



