P-ISSN: 2809-7769 | E-ISSN: 2798-3579

HEUTAGOGIA

JOURNAL OF ISLAMIC EDUCATION

Vol. 2, No. 1, June 2022, doi: 10.14421/hjie.2022.21-10

Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX: Studi
Madrasah Qudsiyyah Tahun 1919-1990

Shofa Fakhirohl, Badrunz, Muhammad Harisul Huda3
Lz3niversitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia
shofafakhiroh01@gmail.com!, badrun@uin-suka.ac.id?, harishuda77 @gmail.com3

Article Info Abstract: This article will explain the development of madrasas in Kudus in the XX
Received: century. Madrasah is one of the Islamic educational institutions that appeared in the
28-02-2022 XX century. Madrasahs arose because of the influence of Islamic renewal in the Middle
Revised: East as well as the existence of national movements in Indonesia. Madrasah emerged
24-04-2022 in Kudus as a formal institution starting in 1919, namely madrasah Qudsiyyah. This
’;‘gpo% 0;2‘21’2 Madrasah has a big role in Islamic education in Kudus, one of which is the

governmentof educationfor Holy Muslims who have not received access to education.

Keywords: In reality, Madrasah Qudsiyyah experienced dynamics as well as challenges and
Pendidikan Islam, obstacles in the XX Century. The results of this study show that the establishment of
Kudus, Madrasah the Qudsiyyah Madrasah was inspired by the existence of uneven education for the
Qudsiyyah Kudus community in the XX Century as well as the development of an Islamic

education model in the form of Islamic boarding schools. In its history, the Qudsiyyah
3 OPEN ACCESS Madrasah experienced challenges and obstacles that were quite difficult during the

colonial period of both the Netherlands and Japan. However, this madrasa can
continue to maintain its existence. This is supported by several factors including
support from the surrounding community and religious leaders, maintaining their
respective distinctive curricula and the role of alumni.

Abstrak: Artikel ini akan menjelaskan tentang perkembangan Madrasah
Qudsiyyah. Madrasah ini mempunyai andil besar dalam pendidikan Islam di Kudus
salah satunya yaitu pemerataan pendidikan bagi warga Muslim Kudus yang belum
mendapat akses pendidikan. Dalam kenyataannya, Madrasah Qudsiyyah
mengalami dinamika serta tantangan dan rintangan pada Abad XX. NHasil
penelitian ini menunjukkan bahwa pendirian Madrasah Qudsiyyah diilhami oleh
adanya pendidikan yang belum merata bagi masyarakat Kudus pada Abad XX serta
pengembangan dari model pendidikan Islam yang berupa pondok pesantren.
Dalam sejarahnya, Madrasah Qudsiyyah mengalami tantangan dan rintangan yang
cukup sulit pada masa penjajahan baik Belanda maupun Jepang. Namun, madrasah
ini dapat terus mempertahankan eksistensinya. Hal ini didukung oleh beberapa
faktor diantaranya adanya dukungan dari masyarakat sekitar dan tokoh agama,
mempertahankan kurikulum khas masing-masing dan adanya peranan dari
alumni.

1. Pendahuluan

Kudus merupakan salah satu kabupaten yang mendapat julukan kota santri. Hal ini tidak
terlepas dengan banyaknya pesantren yang ada di Kudus. Selain pesantren, pendidikan
Islam di Kudus juga didominasi oleh madrasah. Perjalanan panjang adanya madrasah di
Kudus diawali pada abad XX. Pada masa tersebut muncul pembaharuan dalam bidang
pendidikan. Dalam perkembangannya, pendidikan Islam awalnya diselenggarakan di
surau-surau dan masjid. Bentuk penyelenggaraan pendidikan Islam inilah yang akhirnya
bangkit dan berkembang sesuai dengan tuntutan situasi dan kondisi serta motivasi
tertentu yang dimotori oleh perseorangan dari kalangan tokoh-tokoh agama, intelektual,

Copyright © 2022 The Author(s). Published by Heutagogia: Journal of Islamic Education. This work is licensed under a Creative
Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License (https://creativecommons.org/licenses/by-
nc/4.0/). Non-commercial uses of the work are permitted, provided the original work is properly cited.

| 119


mailto:Shofafakhiroh01@gmail.com
mailto:badrun@uin-suka.ac.id
mailto:harishuda77@gmail.com

Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX..

pemuka masyarakat dan organisasi sosial keagamaan sehingga terwujud lembaga
pendidikan Islam yang dikenal dengan sebutan madrasah.!

Adanya madrasah di Kudus juga dipelopori oleh organisasi Syarikat Islam yang banyak
memberikan pengaruh pada sepuluh tahun kehadirannya. Syarikat Islam di Kudus
muncul pada tahun 1912. Syarikat Islam cabang Kudus selain berfokus pada bidang
ekonomi juga berfokus pada bidang pendidikan. Hal ini dapat terlihat dari anggotanya
yang terdiri dari para haji dan ulama/kiai.

Madrasah Qudsiyyah adalah salah satu madrasah tertua di Kudus yang didirikan
oleh K.H.R. Asnawi pada tahun 1919 M setelah kepulangannya dari Makkah. Madrasah ini
terletak di pusat Kota Kudus yaitu di daerah sekitar Menara Kudus.?2 Kunci pendirian
Madrasah Qudsiyyah adalah untuk menjawab tantangan zaman pada saat itu yaitu
menjaga nilai-nilai dan tradisi Islam Sunan Kudus. Qudsiyyah juga menjadi jawaban
situasi keagamaan pada Abad XX yang semakin masifnya penyebaran Kristen dalam
menyebarkan agamanya. K.H.R. Asnawi melakukan hal yang sama dengan K.H Ahmad
Dahlan yang mendirikan Muhammadiyah di Yogyakarta sebagai lembaga pendidikan dan
kesehatan untuk membendung arus gerakan misonaris. K.H.R. Asnawi mendirikan
Madrasah Qudsiyyah di tengah masuknya gerakan zending ke wilayah Kota.

Pemilihan model madrasah dan bukan pesantren menjadi salah satu keunikan
Qudsiyyah. Pilihan model madrasah menjadi rasional karena memberikan alternatif
pendidikan bagi masyarakat muslim. Hal ini semakin menunjukkan posisi Qudsiyyah
yang istimewa. K.H.R. Asnawi mendapatkan inspirasi madrasah dari model
pengembaraan intelektualnya di Makkah dan Madinah yang banyak dijumpai madrasah-
madrasah. Biasanya madrasah-madrasah tersebut mempelajari salah satu cabang ilmu
tertentu yang diampu oleh ulama yang ahli dan memiliki keahlian ilmu dalam bidang
tersebut.3 Dinamika Madrasah Qudsiyyah pada tahun 1919-1990 menitikberatkan pada
proses perubahan yang bertujuan untuk mencermati dan memperoleh gambaran
meliputi perubahan yang terjadi dalam berbagai aspek seperti perubahan sistem
pendidikan maupun perubahan kurikulum di Madrasah Qudsiyyah pada Abad XX.

2. Metode penelitian

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kualitatif yang dilakukan di Kota Kudus sebagai
lokasi dari madrasah Qudsiyyah. Metode yang digunakan adalah metode sejarah dengan
mengumpulkan data (heuristik), verifikasi, interpretasi dan juga historiografi. Heuristik
adalah tahap awal dalam penelitian sejarah. Dalam tahap ini, seorang peneliti mencari
dan mengumpulkan sumber-sumber sejarah. Ditahap ini peneliti melakukan penelitian
kepustakaan melalui dokumen tertulis baik berupa sumber primer maupun sumber
sekunder. Sumber primer yang penulis gunakan adalah arsip-arsip tentang Madrasah
Qudsiyyah yang peneliti dapatkan di YAPIQ (Yayasan Pendidikan Islam Qudsiyyah).
Sumber primer tersebut adalah piagam Madrasah Qudsiyyah Nomor:
Lk/9.c/3469/pgM] /1978, arsip data santri Madrasah Qudsiyyah, Bulletin El-Wijhah,
Memori Woluwindu Madrasah Qudsiyyah, Arsip data guru Madrasah Mu’awanatul
Muslimin dan Madrasah Qudsiyyah. Tahap selanjutnya setelah mengumpulkan berbagai
sumber adalah penyeleksian terhadap sumber-sumber tersebut. Selanjutnya dipilih
sumber yang benar-benar menunjang memecahkan permasalahan dalam penelitian.

1 Amirwan, “Kebangkitan Dan Perkembangan Madrasah Di Indonesia,” in Samsul Nizar, Sejarah Dan
Dinamika Intelektual Pendidikan Islam Di Nusantara (Jakarta: :Kencana Media, 2013), 258.

2 M. Ihsan, dkk, K.H.R Asnawi, Satu Abad Qudsiyyah: Jejak Kiprah Santri Menara (Tangerang: Pustaka
Kompas, 2016), p.xx.

31bid, p. 10.

120 | Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022



Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX..

Setelah terseleksi baru kemudian sumber tersebut dilakukan kritik baik kritik eksternal
maupun Kritik internal untuk menentukan otentisitas dan kredibilitas sumber. Setelah
berbagai sumber diverifikasi dan diperoleh sumber yang kredibel, langkah selanjutnya
adalah interpretasi atau penafsiran data sehingga mencapai pengertian akan faktor-
faktor penyebab peristiwa. Mekanisme interpretasi dilangsungkan terhadap data
dokumenter dan hasil wawancara yang berdasarkan pada kategori masalah penelitian
ini. Fakta-fakta sejarah selanjutnya dikategorikan sesuai dengan tahapan-tahapan
dinamikaMadrasah Mu’awanatul Muslimin dan Madrasah Qudsiyyah. Langkah terakhir
dalam penelitian sejarah adalah historiografi. Historiografi merupakan cara penulisan
atau pemaparan hasil penelitian sejarah yang telah dilakukan. Dari berbagai sumber
yang telah diperoleh dan ditafsirkan maka akan dipaparkan hasil penelitian. Dalam hal
ini peneliti berusaha menyajikan hasil penelitian dengan sistematis dan kronologis.

3. Hasil dan Pembahasan

3.1. Kondisi Sosial Keagamaan Masyarakat Kudus

Secara geografis Daerah Kudus terletak di Pantai Utara Jawa Tengah dan 30 km ke arah
Timur Laut Semarang, Ibu kota Provinsi Jawa Tengah. Kudus berdiri di atas tanah datar
kurang lebih 50 meter di atas permukan laut. Di bagian Selatan Kota Kudus masih banyak
tanah berawa-rawa dan di bagian Utara terletak Gunung Muria dengan ketinggian 1.602
meter.* Masyarakat Kudus lebih didominasi oleh masyarakat yang berkebudayaan Jawa
atau biasa disebut dengan masyarakat pribumi. Orang-orang pribumi yang menyatakan
dirinya masih keturunan Sunan Kudus dan tinggal di Kudus digelari Raden. Pada masa
Kolonial, gelar ini penting dan penggunaannya diatur oleh pemerintah. Namun gelar ini
tidak dipergunakan lagi sejak revolusi. Selain masyarakat pribumi, etnis Tionghoa dan
Arab juga dapat ditemukan di Kudus namun hanya sedikit dan tidak terlalu mendominasi.

Masyarakat Kudus Kota dibagi menjadi 2 bagian yaitu Kudus Kulon dan Kudus
Wetan. Kudus Kulon berada di sebelah barat sungai kecil yang mengalir melalui kota atau
biasa disebut dengan Kaligelis.> Kudus Kulon identik dengan daerah sekitar Menara
Kudus. Kudus Wetan secara geografis terletak di sebelah Timur Kaligelis serta tempat
kediaman kantor bupati dan kantor-kantor pemerintahan lainnya.6 Kudus Barat atau
Kudus Kulon penduduknya terdiri dari santri atau orang-orang yang tradisi
keislamannya lebih kental dibanding dengan Kudus Timur. Di Kudus Kulon juga banyak
masyarakat Arab ditemukan.

Organisasi Islam yang berkembang di Kudus didominasi oleh Nahdlatul Ulama.
Organisasi Islam lain seperti Muhammadiyah, LDII, MTA juga dapat ditemukan di Kudus
meskipun jumlahnya masih terhitung sedikit. Melihat dari sejarahnya, Dari beberapa
organisasi Islam yang muncul di Kudus, NU menjadi satu-satunya ormas Islam yang
diterima mayoritas masyarakat Kudus kala itu. Alasannya karena NU tetap dapat
mempertahankan tradisi-tradisi lama yang dibawa Sunan Kudus dan mengembangkan
tradisi baru bagi masyarakat sekitar yang lebih baik dan mudah diterima.”

4Lance Castles, Tingkah Laku Agama, Politik, Dan Ekonomi Di Jawa: Industri Rokok Kretek Kudus
(Jakarta: Sinar Harapan, 1982), p. 74.

SKaligelis adalah sebuah sungai yang mengalir dan membagi kota Kudus menjadi 2 bagian yaitu barat
dan timur. Menurut cerita yang berkembang di masyarakat, Kudus barat adalah komplek para pengusaha,
pedagang, petani, dan ulama. Sedangkan Kudus Timur adalah komplek para priyayi, cendekiawan, guru-
guru, bangsawan dan kerabat ningrat.

6 Ibid., p. 78.

7Pada tahun 1923, Kudus pernah kedatangan seorang muballigh bernama Syekh Rodhi. Alasan tidak
diterimanya Syekh Rodhi adalah karena kecamannya terhadap praktek-praktek yang menyimpang

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022 | 121



Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX..

Masyarakat Kudus sering juga disebut sebagai masyarakat santri. Jika merujuk
pada penyebutan tersebut maka yang dimaksud adalah masyarakat yang tinggal di
sekitar Menara Kudus. Banyaknya pondok pesantren di sekitar Menara Kudus
menyebabkan masyarakatnya sangat religius dan mempertahankan nilai-nilai
kelslaman. Masyarakat santri juga terkenal sebagai masyarakat yang orientasinya lebih
diarahkan bagaimana menjaga kesinambungan keaslian tradisi dari akulturatif
kepercayaan dan budaya asing. Menyebut masyarakat santri di Kudus maka akan lebih
condong kepada kaum Nahdliyin.

Dalam menjalankan agamanya, masyarakat Kudus banyak meniru dan
meneladani Sunan Kudus. Sunan Kudus tidak hanya terkenal dengan akulturasi budaya
antara Hindu dan Islam. Namun ada satu falsafah yang sangat berpengaruh juga terhadap
masyarakat Kudus yaitu Gusjigang (Bagus, Ngaji dan Dagang) sehingga tidak heran jika
di Kudus selain terkenal dengan julukan Kota Kretek juga terkenal dengan Julukan Kota
santri. Falsafah tersebut sangat melekat bagi masyarakat Kudus, utamanya masyarakat
Kudus Kulon.

Falsafah gusjigang ini memiliki arti penting bagi masyarakat Kudus. Untuk dapat
disebut sebagai wong Kudus, seseorang harus mempunyai “gus” yaitu selain bagus rupa
juga bagus perilaku. Ketika seseorang buruk perilakunya maka akan mempengaruhi
kehidupannya dan kehidupan sekitarnya.8

“Ji” yang bermakna ngaji diimplikasikan masyarakat Kudus untuk mengaji ilmu
agama kepada orang yang lebih faham dalam bidang keagamaan atau biasa disebut kiai.?
Hal ini tidak lepas dari hirarki masyarakat Kudus Kulon yang menepatkan kiai pada posisi
tertinggi. Kiai tidak hanya sebagai sumber keilmuan Islam tetapi juga tempat berguru
dalam berbagai bidang persoalan baik individu maupun sosial kemasyarakatan.1? Dalam
perkembangannya makna “ji” dalam Gusjigang tidak hanya diartikan untuk ngaji agama
tetapi juga belajar ilmu umum.

“Gang” yang diartikan sebagai lincah berdagang sangat berkaitan dengan Sunan
Kudus yang merupakan seorang pedagang yang ulung dan Kota Kudus yang menjadi
salah satu basis ekonomi perdagangan maju di Jawa Tengah. Ini juga melekat pada
masyarakat Kudus yang tidak hanya menjadi ulama dan santri namun juga pandai dalam
berdagang.

3.2. Pendidikan Islam di Kudus sebelum Abad XX.

Pendidikan Islam di Kudus sejatinya telah dimulai sejak masa Sunan Kudus (1400-1550).
Sunan Kudus telah mengajarkan bagaimana bentuk pengajaran Pendidikan Islam melalui
akulturasi budaya serta falsafah yang masih ada sampai sekarang. Sunan Kudus terkenal
dengan keahliannya dalam berbagai bidang ilmu agama terutama Ilmu Tauhid, Hadits,
Ushul Figh, Sastra dan Figh. Tidak mengherankan jika diantara Walisongo, Sunan Kudus
yang memperoleh gelar waliyyul ilmi (orang yang sangat ahli dalam ilmu agama). Gelar
ini menunjukkan geliat ilmu yang telah lama terpancangkan di Kudus.11

terhadap ajaran Islam utamanya hal-hal yang berkaitan dengan Sunan Kudus. Dari situlah masyarakat
Kudus kurang menerima organisasi lain.

8M. Thsan,'Gusjigang: Karakter Kemandirian Masyarakat Kudus Menghadapi Industrialisasi’,
Igtishadia, Vol. 10 No.2, 2017, p. 166.

9Mereka yang belajar memperoleh sebutan santri. Hal ini menjadi prioritas utama karena karakter
santri sebagai dasar bagi calon pemimpin terutama dalam rumah tangga.

ONur Said, Jejak Perjuangan Sunan Kudus Dalam Membangun Karakter Bangsa (Bandung: Brillian
Media Utama, 2010), p. 28.

11Sholichin Salam, Jafar Shadiq Sunan Kudus (Kudus: Menara Kudus, 1986), p. 14.

122 | Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022



Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX..

Pada masa Sunan Kudus, pesantren yang diasuh olehnya berbentuk halagah?2
yang mengajarkan tiga mata pelajaran pokok yaitu Al-Quran-Hadits, Fiqih dan Tasawuf
dengan metode bandongan dan sorogan. Murid-muridnya berasal dari semua golongan
baik dari golongan masyarakat atas maupun golongan masyarakat bawah. Sunan Kudus
dalam pengajarannya mengkontekstualisasikan penafsiran Al-qur’an dan Hadist!3 sesuai
zaman dan sesuai kondisi perubahan Hindu-Budha ke Islam. Hal ini dapat dilihat dengan
dibangunnya Menara Kudus yang menyerupai candi Hindu serta toleransi kepada umat
Hindu dengan dilarangnya menyembelih sapi bagi umat Muslim.

Setelah masa Sunan Kudus, peran dakwah dan pendidikan Islam dilanjutkan oleh
para kiai dan santri. Pendidikan Islam yang ada di Kudus sebelum Abad XX tidak jauh
berbeda dengan pendidikan Islam yang ada di Minangkabau atau Aceh yang berada di
surau-surau, masjid, langgar atau rumah kiai yang mengajar. Dalam struktur pendidikan
[slam di Jawa dimulai dengan pengajian membaca Al-qur’an, dilanjutkan pengajian kitab
dan kemudian pondok pesantren.

Setelah menyelesaikan pengajian membaca Al-qur'an atau sudah tamat dari
pengajian Al-qur’an, dilanjutkan dengan pengajian kitab.* Para murid melanjutkan
untuk membaca dan menerjemahkan buku-buku Islam klasik dasar yang ditulis dalam
bahasa Arab atau biasa disebut kitab kuning. Para murid mempelajari bahasa Arab yang
tersusun dari uraian pendek berbentuk nadham. Mereka diharuskan menghafal dan teks
Arab tersebut tanpa salah kemudian isinya dijelaskan oleh guru.15

Semenjak kehadiran kolonial Belanda di Indonesia, Pesantren mengalami
kemunduran. Bahkan pada tahun 1882, Belanda membentuk Priesterraden.l® Bagi
Belanda pesantren merupakan antitesis terhadap gerak-gerak kristenisasi dan upaya
pembodohan masyarakat. Alasan politik juga membuat pemerintah kolonial Belanda
memisahkan pendidikan Islam dari pendidikan umum. Pemisahan tersebut merupakan
konsekuensi logis dari kebijakan pemerintah kolonial Belanda yang anti Islam. Sejak
pemisahan tersebut maka lembaga pendidikan Islam mengambil jalan sendiri lepas dari
gubernemen dan tetap berpegang pada tradisinya sendiri meskipun tetap terbuka dengan
perubahan. Maka sejak permulaan Abad XX, pendidikan Islam mulai mengembangkan
satu model pendidikan sendiri yang berbeda dan terpisah dari sistem Belanda.l”

12Halaqah adalah sistem pengajaran berpola melingkar. Peserta didik (santri) duduk bersila mengitari
guru yang berpusat di tengah depan. Dalam halaqoh, santri umumnya cukup duduk bersila mendengarkan
ceramah kiai atau ustadz. (Dadan Adi Kurniawan, ‘The Potrait of Traditional Islamic Education System in
Indonesia’, Historika, Vol. 22, No.2, Oktober 2019, p. 48.)

13Secara sederhana, tranformasi Tafsir-Hadits yang dilakukan Sunan Kudus adalah kategori dirayah
dengan mengambil pendekatan ulama salaf dalam memahami Hadist dan penafsiran politis. Hal ini
dikarenakan Sunan Kudus adalah tokoh sentral selain Sunan Ampel dan Sunan Kalijaga di Tanah Jawa,
Khususnya kesultanan di Gelagah Wangi (yang selanjutnya disebut Demak) yang tentu saja ruh politik
menjadi pertimbangan utama penafsiran Sunan Kudus.

l4Pengajian kitab dapat juga dikatakan sebagai cikal bakal pondok pesantren. Pada awalnya dari
pengajian kitab yang hanya diikuti oleh beberapa murid dari sebuah desa atau kampung lalu berkembang
diikuti oleh beberapa murid dari berbagai daerah.

15Mahfud Junaedi, ‘Madrasah: Dari Nizamiyah Hingga Pesisiran Jawa’, Nadwa, Vol. 8, No. 1, April 2014,
p.116-117.

16Suatu badan khusus yang mengawasi kehidupan beragama dan pendidikan Islam. Atas nasihat dari
badan inilah maka pada tahun 1905 M, pemerintah Belanda mengeluarkan peraturan ordonansi guru
untuk pertama kalinya yang isinya bahwa orang yang memberikan pengajaran harus meminta izin terlebih
dahulu kepada pemerintah Belanda.

17Moh. Slamet Untung, ‘Kebijakan Penguasa Kolonial Belanda Terhadap Pendidikan Pesantren’, Forum
Tarbiyah, Vol.11, No. 1, Juni 2013, p. 9.

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022 | 123



Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX..

Secara ringkasnya, semenjak adanya penjajahan Belanda sampai tahun 1900 M
adalah masa kemunduran bagi pendidikan Islam yang bukan hanya di Jawa namun juga
seluruh Indonesia. Hingga pada tahun 1900 M dengan adanya semangat yang baru maka
berdirilah pondok pesantren yang baru. Pondok-pondok itu didirikan oleh ulama-ulama
Indonesia yang kembali dari Makkah sesudah melaksanakan ibadah haji dan mukim di
Makkah bertahun-tahun.1® Selain pondok pesantren, pada awal Abad XX mulai muncul
sistem pendidikan Madrasah.

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam yang bersifat semi formal
merupakan gejala awal sebagai publikasi dari adanya gerakan pembaruan Islam di Timur
Tengah pada akhir Abad XIX dan awal Abad XX. Di tengah kondisi tersebut, Nusantara
sedang dalam masa jajahan Belanda yang merugikan umat Islam. Lahirnya Madrasah
sebagai gerakan reaksi kultural karena adanya persoalan yang mendasar belum
tertangani secara serius oleh umat Islam.1° Dengan demikian Abad XX merupakan masa
pertumbuhan dan perkembangan madrasah hampir diseluruh Indonesia dengan nama
dan tingkatan yang beragam. Namun, madrasah-madrasah tersebut masih bersifat
diniyyah. Baru pada tahun 1915, sedikit demi sedikit madrasah mengalami pembaruan
dalam rangka memantapkan keberadaannya, khususnya dalam penambahan
pengetahuan umum.20

Perpaduan antara sistem pondok pesantren dengan sistem yang berlaku di
sekolah-sekolah modern merupakan sistem pengajaran dan pendidikan yang digunakan
di madrasah. Proses perpaduan tersebut berlangsung secara bertahap. Sistem pengajian
kitab yang selama ini dilakukan diganti dengan pelajaran-pelajaran tertentu walaupun
masih menggunakan kitab kuning sebagai rujukan. Sementara itu kenaikan tingkat pun
ditentukan berdasarkan penguasaan terhadap sejumlah materi pelajaran. Dikarenakan
pengaruh dari ide-ide pembaruan yang berkembang di dunia Islam dan kebangkitan
nasional bangsa Indonesia, sedikit demi sedikit pelajaran umum masuk ke dalam
kurikulum madrasah.

3.3. Sejarah Madrasah Qudsiyyah

K.H.R. Asnawi menggagas berdirinya Madrasah Qudsiyyah pada tahun 1917 M
sekembalinya dari Makkah.21 Ide untuk mendirikan sebuah institusi pendidikan muncul
bersama dengan rekan-rekannya yang juga sesama haji. Madrasah Qudsiyyah awalnya
berada di kompleks Masjid Al-Agsha tepatnya berada di gapura masuk Menara Kudus.
Pendirian awal madrasah ini tidak ada nama dan tidak menempati lokasi yang tetap.
Masih sama dengan sistem pembelajaran sebelumnya di mana santri atau murid datang
ke rumah kiai atau guru. Madrasah ini juga masih sempat mengalami kegiatan
pembelajaran di rumah K.H.R. Asnawi di Desa Bendan. Selain itu sempat juga madrasah
ini menempati rumah salah satu pengurus di Desa Damaran.

Setelah beberapa kali mengalami perpindahan lokasi akhirnya K.H.R Asnawi dan
rekan-rekannya membangun gedung Madrasah yang berlokasi di Selatan Menara Kudus.
Gedung Madrasah Qudsiyyah yang baru diresmikan pada hari Jum’at Wage tanggal 22
Sya’ban 1337 H bertepatan dengan tanggal 23 Mei 1919 M., dan baru digunakan untuk

18Mahmud Yunus, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia (Jakarta: Mutiara, 1979), p. 228.

1Moh. Rosyid, ‘Lintasan Sejarah Madrasah Diniyyah Mu’awanatul Muslimin Sejak Era Pra-Kolonial
dengan diberlakukannya PERDA Kabupaten Kudus tentang Madin Taklimiyah’, Elementary, Vol. 3, No. 1,
Januari-Juni 2015, p. 63.

20Amirwan, ‘Kebangkitan dan Perkembangan’, p. 272.

21Thsan, K.H.R. Asnawi, Satu Abad Qudsiyyah, p. xX.

124 | Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022



Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX..

kegiatan belajar mengajar pada hari Rabu Pahing, 12 Syawal 1337 H/11 Juni 1919 M.22
Peresmian gedung baru juga diberikannya nama pada madrasah dengan nama Madrasah
Qudsiyyah. Nama Qudsiyyah dinisbatkan pada nama kota tempat madrasah ini berdiri
(Kota Kudus). Diambilnya nama Qudsiyyah selain merujuk pada nama Kota Kudus juga
mempunyai arti dan harapan yang lainnya.23

Pemilihan lokasi dan nama madrasah Qudsiyyah merupakan dua hal yang
menarik. Lokasi Menara Kudus yang dipilih sebagai tempat gedung baru merupakan
langkah strategis?4 dan pilihan cerdas. Harapannya adalah santri Qudsiyyah mampu
mewarisi spirit religiusitas dan intelektualitas Sunan Kudus seperti falsafah yang selalu
diajarkan Sunan Kudus yaitu Gusjigang (bagus akhlaknya, pandai berdagang dan spirit
dalam mengaji atau menuntut ilmu). Pemilihan nama Qudsiyyah secara linguistik sangat
artikulatif. Penamaan Madrasah Qudsiyyah yang dinisbatkan pada Quds atau Kudus
berarti bahwa Madrasah Qudsiyyah merupakan madrasah tempat orang-orang Kudus
dan sekitarnya belajar dan menimba ilmu. Qudsiyyah juga bisa dinisbatkan pada quds
yang berarti suci. Hal ini diartikan madrasah sebagai tempat pembelajaran yang haq dan
yang bathil agar mampu menjadi pedoman berperilaku suci.2>

Sistem pendidikan yang dilakukan pada masa ini sudah menggunakan kelas-kelas.
Sistem kelas terdiri dari kelas shifir 1, shifir 2, shifir 3 dan kelas 1 sampai dengan kelas 5.
Kurikulum yang digunakan pada masa ini menggunakan kurikulum khas Qudsiyyah
dengan bobot keagamaan yang lebih banyak. Tahun 1933-1938, Qudsiyyah pernah
menggunakan kurikulum dibawah naungan Lembaga Pendidikan Ma’arif NU. Namun
setelah itu kembali lagi ke kurikulum Khas Qudsiyyah dikarenakan adanya ketidak
cocokan antara kurikulm yang dibuat Lembaga Pendidikan Maarif dengan kurikulm Khas
Qudsiyyah dari segi bobot pelajaran agamanya.26

Pada dekade tahun 1919-1969, jam kegiatan pembelajaran berdurasi 90 menit
dengan pembagian waktu 2 jalsah.2” Tahun 1970-1980, jam kegiatan pembelajaran
berdurasi sama dengan tambahan 30 menit. Patokan yang digunakan adalah jam
istiwaiyah. Baru kemudian pada tahun 1981 menggunakan patokan jam Waktu Indonesia
Barat. Tahun 1990, jam kegiatan pembelajaran berdurasi 90 menit dengan pembagian
waktu menjadi 3 jalsah.
3.4. Tantangan Pendidikan Islam Madrasah Qudsiyyah
Pendirian Madrasah Qudsiyyah pada Tahun 1919 M adalah bukti bahwa kaum santri
yang direpsentasikan oleh K.H.R. Asnawi memiliki kehendak yang kuat dalam
memajukan pendidikan warga sebagai basis kesadaran dalam kehidupan berbangsa.
Bahkan, proses belajar mengajar sejatinya sudah dimulai pada tahun 1917, sekembalinya
K.H.R Asnawi dari Makkah. Namun dalam perjalannya Madrasah Qudsiyyah mengalami
perjuangan dan dinamika dalam mempertahankan eksistensinya.
3.4.1. Masa Pendirian Madrasah Qudsiyyah (1919-1941)
Dua tahun setelah pengajaran Al-qur’an yang diselenggarakan di Komplek Masjid Al-
Aqgsha Menara Kudus memiliki fondasi yang mapan akhirnya K.H.R. Asnawi dan atas

22Wawancara dengan K.H Fathur Rahman di Rumah K.H Fathur Rahman desa Padurenan, Gebog,
Kudus pada 21 Oktober 2020 pukul 14.00 WIB.

23lhsan, K.H.R Asnawi, Satu Abad, p. 96-97.

24]okasi strategis karena Menara Kudus terletak di pusat peradaban Islam Kota Kudus yang mana
ajaran-ajaran Sunan Kudus masih diwariskan secara terus menerus dari generasi ke generasi.

25Thsan, K.H.R Asnawi, Satu Abad, p. 96.

26Wawancara dengan K.H Fathur Rahman di Rumah K.H Fathur Rahman desa Padurenan, Gebog,
Kudus pada 21 Oktober 2020 pukul 14.00 WIB.

Z7Jalsah adalah istilah yangdigunakan untuk penyebutan pembagian waktu pembelajaran pada sistem
pendidikan tradisional salaf.

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022 | 125



Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX..

kesepakatan para ulama lainnya di Kudus membangun gedung Madrasah Qudsiyyah.
Gedung madrasah tersebut terletak di Desa Kauman Kulon tepatnya di Sebelah Selatan
Masjid Menara Kudus. Setelah pembangunan gedung selesai, diresmikan dan diberi nama
Qudsiyyah oleh K.H.R. Asnawi.28

Pendirian Madrasah Qudsiyyah muncul dari keinginan kuat para kiai khususnya
K.H.R. Asnawi untuk memperluas dan mengembangkan pendidikan yang ada di Kudus. Ia
melihat bahwa lembaga pendidikan yang ada di Kudus masih sedikit. Selain itu, beberapa
lembaga pendidikan yang telah berdiri notabenenya dimiliki dan dikelola oleh
pemerintah kolonial Hindia-Belanda. Pendidikan kolonial ini sangat berbeda dengan
pendidikan Islam tradisionalis dari segi metode, isi dan tujuan. Pendidikan yang dikelola
oleh kolonial berpusat pada pengetahuan dan keterampilan duniawi atau pendidikan
umum. Sedangkan lembaga pendidikan Islam lebih ditekankan pada pengetahuan dan
keterampilan yang berguna bagi penghayatan agama.2® Madrasah Qudsiyyah didirikan
sebagai tuntutan zaman karena kalangan santri pada saat itu hampir tidak memiliki akses
pendidikan formal. Sementara itu, saat dunia pesantren sibuk dengan pembentukan
kader dakwah, gagasan madrasah mulai tumbuh di kalangan kaum modernis Islam
sebagai alternatif pendidikan Islam. Madrasah-madrasah mulai didirikan oleh organisasi
modernis Islam, seperti Sarekat Islam, Jamiat Khair, Al-Irsyad, Persis, dan
Muhammadiyah.30

Pendidikan Islam di Indonesia pada zaman penjajahan Belanda mengalami
ancaman. Hal ini dikarenakan Belanda ingin menciptakan pendidikan yang melahirkan
ahli-ahli yang dapat membantu pemerintahan dan kepentingan Belanda. Pada awalnya
Belanda membiarkan sistem pendidikan Islam berlangsung seperti dulu kala. Namun
pelan-pelan Belanda berkeinginan mengubah pendidikan Islam dengan menerapkan
politik etis. Politik etis yang diterapkan oleh Belanda memiliki tiga pilar utama yaitu
pendidikan, pengairan dan perpindahan penduduk. Praktik politik etis dalam bidang
pendidikan diimplementasikan dalam beberapa kebijakan. Pada tahun 1919, Belanda
oleh Van den Capellen merencanakan berdirinya sekolah dasar bagi pribumi agar dapat
membantu pemerintahannya. Belanda menganggap pendidikan Islam yang
diselenggarakan di pondok pesantren, masjid, musholla tidak dapat membantu
pemerintahannya. Para santri dianggap buta huruf latin.31

Seiring makin beragamnya pendidikan yang didirikan oleh Belanda, masing-
masing institusi pendidikan mempunyai fungsi masing-masing sesuai kebijakan yang
diterapkan. ELS (Europese Leger School) diperuntukkan untuk Belanda, Indo atau bangsa
Eropa yang lainnya. Di Kudus ELS yang diperuntukkan bagi warga Eropa kebanyakan
diisi oleh anak-anak pegawai gula Rendeng. HCS (Hollandsche Chinese School) yang
merupakan sekolah bagi anak-anak Tionghoa. Sekolah ini juga berpusat di wilayah Kota
yang dahulunya bertempat di SMPN3 Kudus.3? Untuk pribumi sudah ada beberapa
sekolah yang diklasifikasikan sesuai dengan tingkatan kelas sosial. Sekolah kelas satu
untuk anak bangsawan, tokoh-tokoh dan orang-orang terhormat Bumi Putera, sekolah

28Bulletin EI-Wijhah, “Memory Woluwindu Madrasah Qudsiyyah”, koleksi Yayasan Pendidkan Islam
Qudsiyyah, 1982 tidak dipublikasikan, p. 30.

29Thsan, K.H.R. Asnawi, Satu Abad, p. 43.

30/bid, p. 45.

31Mahfudz Syaefudin, Dinamika Peradaban Islam Perspeketif Historis (Yogyakarta: Pustaka Ilmu,
2015), p. 285.

32lhsan, K.H.R Asnawi, Satu Abad, p. 79.

126 | Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022



Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX..

kelas dua untuk pribumi biasa dan Voolkschool yang merupakan sekolah desa yang lebih
rendah. Kurikulum pada masing-masing sekolah juga berbeda.33

Kebijakan pemerintah kolonial dalam bidang pendidikan terus dipantau
perkembangannya. Revisi kebijakan sering dilakukan untuk menyesuaikan kebutuhan
dan merespon perkembangan sosial politik negeri jajahan. Salah satu yang menjadi
perhatian pemerintah adalah adanya sekolah partikelir.3* Sekolah jenis partikelir ini
mendapat pengawasan yang ketat oleh pemerintah kolonial dan bahkan berusaha untuk
dimatikan. Di Kudus, institusi pendidikan Islam jenis partikelir ada tiga: Madrasah
Mu’awanatul Muslimin, Madrasah Qudsiyyah dan Madrasah TBS.35
Sebagai lembaga yang dilahirkan oleh pesantren, madrasah memiliki visi yang sama
dengan pesantren. Keberadaan madrasah diperkuat dengan sikap non-kooperatif
pendirinya terhadap pemerintah Kolonial Belanda. Madrasah sengaja tidak menciptakan
anak didik sebagai tenaga kerja dan birokrat kolonial. Madrasah Qudsiyyah juga
menerapkan sikap tersebut. Madrasah Qudsiyyah tetap bertahan dan tidak terpengaruh
dengan lembaga pemerintahan Belanda. K.H.R. Asnawi bersikap tegas dan sering
melakukan perlawanan terhadap kebijakan penerintah Belanda. Pesan-pesan
perjuangan melawan kolonialisme selalu disampaikan oleh K.H.R. Asnawi ketika
mengajar santri-santrinya.

Sejak Madrasah Qudsiyyah didirikan hingga tahun 1929 dipimpin langsung oleh
K.H.R. Asnawi sebagai kepala sekolah dengan didampingi oleh K.H. Shofwan Duri serta
dibantu oleh beberapa orang guru diantaranya K.H. Kamal Hambali, R. H. Dahlan, H. Abdul
Bashir, R. Mujahid, H. Zaini Asnawi, H. M. Zuhri Asnawi, K. Abdul Malik, K. Maslah, K.
Tamyiz, K. Asy’ari, Masyru’at, dan lainnya.

3.4.2. Masa Kemunduran Madrasah Qudsiyyah (1942-1950)

Tahun 1942, Jepang datang ke Indonesia dengan membawa harapan yang cerah bagi
masyarakat Indonesia. masyarakat Indonesia berasumsi bahwa datangnya Jepang ke
Indonesia dapat membebaskan mereka dari belenggu penjajahan Belanda. Namun
nyatanya Jepang juga membuat kebijakan yang menyengsarakan rakyat Indonesia.
Kehadiran Jepang di Indonesia pada umumnya, dan Kudus pada khususnya, sangat
mempengaruhi kehidupan sosial, politik, dan budaya. Kebijakan ini juga berdampak bagi
Pendidikan Islam Indonesia. Jika sebelumnya pada masa Belanda diberlakukan aturan
ordonansi guru dan ordonansi sekolah liar yang mana masih ada toleransi untuk
melaksanakan proses pembelajaran agama Islam, maka pada masa Jepang umat Islam
dicurigai oleh Dai Nippon. Hal ini terbukti dengan dikeluarkannya larangan mengajarkan
pelajaran-pelajaran di madrasah-madrasah dengan menggunakan tulisan arab.
Pembelajaran agama di madrasah-madrasah harus dengan huruf latin.

Dalam pelaksanannya, madrasah-madrasah sering didatangi oleh serdadu Jepang.
Keadaan ini mengakibatkan terganggunya proses pembelajaran. Madrasah Qudsiyyah
juga terkena imbas dari kebijakan Jepang ini dikarenakan Madrasah Qudsiyyah dalam
menyampaikan ajaran agama dengan menggunakan bahasa dan huruf Arab. Berbeda
dengan pengawasan oleh Kolonial Belanda, pengawasan yang dilakukan oleh Jepang
sangat ketat, provokatif, dan tidak jarang melibatkan aksi-aksi fisik.36

33Syaefudin, Dinamika Peradaban, p. 285.

34Sekolah partikelir atau sekolah liar. Sekolah ini kebanyakan mengadopsi model pendidikan HIS atau
HCS yang tidak mendapat subsidi pemerintah.

35Madrasah TBS didirikan oleh K.H Noor Chudlrin dan K.H Abdul Muhith. Madrasah ini didirikan pada
tahun 1928 yang juga dikhususkan untuk laki-laki seperti halnya Madrasah Qudsiyyah. (disadur dari
https://madrasahtbs.sch.id/ diakses pada hari Senin, 18 Januari 2021 pukul 17.43 WIB).

36lhsan, K.H.R. Asnawi, Satu Abad, p. 47.

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022 | 127


https://madrasahtbs.sch.id/

Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX..

Tahun 1943 Madrasah Qudsiyyah pada akhirnya mengambil kebijakan untuk
menutup sementara kegiatan di Madrasah setelah melalui pertimbangan yang matang
dari para guru. Ditutupnya madrasah bukan berarti ditutup pula pembelajaran di
Qudsiyyah. Pelaksanaan pengajian Al-Quran masih dilaksanakan di kelas-kelas dengan
waktunya adalah bakda maghrib. Namun karena diketahui oleh Pemerintah Jepang, hal
inipun tidak bertahan lama. Praktis selama masa penjajahan Jepang, proses pendidikan
di Madrasah Qudsiyyah lumpuh total.3”

3.4.3. Masa Kebangkitan Madrasah Qudsiyyah (1951-1990)

Madrasah Qudsiyyah akhirnya dibuka kembali setelah 7 tahun mengalami kevakuman.
Tahun 1950 madrasah dibuka kembali atas inisiatif dari K. Nur Badri Syahid yang
didampingi oleh K.H Ma'ruf Asnawi dan K. Syafi'i. [a meminta ijin kepada K.H.R. Asnawi
beserta sebagian guru untuk membuka kembali madrasah yang telah lama ditutup akibat
kekejaman Jepang. Pada bulan Rabiul Awwal tahun 1369 H sampai bulan Jumadal Ula38,
dalam rentang waktu 3 bulan, hanya satu murid yang kembali masuk ke madrasah yaitu
Syuhadi yang berasal dari Purwodadi yang berada di Tajug.3° K. Syafii menjadi gurunya
dan seiring bertambahnya waktu bertambah pula muridnya menjadi 80 orang dan dibagi
dua kelas.#0 K. Syafi'i kemudian dibantu oleh dua orang guru bernama Nur Hamid
Akhwan dan K.H. Ma'ruf Asnawi.

Kepala sekolah MI dipegang oleh K. Syafi'i dan K. Nur Badri Syahid sebagai
pengurusnya. Pada awal pembukaan kembali Madrasah Qudsiyyah ini, para guru dengan
sangat ikhlas mengajar tanpa adanya bisyaroh atau gaji satu sen pun. Perjuangan dan
ketabahan guru Madrasah Qudsiyyah pada masa awal kebangkitan tidak hanya sampai di
situ saja. Perjuangan yang sangat menonjol dan layak disebut, misalnya adalah ketika K.
Yahya Arif, berbekal keahliannya di bidang pertukangan, harus memperbaiki papan dan
meja tulis yang rusak. Sebagai lembaga yang baru bangkit kembali setelah mengalami
kevakuman, tentunya membutuhkan dana yang tidak sedikit. K. Nur Badri Syahid, salah
seorang guru dan pengurus, bekerja keras mengupayakan agar Madrasah Qudsiyyah
mendapatkan bantuan dari pemerintah baik berupa dana pengembangan maupun tenaga
pengajar.

Tahun 1951 kepala sekolah diganti oleh K. Yahya Arif dengan susunan pengurus
yang tetap mempertahankan susunan pengurus lama. Di bawah kepemimpinan K. Yahya
Arif, Madrasah Qudsiyyah melakukan pembenahan. Melihat lulusan Madrasah
Ibtidaiyyah yang semakin banyak, pengurus merasa madrasah perlu mendirikan sekolah
menengah pertama. Gagasan tersebut terwujud dengan pendirian Sekolah Menengah
Pertama Islam (SMPI) Qudsiyyah padahari Rabu Pahing, 4 Ramadhan 1371 H. bertepatan
28 Mei 1952 M.

Pendirian SMPI Qudsiyyah mendapat respon yang baik dari masyarakat. Hal ini
dibuktikan dengan pertama kali dibukanya SMPI Qudsiyyah menerima 40 murid dari
berbagai tamatan, baik dari Madrasah Qudsiyyah sendiri maupun madrasah atau sekolah
yang lainnya. Semakin hari jumlah murid semakin bertambah. Hal ini menjadikan
madrasah membagi tingkat menengah pertama menjadi dua yaitu SMPI dan PGA

371bid, p. 48.

38Bertepatan bulan Desember tahun 1950. Keunikan Madrasah Qudsiyyah sebagai lembaga
pendidikan formal adalah memakai kalender hijriyyah dalam menuliskan kalender akademiknya dan
masih tetap dipertahankan hingga saat ini.

3%Wawancara dengan K.H Fathur Rahman di Rumah K.H Fathur Rahman desa Padurenan, Gebog,
Kudus pada 21 Oktober 2020 pukul 14.00 WIB.

40Keadaan ini berjalan hingga Bulan Syawal berikutnya hingga dapat menerima murid baru sejumlah
200 murid dengan penambahan kelas sebanyak lima kelas dan penambahan guru menjadi 8 orang.

128 | Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022



Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX..

(Pendidikan Guru Agama) Qudsiyyah. Pembagian ini juga didasarkan pada para
pendaftar yang tidak hanya berasal dari tamatan MI namun juga dari SR (Sekolah Rakyat).
SMPI Qudsiyyah memberikan porsi pengajaran agama Islam yang lebih banyak daripada
PGA Qudsiyyah, karena SMPI Qudsiyyah menerima murid tamatan madrasah, sedangkan
PGA Qudsiyyah menerima murid tamatan SR (Sekolah Rakyat).#1

Tahun 1955-1957, jumlah murid yang masuk pada madrasah Qudsiyyah masih
stagnan. Pada tahun 1957, antara SMPI dan PGA dilebur menjadi satu yang kemudian
diganti menjadi Madrasah Tsanawiyah (MTs) Qudsiyyah.#? Pada tahun 1967, Madrasah
Qudsiyyah mendapatkan pinjaman tempat di salah satu rumah warga karena semakin
banyaknya murid yang masuk. Tahun 1969, madrasah Qudsiyyah mengalami
perkembangan pesat yang ditandai dengan lonjakan jumlah murid dari awalnya ratusan
menjadi ribuan. Faktor yang mempengaruhi lonjakan tersebut adalah bubarnya
Madrasah Ma'ahid yang berada di Desa Krapyak, berdekatan dengan lokasi Pondok
Pesantren Yanbu'ul Qur'an.

Bubarnya madrasah tersebut dilatarbelakangi oleh adanya perbedaan pemikiran
dalam antara pengurus yang Muhammadiyah dengan beberapa masyarakat dan murid
yang mengikuti NU. Kepala Madrasah Ma'ahid adalah salah satu tokoh Muhammadiyah
yang cukup berpengaruh di Kudus Kulon. Gagasan-gagasan Muhammadiyah, seperti
pelarangan pembacaan tahlil dan yasin, ziarah kubur Sunan Kudus, pembacaan Qunut
pada saat Shalat Subuh, pembacaan Maulid Al-Barzanji, dan Manaqib Syaikh Abdul Qadir
Al-Jailani, diajarkan di Madrasah Ma’ahid. Akibatnya, para santri Madrasah Ma’ahid
didukung oleh beberapa tokoh kiai di Kudus Kulon yang mayoritas adalah Nahdliyyin,
melakukan protes keras. Ajaran Muhammadiyah yang diajarkan di Madrasah Ma’ahid
dirasa sudah keluar dari rel ahl as-sunnah wa al-jama’ah yang dikukuhkan oleh para kiai
NU.43

Peningkatan jumlah santri Madrasah Qudsiyyah menumbuhkan keinginan dari
para santri untuk membuat sebuah organisasi dengan tujuan untuk mempererat tali
persaudaraan. Organisasi tersebut bernama Persatuan Pelajar Qudsiyyah (PPQ). PPQ
berdiri pada 1961 dan dipelopori oleh Niam Zuhri dari Kerjasan dan Khafidzin dari
Jepara. Kegiatan awal organisasi ini semula hanya sebatas sambung rasa dengan sekolah-
sekolah lain dan mengikuti lomba-lomba yang diadakan oleh lingkungan sekitar.44
Sebagaimana tertulis dalam Anggaran Dasar, tujuan pendirian PPQ adalah untuk
menyatukan seluruh santri Madrasah Qudsiyyah. Selain itu, PPQ juga dimaksudkan untuk
meningkatkan prestasi belajar, disiplin diri, serta menggiatkan pendidikan jasmani dan
rohani para pelajar.

Pada awal 1973, jumlah lulusan MTs Qudsiyyah semakin banyak. Untuk
menampung para lulusan tersebut, K.H. Sya’roni Ahmadi dan pengurus madrasah yang
lain mengembangkan sayap Madrasah Qudsiyyah dengan membangun pendidikan
tingkat menengah atas dengan nama Madrasah Aliyah (MA) Qudsiyyah. MA Qudsiyyah
berdiri pada hari Selasa Legi tanggal 16 Syawal 1393 H bertepatan 13 November 1973 M.
Pada masa awal, MA Qudsiyyah hanya memiliki satu kelas saja. Pada tahun berikutnya,

41Setingkat dengan Sekolah Dasar (SD).

42MTs Qudsiyyah baru mendapat pengakuan resmi dari pemerintah melalui Departemen Agama
Republik Indonesia pada 27 Januari 1988 melalui Piagam Madrasah Tsanawiyah Qudsiyyah dengan
Nomor: Wk/5.c/47/Pga/Is/1988.

43Seperti yang dijelaskan di awal bahwa antara Muhammadiyah dan NU di Kudus pada masa tersebut
sangatlah terlihat perbedaannya. Perbedaan pandangan yang sudah ada semenjak pertama kali
Muhammadiyah masuk ke Kudus mengakibatkan perbedaan pandangan dalam hal pendidikan juga.

44Thsan, K.H.R. Asnawi, Satu Abad, p. 115.

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022 | 129



Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX..

dengan banyaknya santri yang masuk, madrasah menambah satu kelas lagi. Jumlah
tersebut bertambah lagi pada akhir 1975. Untuk mendukung proses kegiatan belajar
mengajar pada tingkat MA, diangkat beberapa guru baru, antara lain Dainuri, B.A.
Kaliputu, Mukhlish, B.A. Langgardalem, Zainuri, B.A. Jati, Ma’shum A.K. Karangmalang,
dan Subhan Purwosari.#>

Pada saat pembukaan MA Qudsiyyah, Madrasah Qudsiyyah telah melakukan
modifikasi terhadap Kurikulum Nasional (Kurikulum Departemen Agama) yang
digabungkan dengan kurikulum lokal yang menitik beratkan pada mata pelajaran kitab-
kitab salaf. Hal ini menyebabkan Madrasah Qudsiyyah menjadi madrasah yang dikenal
dengan Madrasah Salaf. Namun modifikasi tersebut tidak lantas menjadikan pelajaran
salaf berkurang porsinya. Kurikulum salaf seperti kitab Ibnu Aqil, Alfiyyah, Lubb al-Ushul,
kitab Tafsir Jalalain, Bulugh al-Marom, Jauhar al-Maknun, Jauhar at-Tauhid, Balaghoh,
Badi’, Ma’ani, Bayan, Arudl, Falak, Zeej, Faroidl, dan lain-lain tetap dijalankan seperti
sebelumnya dengan menambah jadwal kegiatan belajar mengajar untuk mata pelajaran
dalam Kurikulum Nasional.#¢

Sejak awal berdiri, Madrasah Qudsiyyah tidak pernah memiliki peraturan
mengenai seragam sekolah. Oleh karena itu, para santri yang bersekolah hanya
menggunakan sarung, baju bebas, dan menggunakan peci warna hitam. Pakaian jenis ini
mencerminkan identitas sebagai seorang santri. Namun, seiring dengan perkembangan
zaman, pada 1973, Madrasah Qudsiyyah mulai menerapkan aturan seragam secara
bertahap. Awalnya, para santri hanya diwajibkan menggunakan seragam selama dua
hari. Saat itu, para santri diwajibkan menggunakan baju putih, celana panjang warna biru,
dan peci hitam. Peci warna hitam tetap dipertahankan sampai sekarang sebagai salah
satu ciri khas seorang santri. Kemudian, peraturan penggunaan seragam berlanjut
menjadi satu minggu penuh. Selain menggunakan celana panjang warna biru dan baju
putih, pada hari lain para santri diwajibkan menggunakan celana warna putih dan baju
warna putih pula.4”

Berdasarkan hasil penelitian di atas, menurut hemat peneliti Madrasah
Qudsiyyah mengalami fase pasang surut dalam perkembangannya. Pasang surut
perjalanan Madrasah Qudsiyyah dipengaruhi oleh kebijakan yang ditetapkan oleh
pemerintah baik pada masa Belanda, Jepang maupun pasca kemerdekaan Indonesia.
Kebijakan tersebut ada yang menguntungkan dan merugikan kedua madrasah tersebut.
Pada masa Jepang, Pasca kemerdekaan, Madrasah Qudsiyyah mengalami kebijakan SKB
3 Menteri tahun 1973 yang mana kebijakan tersebut mempengaruhi kapasitas kurikulum
di madrasah. Namun, madrasah dapat kembali mempertahankan porsi jam belajar
kurikulum khas dengan tanpa meninggalkan kebijakan dari keputusan SKB 3 Menteri.

Perkembangan Madrasah Qudsiyyah tidak berjalan mulus dan menghadapi
halangan dan rintangan. Oleh karenanya, perbaikan demi perbaikan terus dilakukan pada
setiap periode pergantian kepala madrasah sehingga perubahan-perubahan kearah yang
lebih baik senantiasa dilakukan. Hubungan antara kiai dan masyarakat yang kuat juga
terjadi di Madrasah Qudsiyyah. Peran seorang guru yang bergelar kiai di Madrasah
Qudsiyyah juga sangat efektif memberikan pengaruh dalam pembentukan perilaku
keberagamaan para santri. Sebagai kegiatan pembelajaran, maka posisi kiai adalah
sebagaimana guru-guru pada umumnya. Akan tetapi, kiai tersebut dapat memfungsikan
beberapa peran yang sangat mungkin kurang dapat difungsikan oleh para guru lain. Kiai

451bid.

46]pid., p. 102-103.

47Wawancara dengan KH Fathur Rahman di Rumah K.H Fathur Rahman desa Padurenan, Gebog, Kudus
pada 21 Oktober 2020 pukul 14.00 WIB.

130 | Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022



Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX..

dipandang sebagai uswatun khasanah dalam segala tindak tanduk, ucapan dan
keilmuannya.

3.5. Faktor-Faktor Keberlangsungan Madrasah Qudsiyyah

Madrasah Qudsiyyah merupakan contoh madrasah di Kudus yang bertahan dalam
berbagai tantangan perkembangan zaman. Namun madrasah ini masih tetap
mempertahankan eksistensinya hingga saat ini. Hal ini dipengaruhi oleh beberapa faktor,
diantaranya adanya dukungan dari masyarakat sekitar dan para tokoh agama, menjaga
tradisi Islam ala Sunan Kudus, mempertahankan kurikulum khas salaf, dan adanya
peranan alumni.

Pertama, adanya dukungan dari masyarakat sekitar dan para tokoh agama
menjadi faktor penting. Kiai sebagai tokoh agama yang masih sangat dihormati oleh
masyarakat Kudus tentunya mempunyai pengaruh besar terhadap masyarakat. Para kiai
juga mempertahankan pendidikan Islam berbasis madrasah karena perjuangan dan
dakwah mereka salah satunya melalui madrasah. Banyak dari Kiai di Kudus yang tidak
membangun pondok pesantren dan mengabdikan diri di Madrasah seperti K.H Yahya
Arief.

Kedua, menjaga tradisi Islam ala Sunan Kudus. Sunan Kudus yang merupakan
salah satu walisongo yang dalam dakwahnya dikenal dengan ajaran toleran dan falsafah
gusjigang. Kedua ajaran Sunan Kudus ini masih dipertahankan pada Madrasah
Qudsiyyah. Falsafah “ji” yang berarti mengaji atau menuntut ilmu khususnya ilmu agama
masih tertanam kuat pada masyarakat Kudus utamanya Kudus Kulon. Sebagian
masyarakat akan memilih menyekolahkan anaknya pada madrasah atau sekolah yang
berbasis keagamaan kuat. Namun tidak semua masyarakat menyekolahkan anaknya di
madin. Sebagian dari mereka beranggapan bahwa sekolah madrasah pada pagi hari saja
sudah cukup.

Ketiga, Madrasah Qudsiyyah dapat mempertahankan kurikulum khas salaf.
Meskipun Madrasah Qudsiyyah yang notabenenya merupakan pendidikan formal dan
mengikuti peraturan SKB 3 menteri pada tahun 1975 yang mengakibatkan jumlah
kurikulum agama dan umum 30 : 70 namun Madrasah Qudsiyyah tetap mempertahankan
kurikulum khasnya.

Keempat, adanya peranan alumni. Alumni-alumni yang telah sukses menjadi
tokoh masyarakat akan memberikan pengaruh yang luar biasa bagi madrasah. Stigma
masyarakat yang melihat sesorang lulusan dari madrasah atau sekolah mana dan dapat
menjadi sukses akan mengubah pandangan masyarakat untuk menyekolahkan anak-
anaknya di madrasah atau sekolah tersebut. Hal ini juga berlaku bagi alumni Madrasah
Qudsiyyah. Alumni dari madrasah ini banyak menjadi tokoh masyarakat yang disegani
dan dihormati. Kontribusi besar mereka terhadap masyarakat juga dapat dilihat dalam
hal sumbangan materi kepada madrasah. Para alumni yang memberikan sumbangan
materi kepada madrasah dengan berharap berkah dari masyayikh dan guru-guru di
Madrasah.

4. Simpulan

Berdirinya Madrasah Qudsiyyah dilatarbelakangi oleh adanya pengajian Al-Qur’an yang
berada dikomplek Masjid Menara. Madrasah Qudsiyyah berdiri pada tahun 1919 M
secara resmi. Keberadaan madrasah ini juga untuk menjawab tantangan zaman pada
masa penjajahan Belanda yang belum ada pendidikan formal bagi pribumi dan adanya
pembaruan Islam yang diawali oleh sejumlah tokoh intelektual Islam. Dinamika yang
dilalui oleh Madrasah Qudsiyyah cukup signifikan. Meskipun Madrasah Qudsiyyah
tersebut terkena kebijakan ordonansi guru dan ordonansi sekolah liar pada masa

Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022 | 131



Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX..

penjajahan Belanda, tetapi madrasah ini tetap melaksanakan pembelajaran seperti biasa
dan dapat dilakukan di madrasah. Pada masa penjajahan Jepang, Madrasah Qudsiyyah
melaksanakan kegiatan belajar mengajar dialihkan di rumah para kyai menyusul adanya
kebijakan larangan pembelajaran di madrasah. Akan tetapi hal tersebut tidak bertahan
lama dan akhirnya Madrasah Qudsiyyah mengalami kelumpuhan selama 7 tahun. Setelah
kemerdekaan Indonesia Madrasah Qudsiyyah mulai bangkit kembali. Faktor pendukung
eksistensi Madrasah Qudsiyyah antara lain adanya dukungan dari masyarakat sekitar
dan para tokoh agama, tetap menjaga tradisi Islam ala Sunan Kudus, mempertahankan
kurikulum khas salaf, dan adanya peranan alumni.

5. Referensi

Amirwan. “Kebangkitan Dan Perkembangan Madrasah Di Indonesia.”” In Samsul Nizar,
Sejarah Dan Dinamika Intelektual Pendidikan Islam Di Nusantara, 258. Jakarta:
Kencana Media, 2013.

Castles, Lance. Tingkah Laku Agama, Politik, Dan Ekonomi Di Jawa: Industri Rokok Kretek
Kudus. Jakarta: Sinar Harapan, 1982.

Ilhsan, M. “Gusjigang: Karakter Kemandirian Masyarakat Kudus Menghadapi
Industrialisasi.” Iqtishadia 10 No.2 (2017): 166.

Junaedi, Mahfud. “Madrasah: Dari Nizamiyah Hingga Pesisiran Jawa.” Nadwa 8, No. 1
(n.d.):116-17.

Kurniawan, Dadan Adi. “The Potrait of Traditional Islamic Education System in
Indonesia.” Historia Vol. 22, N (n.d.): 48.

M. Ihsan, Dkk. K.H.R Asnawi, Satu Abad Qudsiyyah: Jejak Kiprah Santri Menara. Tangerang:
Pustaka Kompas, 2016.

Mahfudz Syaefudin. Dinamika Peradaban Islam Perspeketif Historis. Yogyakarta: Pustaka
[Imu, 2015.

Rosyid, Moh. “Lintasan Sejarah Madrasah Diniyyah Mu’awanatul Muslimin Sejak Era Pra-
Kolonial Dengan Diberlakukannya PERDA Kabupaten Kudus Tentang Madin
Taklimiyah.” Elementary 3, No. 1 (n.d.): 63.

Said, Nur. Jejak Perjuangan Sunan Kuds Dalam Membangun Karakter Bangsa. Bandung:
Brillian Media Utama, 2010.

Salam, Sholichin. Ja’far Shadiq Sunan Kudus. Kudus: Menara Kudus, 1986.

Untung, Moh. Slamet. “Kebijakan Penguasa Kolonial Belanda Terhadap Pendidikan
Pesantren.” Forum Tarbiyah 11, No. 1 (n.d.): 9.

Yunus, Mahmud. Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia. Jakarta: Mutiara, 1979.

Wawancara dengan K.H Fathur Rahman di Rumah K.H Fathur Rahman desa Padurenan,
Gebog, Kudus pada 21 Oktober 2020 pukul 14.00 WIB. https://madrasahtbs.sch.id/
diakses pada hari Senin, 18 Januari 2021 pukul 17.43 WIB

»m

132 | Heutagogia: Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022


https://madrasahtbs.sch.id/

