
P-ISSN: 2809-7769 | E-ISSN: 2798-3579 

Vol. 2, No. 1, June 2022, doi: 10.14421/hjie.2022.21-10 

 
 

 
Copyright © 2022 The Author(s). Published by Heutagogia: Journal of Islamic Education. This work is licensed under a Creative 

Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License (https://creativecommons.org/licenses/by-
nc/4.0/). Non-commercial uses of the work are permitted, provided the original work is properly cited. 

 

| 119  

Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX: Studi 
Madrasah Qudsiyyah Tahun 1919-1990 
   
Shofa Fakhiroh1, Badrun2, Muhammad Harisul Huda3 

1,2,3Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 
shofafakhiroh01@gmail.com1, badrun@uin-suka.ac.id2, harishuda77@gmail.com3 

 

Article Info  Abstract: This article will explain the development of madrasas in Kudus in the XX 
century. Madrasah is one of the Islamic educational institutions that appeared in the 
XX century. Madrasahs arose because of the influence of Islamic renewal in the Middle 
East as well as the existence of national movements in Indonesia. Madrasah emerged 
in Kudus as a formal institution starting in 1919, namely madrasah Qudsiyyah. This 
Madrasah has a big role in Islamic education in Kudus, one of which is the 
governmentof educationfor Holy Muslims who have not received access to education. 
In reality, Madrasah Qudsiyyah experienced dynamics as well as challenges and 
obstacles in the XX Century. The results of this study show that the establishment of 
the Qudsiyyah Madrasah was inspired by the existence of uneven education for the 
Kudus community in the XX Century as well as the development of an Islamic 
education model in the form of Islamic boarding schools. In its history, the Qudsiyyah 
Madrasah experienced challenges and obstacles that were quite difficult during the 
colonial period of both the Netherlands and Japan.  However, this madrasa can 
continue to maintain its existence. This is supported by several factors including 
support from the surrounding community and religious leaders, maintaining their 
respective distinctive curricula and the role of alumni. 

Abstrak: Artikel ini akan menjelaskan tentang perkembangan Madrasah 
Qudsiyyah. Madrasah ini mempunyai andil besar dalam pendidikan Islam di Kudus 
salah satunya yaitu pemerataan pendidikan bagi warga Muslim Kudus yang belum 
mendapat akses pendidikan. Dalam kenyataannya, Madrasah Qudsiyyah 
mengalami dinamika serta tantangan dan rintangan pada Abad XX. NHasil 
penelitian ini menunjukkan bahwa pendirian Madrasah Qudsiyyah diilhami oleh 
adanya pendidikan yang belum merata bagi masyarakat Kudus pada Abad XX serta 
pengembangan dari model pendidikan Islam yang berupa pondok pesantren. 
Dalam sejarahnya, Madrasah Qudsiyyah mengalami tantangan dan rintangan yang 
cukup sulit pada masa penjajahan baik Belanda maupun Jepang. Namun, madrasah 
ini dapat terus mempertahankan eksistensinya. Hal ini didukung oleh beberapa 
faktor diantaranya adanya dukungan dari masyarakat sekitar dan tokoh agama, 
mempertahankan kurikulum khas masing-masing dan adanya peranan dari 
alumni. 

Received: 
28-02-2022 
Revised: 
24-04-2022 
Approved: 
18-06-2022 

 

Keywords: 

Pendidikan Islam, 
Kudus, Madrasah 
Qudsiyyah 

 

  

1. Pendahuluan 
Kudus merupakan salah satu kabupaten yang mendapat julukan kota santri. Hal ini tidak 
terlepas dengan banyaknya pesantren yang ada di Kudus. Selain pesantren, pendidikan 
Islam di Kudus juga didominasi oleh madrasah. Perjalanan panjang adanya madrasah di 
Kudus diawali pada abad XX. Pada masa tersebut muncul pembaharuan dalam bidang 
pendidikan. Dalam perkembangannya, pendidikan Islam awalnya diselenggarakan di 
surau-surau dan masjid. Bentuk penyelenggaraan pendidikan Islam inilah yang akhirnya 
bangkit dan berkembang sesuai dengan tuntutan situasi dan kondisi serta motivasi 
tertentu yang dimotori oleh perseorangan dari kalangan tokoh-tokoh agama, intelektual, 

mailto:Shofafakhiroh01@gmail.com
mailto:badrun@uin-suka.ac.id
mailto:harishuda77@gmail.com


  

120 | Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022   

Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX.. 

pemuka masyarakat dan organisasi sosial keagamaan sehingga terwujud lembaga 
pendidikan Islam yang dikenal dengan sebutan madrasah.1 
Adanya madrasah di Kudus juga dipelopori oleh organisasi Syarikat Islam yang banyak 
memberikan pengaruh pada sepuluh tahun kehadirannya. Syarikat Islam di Kudus 
muncul pada tahun 1912. Syarikat Islam cabang Kudus selain berfokus pada bidang 
ekonomi juga berfokus pada bidang pendidikan. Hal ini dapat terlihat dari anggotanya 
yang terdiri dari para haji dan ulama/kiai.  

Madrasah Qudsiyyah adalah salah satu madrasah tertua di Kudus yang didirikan 
oleh K.H.R. Asnawi pada tahun 1919 M setelah kepulangannya dari Makkah. Madrasah ini 
terletak di pusat Kota Kudus yaitu di daerah sekitar Menara Kudus.2 Kunci pendirian 
Madrasah Qudsiyyah adalah untuk menjawab tantangan zaman pada saat itu yaitu 
menjaga nilai-nilai dan tradisi Islam Sunan Kudus. Qudsiyyah juga menjadi jawaban 
situasi keagamaan pada Abad XX yang semakin masifnya penyebaran Kristen dalam 
menyebarkan agamanya. K.H.R. Asnawi melakukan hal yang sama dengan K.H Ahmad 
Dahlan yang mendirikan Muhammadiyah di Yogyakarta sebagai lembaga pendidikan dan 
kesehatan untuk membendung arus gerakan misonaris. K.H.R. Asnawi mendirikan 
Madrasah Qudsiyyah di tengah masuknya gerakan zending ke wilayah Kota. 

Pemilihan model madrasah dan bukan pesantren menjadi salah satu keunikan 
Qudsiyyah. Pilihan model madrasah menjadi rasional karena memberikan alternatif 
pendidikan bagi masyarakat muslim. Hal ini semakin menunjukkan posisi Qudsiyyah 
yang istimewa. K.H.R. Asnawi mendapatkan inspirasi madrasah dari model 
pengembaraan intelektualnya di Makkah dan Madinah yang banyak dijumpai madrasah-
madrasah. Biasanya madrasah-madrasah tersebut mempelajari salah satu cabang ilmu 
tertentu yang diampu oleh ulama yang ahli dan memiliki keahlian ilmu dalam bidang 
tersebut.3 Dinamika Madrasah Qudsiyyah pada tahun 1919-1990 menitikberatkan pada 
proses perubahan yang bertujuan untuk mencermati dan memperoleh gambaran 
meliputi perubahan yang terjadi dalam berbagai aspek seperti perubahan sistem 
pendidikan maupun perubahan kurikulum di Madrasah Qudsiyyah pada Abad XX. 

2. Metode penelitian  
Penelitian ini merupakan jenis penelitian kualitatif yang dilakukan di Kota Kudus sebagai 
lokasi dari madrasah Qudsiyyah. Metode yang digunakan adalah metode sejarah dengan 
mengumpulkan data (heuristik), verifikasi, interpretasi dan juga historiografi. Heuristik 
adalah tahap awal dalam penelitian sejarah. Dalam tahap ini, seorang peneliti mencari 
dan mengumpulkan sumber-sumber sejarah.  Ditahap ini peneliti melakukan penelitian 
kepustakaan melalui dokumen tertulis baik berupa sumber primer maupun sumber 
sekunder. Sumber primer yang penulis gunakan adalah arsip-arsip tentang Madrasah 
Qudsiyyah yang peneliti dapatkan di YAPIQ (Yayasan Pendidikan Islam Qudsiyyah). 
Sumber primer tersebut adalah piagam Madrasah Qudsiyyah Nomor: 
Lk/9.c/3469/pgMJ/1978, arsip data santri Madrasah Qudsiyyah, Bulletin El-Wijhah, 
Memori Woluwindu Madrasah Qudsiyyah, Arsip data guru Madrasah Mu’awanatul 
Muslimin dan Madrasah Qudsiyyah. Tahap selanjutnya setelah mengumpulkan berbagai 
sumber adalah penyeleksian terhadap sumber-sumber tersebut. Selanjutnya dipilih 
sumber yang benar-benar menunjang memecahkan permasalahan dalam penelitian. 

 
1 Amirwan, “‘Kebangkitan Dan Perkembangan Madrasah Di Indonesia,’” in Samsul Nizar, Sejarah Dan 

Dinamika Intelektual Pendidikan Islam Di Nusantara (Jakarta: :Kencana Media, 2013), 258. 
2 M. Ihsan, dkk, K.H.R Asnawi, Satu Abad Qudsiyyah: Jejak Kiprah Santri Menara (Tangerang: Pustaka 

Kompas, 2016), p.xx. 
3Ibid, p. 10. 



  

Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022 | 121 
 

Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX.. 

Setelah terseleksi baru kemudian sumber tersebut dilakukan kritik baik kritik eksternal 
maupun kritik internal untuk menentukan otentisitas dan kredibilitas sumber. Setelah 
berbagai sumber diverifikasi dan diperoleh sumber yang kredibel, langkah selanjutnya 
adalah interpretasi atau penafsiran data sehingga mencapai pengertian akan faktor-
faktor penyebab peristiwa. Mekanisme interpretasi dilangsungkan terhadap data 
dokumenter dan hasil wawancara yang berdasarkan pada kategori masalah penelitian 
ini. Fakta-fakta sejarah selanjutnya dikategorikan sesuai dengan tahapan-tahapan 
dinamikaMadrasah Mu’awanatul Muslimin dan Madrasah Qudsiyyah. Langkah terakhir 
dalam penelitian sejarah adalah historiografi. Historiografi merupakan cara penulisan 
atau pemaparan hasil penelitian sejarah yang telah dilakukan.  Dari berbagai sumber 
yang telah diperoleh dan ditafsirkan maka akan dipaparkan hasil penelitian. Dalam hal 
ini peneliti berusaha menyajikan hasil penelitian dengan sistematis dan kronologis. 

3. Hasil dan Pembahasan 
3.1. Kondisi Sosial Keagamaan Masyarakat Kudus 
Secara geografis Daerah Kudus terletak di Pantai Utara Jawa Tengah dan 30 km ke arah 
Timur Laut Semarang, Ibu kota Provinsi Jawa Tengah. Kudus berdiri di atas tanah datar 
kurang lebih 50 meter di atas permukan laut. Di bagian Selatan Kota Kudus masih banyak 
tanah berawa-rawa dan di bagian Utara terletak Gunung Muria dengan ketinggian 1.602 
meter.4 Masyarakat Kudus lebih didominasi oleh masyarakat yang berkebudayaan Jawa 
atau biasa disebut dengan masyarakat pribumi. Orang-orang pribumi yang menyatakan 
dirinya masih keturunan Sunan Kudus dan tinggal di Kudus digelari Raden. Pada masa 
Kolonial, gelar ini penting dan penggunaannya diatur oleh pemerintah. Namun gelar ini 
tidak dipergunakan lagi sejak revolusi. Selain masyarakat pribumi, etnis Tionghoa dan 
Arab juga dapat ditemukan di Kudus namun hanya sedikit dan tidak terlalu mendominasi. 

Masyarakat Kudus Kota dibagi menjadi 2 bagian yaitu Kudus Kulon dan Kudus 
Wetan. Kudus Kulon berada di sebelah barat sungai kecil yang mengalir melalui kota atau 
biasa disebut dengan Kaligelis.5 Kudus Kulon identik dengan daerah sekitar Menara 
Kudus. Kudus Wetan secara geografis terletak di sebelah Timur Kaligelis serta tempat 
kediaman kantor bupati dan kantor-kantor pemerintahan lainnya.6 Kudus Barat atau 
Kudus Kulon penduduknya terdiri dari santri atau orang-orang yang tradisi 
keislamannya lebih kental dibanding dengan Kudus Timur. Di Kudus Kulon juga banyak 
masyarakat Arab ditemukan. 

Organisasi Islam yang berkembang di Kudus didominasi oleh Nahdlatul Ulama. 
Organisasi Islam lain seperti Muhammadiyah, LDII, MTA juga dapat ditemukan di Kudus 
meskipun jumlahnya masih terhitung sedikit. Melihat dari sejarahnya, Dari beberapa 
organisasi Islam yang muncul di Kudus, NU menjadi satu-satunya ormas Islam yang 
diterima mayoritas masyarakat Kudus kala itu. Alasannya karena NU tetap dapat 
mempertahankan tradisi-tradisi lama yang dibawa Sunan Kudus dan mengembangkan 
tradisi baru bagi masyarakat sekitar yang lebih baik dan mudah diterima.7  

 
4Lance Castles, Tingkah Laku Agama, Politik, Dan Ekonomi Di Jawa: Industri Rokok Kretek Kudus 

(Jakarta: Sinar Harapan, 1982), p. 74. 
5Kaligelis adalah sebuah sungai yang mengalir dan membagi kota Kudus menjadi 2 bagian yaitu barat 

dan timur. Menurut cerita yang berkembang di masyarakat, Kudus barat adalah komplek para pengusaha, 
pedagang, petani, dan ulama. Sedangkan Kudus Timur adalah komplek para priyayi, cendekiawan, guru-
guru, bangsawan dan kerabat ningrat.   

6 Ibid., p. 78. 
7Pada tahun 1923, Kudus pernah kedatangan seorang muballigh bernama Syekh Rodhi. Alasan tidak 

diterimanya Syekh Rodhi adalah karena kecamannya terhadap praktek-praktek yang menyimpang 



  

122 | Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022   

Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX.. 

Masyarakat Kudus sering juga disebut sebagai masyarakat santri. Jika merujuk 
pada penyebutan tersebut maka yang dimaksud adalah masyarakat yang tinggal di 
sekitar Menara Kudus. Banyaknya pondok pesantren di sekitar Menara Kudus 
menyebabkan masyarakatnya sangat religius dan mempertahankan nilai-nilai 
keIslaman. Masyarakat santri juga terkenal sebagai masyarakat yang orientasinya lebih 
diarahkan bagaimana menjaga kesinambungan keaslian tradisi dari akulturatif 
kepercayaan dan budaya asing. Menyebut masyarakat santri di Kudus maka akan lebih 
condong kepada kaum Nahdliyin. 

Dalam menjalankan agamanya, masyarakat Kudus banyak meniru dan 
meneladani Sunan Kudus. Sunan Kudus tidak hanya terkenal dengan akulturasi budaya 
antara Hindu dan Islam. Namun ada satu falsafah yang sangat berpengaruh juga terhadap 
masyarakat Kudus yaitu Gusjigang (Bagus, Ngaji dan Dagang) sehingga tidak heran jika 
di Kudus selain terkenal dengan julukan Kota Kretek juga terkenal dengan Julukan Kota 
santri. Falsafah tersebut sangat melekat bagi masyarakat Kudus, utamanya masyarakat 
Kudus Kulon. 

Falsafah gusjigang ini memiliki arti penting bagi masyarakat Kudus. Untuk dapat 
disebut sebagai wong Kudus, seseorang harus mempunyai “gus” yaitu selain bagus rupa 
juga bagus perilaku. Ketika seseorang buruk perilakunya maka akan mempengaruhi 
kehidupannya dan kehidupan sekitarnya.8 

“Ji” yang bermakna ngaji diimplikasikan masyarakat Kudus untuk mengaji ilmu 
agama kepada orang yang lebih faham dalam bidang keagamaan atau biasa disebut kiai.9 
Hal ini tidak lepas dari hirarki masyarakat Kudus Kulon yang menepatkan kiai pada posisi 
tertinggi. Kiai tidak hanya sebagai sumber keilmuan Islam tetapi juga tempat berguru 
dalam berbagai bidang persoalan baik individu maupun sosial kemasyarakatan.10 Dalam 
perkembangannya makna “ji” dalam Gusjigang tidak hanya diartikan untuk ngaji agama 
tetapi juga belajar ilmu umum.  

“Gang” yang diartikan sebagai lincah berdagang sangat berkaitan dengan Sunan 
Kudus yang merupakan seorang pedagang yang ulung dan Kota Kudus yang menjadi 
salah satu basis ekonomi perdagangan maju di Jawa Tengah. Ini juga melekat pada 
masyarakat Kudus yang tidak hanya menjadi ulama dan santri namun juga pandai dalam 
berdagang. 
3.2. Pendidikan Islam di Kudus sebelum Abad XX. 
Pendidikan Islam di Kudus sejatinya telah dimulai sejak masa Sunan Kudus (1400-1550). 
Sunan Kudus telah mengajarkan bagaimana bentuk pengajaran Pendidikan Islam melalui 
akulturasi budaya serta falsafah yang masih ada sampai sekarang. Sunan Kudus terkenal 
dengan keahliannya dalam berbagai bidang ilmu agama terutama Ilmu Tauhid, Hadits, 
Ushul Fiqh, Sastra dan Fiqh. Tidak mengherankan jika diantara Walisongo, Sunan Kudus 
yang memperoleh gelar waliyyul ilmi (orang yang sangat ahli dalam ilmu agama). Gelar 
ini menunjukkan geliat ilmu yang telah lama terpancangkan di Kudus.11    

 
terhadap ajaran Islam utamanya hal-hal yang berkaitan dengan Sunan Kudus. Dari situlah masyarakat 
Kudus kurang menerima organisasi lain.  

8M. Ihsan,‘Gusjigang: Karakter Kemandirian Masyarakat Kudus Menghadapi Industrialisasi’, 
Iqtishadia, Vol. 10 No.2, 2017, p. 166. 

9Mereka yang belajar memperoleh sebutan santri. Hal ini menjadi prioritas utama karena karakter 
santri sebagai dasar bagi calon pemimpin terutama dalam rumah tangga. 

10Nur Said, Jejak Perjuangan Sunan Kudus Dalam Membangun Karakter Bangsa (Bandung: Brillian 
Media Utama, 2010), p. 28. 

11Sholichin Salam, Ja’far Shadiq Sunan Kudus (Kudus: Menara Kudus, 1986), p. 14. 



  

Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022 | 123 
 

Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX.. 

Pada masa Sunan Kudus, pesantren yang diasuh olehnya berbentuk halaqah12 
yang mengajarkan tiga mata pelajaran pokok yaitu Al-Quran-Hadits, Fiqih dan Tasawuf 
dengan metode bandongan dan sorogan. Murid-muridnya berasal dari semua golongan 
baik dari golongan masyarakat atas maupun golongan masyarakat bawah. Sunan Kudus 
dalam pengajarannya mengkontekstualisasikan penafsiran Al-qur’an dan Hadist13 sesuai 
zaman dan sesuai kondisi perubahan Hindu-Budha ke Islam. Hal ini dapat dilihat dengan 
dibangunnya Menara Kudus yang menyerupai candi Hindu serta toleransi kepada umat 
Hindu dengan dilarangnya menyembelih sapi bagi umat Muslim. 

Setelah masa Sunan Kudus, peran dakwah dan pendidikan Islam dilanjutkan oleh 
para kiai dan santri. Pendidikan Islam yang ada di Kudus sebelum Abad XX tidak jauh 
berbeda dengan pendidikan Islam yang ada di Minangkabau atau Aceh yang berada di 
surau-surau, masjid, langgar atau rumah kiai yang mengajar. Dalam struktur pendidikan 
Islam di Jawa dimulai dengan pengajian membaca Al-qur’an, dilanjutkan pengajian kitab 
dan kemudian pondok pesantren.  

Setelah menyelesaikan pengajian membaca Al-qur’an atau sudah tamat dari 
pengajian Al-qur’an, dilanjutkan dengan pengajian kitab.14 Para murid melanjutkan 
untuk membaca dan menerjemahkan buku-buku Islam klasik dasar yang ditulis dalam 
bahasa Arab atau biasa disebut kitab kuning. Para murid mempelajari bahasa Arab yang 
tersusun dari uraian pendek berbentuk nadham. Mereka diharuskan menghafal dan teks 
Arab tersebut tanpa salah kemudian isinya dijelaskan oleh guru.15 

Semenjak kehadiran kolonial Belanda di Indonesia, Pesantren mengalami 
kemunduran. Bahkan pada tahun 1882, Belanda membentuk Priesterraden.16 Bagi 
Belanda pesantren merupakan antitesis terhadap gerak-gerak kristenisasi dan upaya 
pembodohan masyarakat. Alasan politik juga membuat pemerintah kolonial Belanda 
memisahkan pendidikan Islam dari pendidikan umum. Pemisahan tersebut merupakan 
konsekuensi logis dari kebijakan pemerintah kolonial Belanda yang anti Islam. Sejak 
pemisahan tersebut maka lembaga pendidikan Islam mengambil jalan sendiri lepas dari 
gubernemen dan tetap berpegang pada tradisinya sendiri meskipun tetap terbuka dengan 
perubahan. Maka sejak permulaan Abad XX, pendidikan Islam mulai mengembangkan 
satu model pendidikan sendiri yang berbeda dan terpisah dari sistem Belanda.17 

 
12Halaqah adalah sistem pengajaran berpola melingkar. Peserta didik (santri) duduk bersila mengitari 

guru yang berpusat di tengah depan. Dalam halaqoh, santri umumnya cukup duduk bersila mendengarkan 
ceramah kiai atau ustadz. (Dadan Adi Kurniawan, ‘The Potrait of Traditional Islamic Education System in 
Indonesia’, Historika, Vol. 22, No.2, Oktober 2019, p. 48.)  

13Secara sederhana, tranformasi Tafsir-Hadits yang dilakukan Sunan Kudus adalah kategori dirayah 
dengan mengambil pendekatan ulama salaf dalam memahami Hadist dan penafsiran politis. Hal ini 
dikarenakan Sunan Kudus adalah tokoh sentral selain Sunan Ampel dan Sunan Kalijaga di Tanah Jawa, 
Khususnya kesultanan di Gelagah Wangi (yang selanjutnya disebut Demak) yang tentu saja ruh politik 
menjadi pertimbangan utama penafsiran Sunan Kudus.   

14Pengajian kitab dapat juga dikatakan sebagai cikal bakal pondok pesantren. Pada awalnya dari 
pengajian kitab yang hanya diikuti oleh beberapa murid dari sebuah desa atau kampung lalu berkembang 
diikuti oleh beberapa murid dari berbagai daerah.     

15Mahfud Junaedi, ‘Madrasah: Dari Nizamiyah Hingga Pesisiran Jawa’, Nadwa, Vol. 8, No. 1, April 2014, 
p. 116–117. 

16Suatu badan khusus yang mengawasi kehidupan beragama dan pendidikan Islam. Atas nasihat dari 
badan inilah maka pada tahun 1905 M, pemerintah Belanda mengeluarkan peraturan ordonansi guru 
untuk pertama kalinya yang isinya bahwa orang yang memberikan pengajaran harus meminta izin terlebih 
dahulu kepada pemerintah Belanda.   

17Moh. Slamet Untung, ‘Kebijakan Penguasa Kolonial Belanda Terhadap Pendidikan Pesantren’, Forum 
Tarbiyah, Vol.11, No. 1, Juni 2013, p. 9.  



  

124 | Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022   

Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX.. 

Secara ringkasnya, semenjak adanya penjajahan Belanda sampai tahun 1900 M 
adalah masa kemunduran bagi pendidikan Islam yang bukan hanya di Jawa namun juga 
seluruh Indonesia. Hingga pada tahun 1900 M dengan adanya semangat yang baru maka 
berdirilah pondok pesantren yang baru. Pondok-pondok itu didirikan oleh ulama-ulama 
Indonesia yang kembali dari Makkah sesudah melaksanakan ibadah haji dan mukim di 
Makkah bertahun-tahun.18 Selain pondok pesantren, pada awal Abad XX mulai muncul 
sistem pendidikan Madrasah. 

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam yang bersifat semi formal 
merupakan gejala awal sebagai publikasi dari adanya gerakan pembaruan Islam di Timur 
Tengah pada akhir Abad XIX dan awal Abad XX. Di tengah kondisi tersebut, Nusantara 
sedang dalam masa jajahan Belanda yang merugikan umat Islam. Lahirnya Madrasah 
sebagai gerakan reaksi kultural karena adanya persoalan yang mendasar belum 
tertangani secara serius oleh umat Islam.19 Dengan demikian Abad XX merupakan masa 
pertumbuhan dan perkembangan madrasah hampir diseluruh Indonesia dengan nama 
dan tingkatan yang beragam. Namun, madrasah-madrasah tersebut masih bersifat 
diniyyah. Baru pada tahun 1915, sedikit demi sedikit madrasah mengalami pembaruan 
dalam rangka memantapkan keberadaannya, khususnya dalam penambahan 
pengetahuan umum.20 

Perpaduan antara sistem pondok pesantren dengan sistem yang berlaku di 
sekolah-sekolah modern merupakan sistem pengajaran dan pendidikan yang digunakan 
di madrasah. Proses perpaduan tersebut berlangsung secara bertahap. Sistem pengajian 
kitab yang selama ini dilakukan diganti dengan pelajaran-pelajaran tertentu walaupun 
masih menggunakan kitab kuning sebagai rujukan. Sementara itu kenaikan tingkat pun 
ditentukan berdasarkan penguasaan terhadap sejumlah materi pelajaran. Dikarenakan 
pengaruh dari ide-ide pembaruan yang berkembang di dunia Islam dan kebangkitan 
nasional bangsa Indonesia, sedikit demi sedikit pelajaran umum masuk ke dalam 
kurikulum madrasah. 
3.3. Sejarah Madrasah Qudsiyyah  
K.H.R. Asnawi menggagas berdirinya Madrasah Qudsiyyah pada tahun 1917 M 
sekembalinya dari Makkah.21 Ide untuk mendirikan sebuah institusi pendidikan muncul 
bersama dengan rekan-rekannya yang juga sesama haji. Madrasah Qudsiyyah awalnya 
berada di kompleks Masjid Al-Aqsha tepatnya berada di gapura masuk Menara Kudus. 
Pendirian awal madrasah ini tidak ada nama dan tidak menempati lokasi yang tetap. 
Masih sama dengan sistem pembelajaran sebelumnya di mana santri atau murid datang 
ke rumah kiai atau guru. Madrasah ini juga masih sempat mengalami kegiatan 
pembelajaran di rumah K.H.R. Asnawi di Desa Bendan. Selain itu sempat juga madrasah 
ini menempati rumah salah satu pengurus di Desa Damaran. 

Setelah beberapa kali mengalami perpindahan lokasi akhirnya K.H.R Asnawi dan 
rekan-rekannya membangun gedung Madrasah yang berlokasi di Selatan Menara Kudus. 
Gedung Madrasah Qudsiyyah yang baru diresmikan pada hari Jum’at Wage tanggal 22 
Sya’ban 1337 H bertepatan dengan tanggal 23 Mei 1919 M., dan baru digunakan untuk 

 
18Mahmud Yunus, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia (Jakarta: Mutiara, 1979), p. 228. 
19Moh. Rosyid, ‘Lintasan Sejarah Madrasah Diniyyah Mu’awanatul Muslimin Sejak Era Pra-Kolonial 

dengan diberlakukannya PERDA Kabupaten Kudus tentang Madin Taklimiyah’, Elementary, Vol. 3, No. 1, 
Januari-Juni 2015, p. 63. 

20Amirwan, ‘Kebangkitan dan Perkembangan’, p. 272.  
21Ihsan, K.H.R. Asnawi, Satu Abad Qudsiyyah, p. xx.  



  

Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022 | 125 
 

Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX.. 

kegiatan belajar mengajar pada hari Rabu Pahing, 12 Syawal 1337 H/11 Juni 1919 M.22 
Peresmian gedung baru juga diberikannya nama pada madrasah dengan nama Madrasah 
Qudsiyyah. Nama Qudsiyyah dinisbatkan pada nama kota tempat madrasah ini berdiri 
(Kota Kudus). Diambilnya nama Qudsiyyah selain merujuk pada nama Kota Kudus juga 
mempunyai arti dan harapan yang lainnya.23 

Pemilihan lokasi dan nama madrasah Qudsiyyah merupakan dua hal yang 
menarik. Lokasi Menara Kudus yang dipilih sebagai tempat gedung baru merupakan 
langkah strategis24 dan pilihan cerdas. Harapannya adalah santri Qudsiyyah mampu 
mewarisi spirit religiusitas dan intelektualitas Sunan Kudus seperti falsafah yang selalu 
diajarkan Sunan Kudus yaitu Gusjigang (bagus akhlaknya, pandai berdagang dan spirit 
dalam mengaji atau menuntut ilmu). Pemilihan nama Qudsiyyah secara linguistik sangat 
artikulatif. Penamaan Madrasah Qudsiyyah yang dinisbatkan pada Quds atau Kudus 
berarti bahwa Madrasah Qudsiyyah merupakan madrasah tempat orang-orang Kudus 
dan sekitarnya belajar dan menimba ilmu. Qudsiyyah juga bisa dinisbatkan pada quds 
yang berarti suci. Hal ini diartikan madrasah sebagai tempat pembelajaran yang haq dan 
yang bathil agar mampu menjadi pedoman berperilaku suci.25 

Sistem pendidikan yang dilakukan pada masa ini sudah menggunakan kelas-kelas. 
Sistem kelas terdiri dari kelas shifir 1, shifir 2, shifir 3 dan kelas 1 sampai dengan kelas 5. 
Kurikulum yang digunakan pada masa ini menggunakan kurikulum khas Qudsiyyah 
dengan bobot keagamaan yang lebih banyak. Tahun 1933-1938, Qudsiyyah pernah 
menggunakan kurikulum dibawah naungan Lembaga Pendidikan Ma’arif NU. Namun 
setelah itu kembali lagi ke kurikulum Khas Qudsiyyah dikarenakan adanya ketidak 
cocokan antara kurikulm yang dibuat Lembaga Pendidikan Maarif dengan kurikulm Khas 
Qudsiyyah dari segi bobot pelajaran agamanya.26 

Pada dekade tahun 1919-1969, jam kegiatan pembelajaran berdurasi 90 menit 
dengan pembagian waktu 2 jalsah.27 Tahun 1970-1980, jam kegiatan pembelajaran 
berdurasi sama dengan tambahan 30 menit. Patokan yang digunakan adalah jam 
istiwaiyah. Baru kemudian pada tahun 1981 menggunakan patokan jam Waktu Indonesia 
Barat. Tahun 1990, jam kegiatan pembelajaran berdurasi 90 menit dengan pembagian 
waktu menjadi 3 jalsah. 
3.4. Tantangan Pendidikan Islam Madrasah Qudsiyyah 
Pendirian Madrasah Qudsiyyah pada Tahun 1919 M adalah bukti bahwa kaum santri 
yang direpsentasikan oleh K.H.R. Asnawi memiliki kehendak yang kuat dalam 
memajukan pendidikan warga sebagai basis kesadaran dalam kehidupan berbangsa. 
Bahkan, proses belajar mengajar sejatinya sudah dimulai pada tahun 1917, sekembalinya 
K.H.R Asnawi dari Makkah. Namun dalam perjalannya Madrasah Qudsiyyah mengalami 
perjuangan dan dinamika dalam mempertahankan eksistensinya.  
3.4.1. Masa Pendirian Madrasah Qudsiyyah (1919-1941) 
Dua tahun setelah pengajaran Al-qur’an yang diselenggarakan di Komplek Masjid Al-
Aqsha Menara Kudus memiliki fondasi yang mapan akhirnya K.H.R. Asnawi dan atas 

 
22Wawancara dengan K.H Fathur Rahman di Rumah K.H Fathur Rahman desa Padurenan, Gebog, 

Kudus pada 21 Oktober 2020 pukul 14.00 WIB. 
23Ihsan, K.H.R Asnawi, Satu Abad, p. 96-97. 
24Lokasi strategis karena Menara Kudus terletak di pusat peradaban Islam Kota Kudus yang mana 

ajaran-ajaran Sunan Kudus masih diwariskan secara terus menerus dari generasi ke generasi.  
25Ihsan, K.H.R Asnawi, Satu Abad, p. 96. 
26Wawancara dengan K.H Fathur Rahman di Rumah K.H Fathur Rahman desa Padurenan, Gebog, 

Kudus pada 21 Oktober 2020 pukul 14.00 WIB. 
27Jalsah adalah istilah yangdigunakan untuk penyebutan pembagian waktu pembelajaran pada sistem 

pendidikan tradisional salaf.  



  

126 | Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022   

Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX.. 

kesepakatan para ulama lainnya di Kudus membangun gedung Madrasah Qudsiyyah. 
Gedung madrasah tersebut terletak di Desa Kauman Kulon tepatnya di Sebelah Selatan 
Masjid Menara Kudus. Setelah pembangunan gedung selesai, diresmikan dan diberi nama 
Qudsiyyah oleh K.H.R. Asnawi.28 

Pendirian Madrasah Qudsiyyah muncul dari keinginan kuat para kiai khususnya 
K.H.R. Asnawi untuk memperluas dan mengembangkan pendidikan yang ada di Kudus. Ia 
melihat bahwa lembaga pendidikan yang ada di Kudus masih sedikit. Selain itu, beberapa 
lembaga pendidikan yang telah berdiri notabenenya dimiliki dan dikelola oleh 
pemerintah kolonial Hindia-Belanda. Pendidikan kolonial ini sangat berbeda dengan 
pendidikan Islam tradisionalis dari segi metode, isi dan tujuan. Pendidikan yang dikelola 
oleh kolonial berpusat pada pengetahuan dan keterampilan duniawi atau pendidikan 
umum. Sedangkan lembaga pendidikan Islam lebih ditekankan pada pengetahuan dan 
keterampilan yang berguna bagi penghayatan agama.29 Madrasah Qudsiyyah didirikan 
sebagai tuntutan zaman karena kalangan santri pada saat itu hampir tidak memiliki akses 
pendidikan formal. Sementara itu, saat dunia pesantren sibuk dengan pembentukan 
kader dakwah, gagasan madrasah mulai tumbuh di kalangan kaum modernis Islam 
sebagai alternatif pendidikan Islam.  Madrasah-madrasah mulai didirikan oleh organisasi 
modernis Islam, seperti Sarekat Islam, Jamiat Khair, Al-Irsyad, Persis, dan 
Muhammadiyah.30 

Pendidikan Islam di Indonesia pada zaman penjajahan Belanda mengalami 
ancaman. Hal ini dikarenakan Belanda ingin menciptakan pendidikan yang melahirkan 
ahli-ahli yang dapat membantu pemerintahan dan kepentingan Belanda. Pada awalnya 
Belanda membiarkan sistem pendidikan Islam berlangsung seperti dulu kala. Namun 
pelan-pelan Belanda berkeinginan mengubah pendidikan Islam dengan menerapkan 
politik etis. Politik etis yang diterapkan oleh Belanda memiliki tiga pilar utama yaitu 
pendidikan, pengairan dan perpindahan penduduk. Praktik politik etis dalam bidang 
pendidikan diimplementasikan dalam beberapa kebijakan. Pada tahun 1919, Belanda 
oleh Van den Capellen merencanakan berdirinya sekolah dasar bagi pribumi agar dapat 
membantu pemerintahannya. Belanda menganggap pendidikan Islam yang 
diselenggarakan di pondok pesantren, masjid, musholla tidak dapat membantu 
pemerintahannya. Para santri dianggap buta huruf latin.31 

Seiring makin beragamnya pendidikan yang didirikan oleh Belanda, masing-
masing institusi pendidikan mempunyai fungsi masing-masing sesuai kebijakan yang 
diterapkan. ELS (Europese Leger School) diperuntukkan untuk Belanda, Indo atau bangsa 
Eropa yang lainnya. Di Kudus ELS yang diperuntukkan bagi warga Eropa kebanyakan 
diisi oleh anak-anak pegawai gula Rendeng. HCS (Hollandsche Chinese School) yang 
merupakan sekolah bagi anak-anak Tionghoa. Sekolah ini juga berpusat di wilayah Kota 
yang dahulunya bertempat di SMPN3 Kudus.32 Untuk pribumi sudah ada beberapa 
sekolah yang diklasifikasikan sesuai dengan tingkatan kelas sosial. Sekolah kelas satu 
untuk anak bangsawan, tokoh-tokoh dan orang-orang terhormat Bumi Putera, sekolah 

 
28Bulletin El-Wijhah, “Memory Woluwindu Madrasah Qudsiyyah”, koleksi Yayasan Pendidkan Islam 

Qudsiyyah, 1982 tidak dipublikasikan, p. 30. 
29Ihsan,  K.H.R. Asnawi, Satu Abad, p. 43. 
30Ibid, p. 45. 
31Mahfudz Syaefudin, Dinamika Peradaban Islam Perspeketif Historis (Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 

2015), p. 285. 
32Ihsan, K.H.R Asnawi, Satu Abad, p. 79.  



  

Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022 | 127 
 

Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX.. 

kelas dua untuk pribumi biasa dan Voolkschool yang merupakan sekolah desa yang lebih 
rendah. Kurikulum pada masing-masing sekolah juga berbeda.33 

Kebijakan pemerintah kolonial dalam bidang pendidikan terus dipantau 
perkembangannya. Revisi kebijakan sering dilakukan untuk menyesuaikan kebutuhan 
dan merespon perkembangan sosial politik negeri jajahan. Salah satu yang menjadi 
perhatian pemerintah adalah adanya sekolah partikelir.34 Sekolah jenis partikelir ini 
mendapat pengawasan yang ketat oleh pemerintah kolonial dan bahkan berusaha untuk 
dimatikan. Di Kudus, institusi pendidikan Islam jenis partikelir ada tiga: Madrasah 
Mu’awanatul Muslimin, Madrasah Qudsiyyah dan Madrasah TBS.35 
Sebagai lembaga yang dilahirkan oleh pesantren, madrasah memiliki visi yang sama 
dengan pesantren. Keberadaan madrasah diperkuat dengan sikap non-kooperatif 
pendirinya terhadap pemerintah Kolonial Belanda. Madrasah sengaja tidak menciptakan 
anak didik sebagai tenaga kerja dan birokrat kolonial. Madrasah Qudsiyyah juga 
menerapkan sikap tersebut. Madrasah Qudsiyyah tetap bertahan dan tidak terpengaruh 
dengan lembaga pemerintahan Belanda. K.H.R. Asnawi bersikap tegas dan sering 
melakukan perlawanan terhadap kebijakan penerintah Belanda. Pesan-pesan 
perjuangan melawan kolonialisme selalu disampaikan oleh K.H.R. Asnawi ketika 
mengajar santri-santrinya.  

Sejak Madrasah Qudsiyyah didirikan hingga tahun 1929 dipimpin langsung oleh 
K.H.R. Asnawi sebagai kepala sekolah dengan didampingi oleh K.H. Shofwan Duri serta 
dibantu oleh beberapa orang guru diantaranya K.H. Kamal Hambali, R. H. Dahlan, H. Abdul 
Bashir, R. Mujahid, H. Zaini Asnawi, H. M. Zuhri Asnawi, K. Abdul Malik, K. Maslah, K. 
Tamyiz, K. Asy’ari, Masyru’at, dan lainnya.  
3.4.2. Masa Kemunduran Madrasah Qudsiyyah (1942-1950) 
Tahun 1942, Jepang datang ke Indonesia dengan membawa harapan yang cerah bagi 
masyarakat Indonesia. masyarakat Indonesia berasumsi bahwa datangnya Jepang ke 
Indonesia dapat membebaskan mereka dari belenggu penjajahan Belanda. Namun 
nyatanya Jepang juga membuat kebijakan yang menyengsarakan rakyat Indonesia. 
Kehadiran Jepang di Indonesia pada umumnya, dan Kudus pada khususnya, sangat 
mempengaruhi kehidupan sosial, politik, dan budaya. Kebijakan ini juga berdampak bagi 
Pendidikan Islam Indonesia. Jika sebelumnya pada masa Belanda diberlakukan aturan 
ordonansi guru dan ordonansi sekolah liar yang mana masih ada toleransi untuk 
melaksanakan proses pembelajaran agama Islam, maka pada masa Jepang umat Islam 
dicurigai oleh Dai Nippon. Hal ini terbukti dengan dikeluarkannya larangan mengajarkan 
pelajaran-pelajaran di madrasah-madrasah dengan menggunakan tulisan arab. 
Pembelajaran agama di madrasah-madrasah harus dengan huruf latin. 

Dalam pelaksanannya, madrasah-madrasah sering didatangi oleh serdadu Jepang. 
Keadaan ini mengakibatkan terganggunya proses pembelajaran. Madrasah Qudsiyyah 
juga terkena imbas dari kebijakan Jepang ini dikarenakan Madrasah Qudsiyyah dalam 
menyampaikan ajaran agama dengan menggunakan bahasa dan huruf Arab. Berbeda  
dengan  pengawasan  oleh  Kolonial  Belanda,  pengawasan  yang dilakukan oleh Jepang 
sangat ketat, provokatif, dan tidak jarang melibatkan aksi-aksi fisik.36  

 
33Syaefudin, Dinamika Peradaban, p. 285. 
34Sekolah partikelir atau sekolah liar. Sekolah ini kebanyakan mengadopsi model pendidikan HIS atau 

HCS yang tidak mendapat subsidi pemerintah.   
35Madrasah TBS didirikan oleh K.H Noor Chudlrin dan K.H Abdul Muhith. Madrasah ini didirikan pada 

tahun 1928 yang juga dikhususkan untuk laki-laki seperti halnya Madrasah Qudsiyyah. (disadur dari 
https://madrasahtbs.sch.id/ diakses pada hari Senin, 18 Januari 2021 pukul 17.43 WIB). 

36Ihsan,  K.H.R. Asnawi, Satu Abad, p. 47. 

https://madrasahtbs.sch.id/


  

128 | Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022   

Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX.. 

Tahun 1943 Madrasah Qudsiyyah pada akhirnya mengambil kebijakan untuk 
menutup sementara kegiatan di Madrasah setelah melalui pertimbangan yang matang 
dari para guru. Ditutupnya madrasah bukan berarti ditutup pula pembelajaran di 
Qudsiyyah. Pelaksanaan pengajian Al-Quran masih dilaksanakan di kelas-kelas dengan 
waktunya adalah bakda maghrib. Namun karena diketahui oleh Pemerintah Jepang, hal 
inipun tidak bertahan lama. Praktis selama masa penjajahan Jepang, proses pendidikan 
di Madrasah Qudsiyyah lumpuh total.37 
3.4.3. Masa Kebangkitan Madrasah Qudsiyyah (1951-1990) 
Madrasah Qudsiyyah akhirnya dibuka kembali setelah 7 tahun mengalami kevakuman. 
Tahun 1950 madrasah dibuka kembali atas inisiatif dari K. Nur Badri Syahid yang 
didampingi oleh K.H Ma’ruf Asnawi dan K. Syafi’i. Ia meminta ijin kepada K.H.R. Asnawi 
beserta sebagian guru untuk membuka kembali madrasah yang telah lama ditutup akibat 
kekejaman Jepang. Pada bulan Rabiul Awwal tahun 1369 H sampai bulan Jumadal Ula38, 
dalam rentang waktu 3 bulan, hanya satu murid yang kembali masuk ke madrasah yaitu 
Syuhadi yang berasal dari Purwodadi yang berada di Tajug.39 K. Syafii menjadi gurunya 
dan seiring bertambahnya waktu bertambah pula muridnya menjadi 80 orang dan dibagi 
dua kelas.40 K. Syafi’i kemudian dibantu oleh dua orang guru bernama Nur Hamid 
Akhwan dan K.H. Ma’ruf Asnawi.  

Kepala sekolah MI dipegang oleh K. Syafi’i dan K. Nur Badri Syahid sebagai 
pengurusnya. Pada awal pembukaan kembali Madrasah Qudsiyyah ini, para guru dengan 
sangat ikhlas mengajar tanpa adanya bisyaroh atau gaji satu sen pun. Perjuangan dan 
ketabahan guru Madrasah Qudsiyyah pada masa awal kebangkitan tidak hanya sampai di 
situ saja. Perjuangan yang sangat menonjol dan layak disebut, misalnya adalah ketika K. 
Yahya Arif, berbekal keahliannya di bidang pertukangan, harus memperbaiki papan dan 
meja tulis yang rusak. Sebagai lembaga yang baru bangkit kembali setelah mengalami 
kevakuman, tentunya membutuhkan dana yang tidak sedikit. K. Nur Badri Syahid, salah 
seorang guru dan pengurus, bekerja keras mengupayakan agar Madrasah Qudsiyyah 
mendapatkan bantuan dari pemerintah baik berupa dana pengembangan maupun tenaga 
pengajar.  

Tahun 1951 kepala sekolah diganti oleh K. Yahya Arif dengan susunan pengurus 
yang tetap mempertahankan susunan pengurus lama. Di bawah kepemimpinan K. Yahya 
Arif, Madrasah Qudsiyyah melakukan pembenahan. Melihat lulusan Madrasah 
Ibtidaiyyah yang semakin banyak, pengurus merasa madrasah perlu mendirikan sekolah 
menengah pertama. Gagasan tersebut terwujud dengan pendirian Sekolah Menengah 
Pertama Islam (SMPI) Qudsiyyah padahari Rabu Pahing, 4 Ramadhan 1371 H. bertepatan 
28 Mei 1952 M.  

Pendirian SMPI Qudsiyyah mendapat respon yang baik dari masyarakat. Hal ini 
dibuktikan dengan pertama kali dibukanya SMPI Qudsiyyah menerima 40 murid dari 
berbagai tamatan, baik dari Madrasah Qudsiyyah sendiri maupun madrasah atau sekolah 
yang lainnya. Semakin hari jumlah murid semakin bertambah. Hal ini menjadikan 
madrasah membagi tingkat menengah pertama menjadi dua yaitu SMPI dan PGA 

 
37Ibid, p. 48.  
38Bertepatan bulan Desember tahun 1950. Keunikan Madrasah Qudsiyyah sebagai lembaga 

pendidikan formal adalah memakai kalender hijriyyah dalam menuliskan kalender akademiknya dan 
masih tetap dipertahankan hingga saat ini.  

39Wawancara dengan K.H Fathur Rahman di Rumah K.H Fathur Rahman desa Padurenan, Gebog, 
Kudus pada 21 Oktober 2020 pukul 14.00 WIB.  

40Keadaan ini berjalan hingga Bulan Syawal berikutnya hingga dapat menerima murid baru sejumlah 
200 murid dengan penambahan kelas sebanyak lima kelas dan penambahan guru menjadi 8 orang.  



  

Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022 | 129 
 

Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX.. 

(Pendidikan Guru Agama) Qudsiyyah. Pembagian ini juga didasarkan pada para 
pendaftar yang tidak hanya berasal dari tamatan MI namun juga dari SR (Sekolah Rakyat). 
SMPI Qudsiyyah memberikan porsi pengajaran agama Islam yang lebih banyak daripada 
PGA Qudsiyyah, karena SMPI Qudsiyyah menerima murid tamatan madrasah, sedangkan 
PGA Qudsiyyah menerima murid tamatan SR (Sekolah Rakyat).41 

Tahun 1955-1957, jumlah murid yang masuk pada madrasah Qudsiyyah masih 
stagnan. Pada tahun 1957, antara SMPI dan PGA dilebur menjadi satu yang kemudian 
diganti menjadi Madrasah Tsanawiyah (MTs) Qudsiyyah.42 Pada tahun 1967, Madrasah 
Qudsiyyah mendapatkan pinjaman tempat di salah satu rumah warga karena semakin 
banyaknya murid yang masuk. Tahun 1969, madrasah Qudsiyyah mengalami 
perkembangan pesat yang ditandai dengan lonjakan jumlah murid dari awalnya ratusan 
menjadi ribuan. Faktor yang mempengaruhi lonjakan tersebut adalah bubarnya 
Madrasah Ma'ahid yang berada di Desa Krapyak, berdekatan dengan lokasi Pondok 
Pesantren Yanbu'ul Qur'an.  

Bubarnya madrasah tersebut dilatarbelakangi oleh adanya perbedaan pemikiran 
dalam antara pengurus yang Muhammadiyah dengan beberapa masyarakat dan murid 
yang mengikuti NU. Kepala Madrasah Ma'ahid adalah salah satu tokoh Muhammadiyah 
yang cukup berpengaruh di Kudus Kulon. Gagasan-gagasan Muhammadiyah, seperti 
pelarangan pembacaan tahlil dan yasin, ziarah kubur Sunan Kudus, pembacaan Qunut 
pada saat Shalat Subuh, pembacaan Maulid Al-Barzanji, dan Manaqib Syaikh Abdul Qadir 
Al-Jailani, diajarkan di Madrasah Ma’ahid. Akibatnya, para santri Madrasah Ma’ahid 
didukung oleh beberapa tokoh kiai di Kudus Kulon yang mayoritas adalah Nahdliyyin, 
melakukan protes keras. Ajaran Muhammadiyah yang diajarkan di Madrasah Ma’ahid 
dirasa sudah keluar dari rel ahl as-sunnah wa al-jama’ah yang dikukuhkan oleh para kiai 
NU.43 

Peningkatan jumlah santri Madrasah Qudsiyyah menumbuhkan keinginan dari 
para santri untuk membuat sebuah organisasi dengan tujuan untuk mempererat tali 
persaudaraan. Organisasi tersebut bernama Persatuan Pelajar Qudsiyyah (PPQ). PPQ 
berdiri pada 1961 dan dipelopori oleh Niam Zuhri dari Kerjasan dan Khafidzin dari 
Jepara. Kegiatan awal organisasi ini semula hanya sebatas sambung rasa dengan sekolah-
sekolah lain dan mengikuti lomba-lomba yang diadakan oleh lingkungan sekitar.44 
Sebagaimana tertulis dalam Anggaran Dasar, tujuan pendirian PPQ adalah untuk  
menyatukan seluruh santri Madrasah Qudsiyyah. Selain itu, PPQ juga dimaksudkan untuk 
meningkatkan prestasi belajar, disiplin diri, serta menggiatkan pendidikan jasmani dan 
rohani para pelajar.  

Pada awal 1973, jumlah lulusan MTs Qudsiyyah semakin banyak. Untuk 
menampung para lulusan tersebut, K.H. Sya’roni Ahmadi dan pengurus madrasah yang 
lain mengembangkan sayap Madrasah Qudsiyyah dengan membangun pendidikan 
tingkat menengah atas dengan nama Madrasah Aliyah (MA) Qudsiyyah. MA Qudsiyyah 
berdiri pada hari Selasa Legi tanggal 16 Syawal 1393 H bertepatan 13 November 1973 M. 
Pada masa awal, MA Qudsiyyah hanya memiliki satu kelas saja. Pada tahun berikutnya, 

 
41Setingkat dengan Sekolah Dasar (SD). 
42MTs Qudsiyyah baru mendapat pengakuan resmi dari pemerintah melalui Departemen Agama 

Republik Indonesia pada 27 Januari 1988 melalui Piagam Madrasah Tsanawiyah Qudsiyyah dengan 
Nomor: Wk/5.c/47/Pga/Is/1988. 

43Seperti yang dijelaskan di awal bahwa antara Muhammadiyah dan NU di Kudus pada masa tersebut 
sangatlah terlihat perbedaannya. Perbedaan pandangan yang sudah ada semenjak pertama kali 
Muhammadiyah masuk ke Kudus mengakibatkan perbedaan pandangan dalam hal pendidikan juga. 

44Ihsan,  K.H.R. Asnawi, Satu Abad, p. 115. 



  

130 | Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022   

Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX.. 

dengan banyaknya santri yang masuk, madrasah menambah satu  kelas lagi. Jumlah 
tersebut bertambah lagi pada akhir 1975. Untuk mendukung proses kegiatan belajar 
mengajar pada tingkat MA, diangkat beberapa guru baru, antara lain Dainuri, B.A. 
Kaliputu, Mukhlish, B.A. Langgardalem, Zainuri, B.A. Jati, Ma’shum A.K. Karangmalang, 
dan Subhan Purwosari.45 

Pada saat pembukaan MA Qudsiyyah, Madrasah Qudsiyyah telah melakukan  
modifikasi terhadap Kurikulum Nasional (Kurikulum Departemen Agama) yang 
digabungkan dengan kurikulum  lokal  yang menitik beratkan pada mata pelajaran kitab-
kitab salaf. Hal ini menyebabkan Madrasah Qudsiyyah menjadi madrasah yang dikenal 
dengan Madrasah Salaf. Namun modifikasi tersebut tidak lantas menjadikan pelajaran 
salaf berkurang porsinya. Kurikulum salaf seperti kitab Ibnu Aqil, Alfiyyah, Lubb al-Ushul, 
kitab Tafsir Jalalain, Bulugh al-Marom, Jauhar al-Maknun, Jauhar at-Tauhid, Balaghoh, 
Badi’, Ma’ani, Bayan, Arudl, Falak, Zeej, Faroidl, dan lain-lain tetap dijalankan seperti 
sebelumnya dengan menambah jadwal kegiatan belajar mengajar untuk mata pelajaran 
dalam Kurikulum Nasional.46 

Sejak awal berdiri, Madrasah Qudsiyyah tidak pernah memiliki peraturan 
mengenai seragam sekolah. Oleh karena itu, para santri yang bersekolah hanya 
menggunakan sarung, baju bebas, dan menggunakan peci warna hitam. Pakaian jenis ini 
mencerminkan identitas sebagai seorang santri. Namun, seiring dengan perkembangan 
zaman, pada 1973, Madrasah Qudsiyyah mulai menerapkan aturan seragam secara 
bertahap. Awalnya, para santri hanya diwajibkan menggunakan seragam selama dua 
hari. Saat itu, para santri diwajibkan menggunakan baju putih, celana panjang warna biru, 
dan peci hitam. Peci warna hitam tetap dipertahankan sampai sekarang sebagai salah 
satu ciri khas seorang santri. Kemudian, peraturan penggunaan seragam berlanjut 
menjadi satu minggu penuh. Selain menggunakan celana panjang warna biru dan baju 
putih, pada hari lain para santri diwajibkan menggunakan celana warna putih dan baju 
warna putih pula.47 

Berdasarkan hasil penelitian di atas, menurut hemat peneliti, Madrasah 
Qudsiyyah mengalami fase pasang surut dalam perkembangannya. Pasang surut 
perjalanan Madrasah Qudsiyyah dipengaruhi oleh kebijakan yang ditetapkan oleh 
pemerintah baik pada masa Belanda, Jepang maupun pasca kemerdekaan Indonesia. 
Kebijakan tersebut ada yang menguntungkan dan merugikan kedua madrasah tersebut. 
Pada masa Jepang, Pasca kemerdekaan, Madrasah Qudsiyyah mengalami kebijakan SKB 
3 Menteri tahun 1973 yang mana kebijakan tersebut mempengaruhi kapasitas kurikulum 
di madrasah. Namun, madrasah dapat kembali mempertahankan porsi jam belajar 
kurikulum khas dengan tanpa meninggalkan kebijakan dari keputusan SKB 3 Menteri.  

Perkembangan Madrasah Qudsiyyah tidak berjalan mulus dan menghadapi 
halangan dan rintangan. Oleh karenanya, perbaikan demi perbaikan terus dilakukan pada 
setiap periode pergantian kepala madrasah sehingga perubahan-perubahan kearah yang 
lebih baik senantiasa dilakukan. Hubungan antara kiai dan masyarakat yang kuat juga 
terjadi di Madrasah Qudsiyyah. Peran seorang guru yang bergelar kiai di Madrasah 
Qudsiyyah juga sangat efektif memberikan pengaruh dalam pembentukan perilaku 
keberagamaan para santri. Sebagai kegiatan pembelajaran, maka posisi kiai adalah 
sebagaimana guru-guru pada umumnya. Akan tetapi, kiai tersebut dapat memfungsikan 
beberapa peran yang sangat mungkin kurang dapat difungsikan oleh para guru lain. Kiai 

 
45Ibid. 
46Ibid., p. 102-103. 
47Wawancara dengan KH Fathur Rahman di Rumah K.H Fathur Rahman desa Padurenan, Gebog, Kudus 

pada 21 Oktober 2020 pukul 14.00 WIB. 



  

Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022 | 131 
 

Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX.. 

dipandang sebagai uswatun khasanah dalam segala tindak tanduk, ucapan dan 
keilmuannya. 
3.5. Faktor-Faktor Keberlangsungan Madrasah Qudsiyyah 
Madrasah Qudsiyyah merupakan contoh madrasah di Kudus yang bertahan dalam 
berbagai tantangan perkembangan zaman. Namun madrasah ini masih tetap 
mempertahankan eksistensinya hingga saat ini. Hal ini dipengaruhi oleh beberapa faktor, 
diantaranya adanya dukungan dari masyarakat sekitar dan para tokoh agama, menjaga 
tradisi Islam ala Sunan Kudus, mempertahankan kurikulum khas salaf, dan adanya 
peranan alumni. 

Pertama, adanya dukungan dari masyarakat sekitar dan para tokoh agama 
menjadi faktor penting. Kiai sebagai tokoh agama yang masih sangat dihormati oleh 
masyarakat Kudus tentunya mempunyai pengaruh besar terhadap masyarakat. Para kiai 
juga mempertahankan pendidikan Islam berbasis madrasah karena perjuangan dan 
dakwah mereka salah satunya melalui madrasah. Banyak dari Kiai di Kudus yang tidak 
membangun pondok pesantren dan mengabdikan diri di Madrasah seperti K.H Yahya 
Arief.  

Kedua, menjaga tradisi Islam ala Sunan Kudus. Sunan Kudus yang merupakan 
salah satu walisongo yang dalam dakwahnya dikenal dengan ajaran toleran dan falsafah 
gusjigang. Kedua ajaran Sunan Kudus ini masih dipertahankan pada Madrasah 
Qudsiyyah. Falsafah “ji” yang berarti mengaji atau menuntut ilmu khususnya ilmu agama 
masih tertanam kuat pada masyarakat Kudus utamanya Kudus Kulon. Sebagian 
masyarakat akan memilih menyekolahkan anaknya pada madrasah atau sekolah yang 
berbasis keagamaan kuat. Namun tidak semua masyarakat menyekolahkan anaknya di 
madin. Sebagian dari mereka beranggapan bahwa sekolah madrasah pada pagi hari saja 
sudah cukup. 

Ketiga, Madrasah Qudsiyyah dapat mempertahankan kurikulum khas salaf. 
Meskipun Madrasah Qudsiyyah yang notabenenya merupakan pendidikan formal dan 
mengikuti peraturan SKB 3 menteri pada tahun 1975 yang mengakibatkan jumlah 
kurikulum agama dan umum 30 : 70 namun Madrasah Qudsiyyah tetap mempertahankan 
kurikulum khasnya.  

Keempat, adanya peranan alumni. Alumni-alumni yang telah sukses menjadi 
tokoh masyarakat akan memberikan pengaruh yang luar biasa bagi madrasah. Stigma 
masyarakat yang melihat sesorang lulusan dari madrasah atau sekolah mana dan dapat 
menjadi sukses akan mengubah pandangan masyarakat untuk menyekolahkan anak-
anaknya di madrasah atau sekolah tersebut. Hal ini juga berlaku bagi alumni Madrasah 
Qudsiyyah. Alumni dari madrasah ini banyak menjadi tokoh masyarakat yang disegani 
dan dihormati. Kontribusi besar mereka terhadap masyarakat juga dapat dilihat dalam 
hal sumbangan materi kepada madrasah. Para alumni yang memberikan sumbangan 
materi kepada madrasah dengan berharap berkah dari masyayikh dan guru-guru di 
Madrasah. 

4. Simpulan 
Berdirinya Madrasah Qudsiyyah dilatarbelakangi oleh adanya pengajian Al-Qur’an yang 
berada dikomplek Masjid Menara. Madrasah Qudsiyyah berdiri pada tahun 1919 M 
secara resmi. Keberadaan madrasah ini juga untuk menjawab tantangan zaman pada 
masa penjajahan Belanda yang belum ada pendidikan formal bagi pribumi dan adanya 
pembaruan Islam yang diawali oleh sejumlah tokoh intelektual Islam. Dinamika yang 
dilalui oleh Madrasah Qudsiyyah cukup signifikan. Meskipun Madrasah Qudsiyyah 
tersebut terkena kebijakan ordonansi guru dan ordonansi sekolah liar pada masa 



  

132 | Heutagogia:  Journal of Islamic Education, Vol 2, No 1, June 2022   

Shofa Fakhiroh, dkk, Dinamika Pendidikan Islam di Kudus Abad XX.. 

penjajahan Belanda, tetapi madrasah ini tetap melaksanakan pembelajaran seperti biasa 
dan dapat dilakukan di madrasah. Pada masa penjajahan Jepang, Madrasah Qudsiyyah 
melaksanakan kegiatan belajar mengajar dialihkan di rumah para kyai menyusul adanya 
kebijakan larangan pembelajaran di madrasah. Akan tetapi hal tersebut tidak bertahan 
lama dan akhirnya Madrasah Qudsiyyah mengalami kelumpuhan selama 7 tahun. Setelah 
kemerdekaan Indonesia Madrasah Qudsiyyah mulai bangkit kembali. Faktor pendukung 
eksistensi Madrasah Qudsiyyah antara lain adanya dukungan dari masyarakat sekitar 
dan para tokoh agama, tetap menjaga tradisi Islam ala Sunan Kudus, mempertahankan 
kurikulum khas salaf, dan adanya peranan alumni. 

5. Referensi 
Amirwan. “‘Kebangkitan Dan Perkembangan Madrasah Di Indonesia.’” In Samsul Nizar, 

Sejarah Dan Dinamika Intelektual Pendidikan Islam Di Nusantara, 258. Jakarta: 
Kencana Media, 2013. 

Castles, Lance. Tingkah Laku Agama, Politik, Dan Ekonomi Di Jawa: Industri Rokok Kretek 
Kudus. Jakarta: Sinar Harapan, 1982. 

Ihsan, M. “Gusjigang: Karakter Kemandirian Masyarakat Kudus Menghadapi 
Industrialisasi.” Iqtishadia 10 No.2 (2017): 166. 

Junaedi, Mahfud. “Madrasah: Dari Nizamiyah Hingga Pesisiran Jawa.” Nadwa 8, No. 1 
(n.d.): 116–17. 

Kurniawan, Dadan Adi. “The Potrait of Traditional Islamic Education System in 
Indonesia.” Historia Vol. 22, N (n.d.): 48. 

M. Ihsan, Dkk. K.H.R Asnawi, Satu Abad Qudsiyyah: Jejak Kiprah Santri Menara. Tangerang: 
Pustaka Kompas, 2016. 

Mahfudz Syaefudin. Dinamika Peradaban Islam Perspeketif Historis. Yogyakarta: Pustaka 
Ilmu, 2015. 

Rosyid, Moh. “Lintasan Sejarah Madrasah Diniyyah Mu’awanatul Muslimin Sejak Era Pra-
Kolonial Dengan Diberlakukannya PERDA Kabupaten Kudus Tentang Madin 
Taklimiyah.” Elementary 3, No. 1 (n.d.): 63. 

Said, Nur. Jejak Perjuangan Sunan Kuds Dalam Membangun Karakter Bangsa. Bandung: 
Brillian Media Utama, 2010. 

Salam, Sholichin. Ja’far Shadiq Sunan Kudus. Kudus: Menara Kudus, 1986. 
Untung, Moh. Slamet. “Kebijakan Penguasa Kolonial Belanda Terhadap Pendidikan 

Pesantren.” Forum Tarbiyah 11, No. 1 (n.d.): 9. 
Yunus, Mahmud. Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia. Jakarta: Mutiara, 1979. 
Wawancara dengan K.H Fathur Rahman di Rumah K.H Fathur Rahman desa Padurenan, 

Gebog, Kudus pada 21 Oktober 2020 pukul 14.00 WIB. https://madrasahtbs.sch.id/ 
diakses pada hari Senin, 18 Januari 2021 pukul 17.43 WIB 

 

https://madrasahtbs.sch.id/

