Contemporzuy QUI’ZH —ISSN: 2798-7108 (e); 2798-7248 (p)

Vol.5 Nomor 2 (Juli-Desember 2025); hlm. 139-158; doi: 10.14421/cq.v5i1.6608
https:/ | ejournal.uin-suka.ac.id/ ushuluddin/ AJQH

Article History: accepted: 15-12-2025; published: 27-12-2025

Modernitas dan Konteks Sosial dalam Penafsiran Al-Qur’an: Studi
Komparatif QS. Al-Baqarah [2]: 256 dalam Tafsir Al-Manar dan
Tafsir Al-Azhar

Moh Firdaus HN
Fakultas Ushuluddin dan Dakwah UIN Madura
Email: mohfirdaushn@gmail.com

Abstract

Tafsir al-Manar and Tafsir al-Azhar are often positioned within the same line of modernist
Qur’anic interpretation, despite having emerged from different social contexts and
addressing distinct readerships, alongside the significant influence of Muhammad Abduh
on Hamka’s intellectual horizon. Departing from this academic issue, this study aims to
comparatively analyze the interpretation of QS. Al-Bagarah [2]:256 in Tafsir al-Manar and
Tafsir al-Azhar by examining the relationship between the exegete’s social context,
intellectual orientation, and the construction of meaning within the framework of modern
tafsir. This research employs a library-based method with a comparative-hermeneutical
approach, viewing tafsir as a product of interaction between the Qur’anic text, the exegete,
and its socio-historical context. The findings and discussion demonstrate that Tafsir al-
Manar represents a rational-philosophical model of modern tafsir, characterized by a
strong emphasis on linguistic analysis and apologetic argumentation shaped by the
context of Egyptian colonialism and modernity. In contrast, Tafsir al-Azhar embodies an
adaptive and contextual form of modern tafsir through an adabi ijtima’l orientation,
employing a communicative and historical style that responds to the social realities of
Indonesian society. These differences in interpretive patterns, argumentative strategies,
and reader orientation indicate that modern tafsir is not a monolithic phenomenon but
manifests in diverse forms shaped by the socio-intellectual conditions of the exegete. This
study concludes that Tafsir al-Manar functions as an intellectual foundation of modern
Qur’anic interpretation, while Tafsir al-Azhar represents a creative localization of modern
tafsir in the Indonesian context, while maintaining a critical, contextual, and guidance-
oriented interpretive paradigm.

Keywords: Comparative interpretation, QS. Al-Baqarah [2]:256, Freedom of Religion

Abstrak:

Tafsir al-Manar dan Tafsir al-Azhar kerap diposisikan dalam satu garis modernisme yang
sama, meskipun keduanya lahir dari konteks sosial dan kebutuhan pembaca yang
berbeda, di samping pengaruh Muhammad Abduh yang cukup signifikan dalam horizon
pemikiran Hamka. Berangkat dari persoalan tersebut, penelitian ini bertujuan
menganalisis secara komparatif penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256 dalam Tafsir al-Manar

Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike BY-NC-SA: This work is licensed under a Contemporary Quran Creative Commons Attribution-
NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/) which permits non-comercial use. If you remix,
transform, or build upon the material, you must contributions under the same license as the original.



mailto:mohfirdaushn@gmail.com

Vol. 5, No. 2 (2025) Modernitas dan Konteks Sosial dalam
Penafsiran Al-Qur’an

dan Tafsir al-Azhar dengan menyoroti hubungan antara konteks sosial, orientasi
intelektual mufasir, dan konstruksi makna ayat dalam kerangka tafsir modern. Penelitian
ini menggunakan metode kepustakaan dengan pendekatan komparatif-hermeneutik
yang memandang tafsir sebagai produk interaksi antara teks Al-Qur’an, mufasir, dan
konteks sosial-historisnya. Hasil dan pembahasan menunjukkan bahwa Tafsir al-Manar
merepresentasikan tafsir modern rasional-filosofis dengan penekanan pada analisis
linguistik dan argumentasi apologetik yang berkaitan erat dengan konteks kolonialisme
dan modernitas Mesir. Sementara itu, Tafsir al-Azhar menampilkan bentuk tafsir modern
yang bersifat adaptif dan kontekstual melalui corak adabi ijtima’i, dengan gaya
penyampaian yang komunikatif dan historis sesuai dengan realitas sosial masyarakat
Indonesia. Perbedaan pola penafsiran, strategi argumentasi, dan orientasi pembaca ini
menegaskan bahwa modernitas tafsir tidak bersifat tunggal, melainkan hadir dalam
beragam bentuk sesuai dengan kondisi sosial-intelektual mufasir. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa Tafsir al-Manar berfungsi sebagai fondasi intelektual tafsir
modern, sedangkan Tafsir al-Azhar merepresentasikan bentuk lokalisasi kreatif tafsir
modern di Nusantara dengan tetap mempertahankan paradigma penafsiran yang kritis,
kontekstual, dan berorientasi pada fungsi petunjuk Al-Qur’an.

Kata Kunci: Studi komparatif, QS. Al-Bagarah [2]:256, Kebebasan beraagama

Introduction

Perkembangan tafsir Al-Qur’an di Indonesia tidak bisa dilepaskan dari
tafsir di Mesir, meskipun secara sosio-historis tradisi penafsiran di Indonesia
berbeda dengan Mesir, akibat adanya keterpengaruhan yang tidak dapat
dipungkiri, terlebih melihat status Mesir sebagai pusat pembaharuan pemikiran
Islam.! Sejak abad ke tujuh dan delapan, sebagaimana diasumsikan oleh
Azyumardi, Indonesia telah memiliki hubungan yang erat dengan Timur Tengah 2
Hubungan ini semakin terlihat jelas dengan adanya dialog antara gerakan
reformasi Islam di Mesir dengan gerakan pembaruan di Melayu-Indonesia pada
akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20, di mana terdapat kegiatan surat-menyurat
antara tokoh Melayu-Indonesia dengan redaksi majalah al-Manar.? Hubungan ini
memperlihatkan bagaimana ide-ide pembaruan keislaman dari pusat dunia Islam
diterima dan memengaruhi kalangan intelektual muslim di Indonesia, terlebih
dalam memproduksi karya tafsir.

1 Ahmad Alim Faz, Sholahuddin Al Ayubi, dan Endang Saeful Anwar, “Egyptian and
Indonesian Tafsir Literature: A Critical and Comparative Analysis,” Riwayat: Educational Journal of
History and Humanities 8, no. 1 (15 Januari 2025): 364, https://doi.org/10.24815/jr.v8i1.43920.

2 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan
XVII  Akar  Pembaruan  Islam  Indonesin  (Jakarta: Prenada Media, 2013), 6,
https:/ /books.google.co.id /books?id=E5sCEAAAQBA].

3 Jutta E Bluhm, “A preliminary statement on the dialogue established between the reform
magazine al-Manar and the Malayo-Indonesian world,” Indonesia Circle. School of Oriental & African
Studies. Newsletter 11, no. 32 (November 1983): 35-42,
https:/ /doi.org,/10.1080/03062848308729564.

140 of 158



Moh Firdaus HN Vol. 5, No. 2 (2025)

Karya tafsir yang secara signifikan memiliki hubungan dalam hal saling
keterkaitan pemikiran adalah tafsir karya Muhammad Abduh dan Rashid Rida di
Mesir, Tafsir al-Manar dengan karya Haji Abdul Malik Karim Amrullah
(HAMKA) di Indonesia, Tafsir al-Azhar. Kajian atas kedua tafsir ini telah
dilakukan dengan berbagai pendekatan dan sudut pandang. Secara umum,
kajian-kajian tersebut dapat diklasifikasikan dalam tiga kategori. Pertama, kajian
komparasi tematik yang membandingkan pandangan Hamka dan Abduh
mengenai suatu konsep atau penafsiran, seperti konsep riba,* isu kepemimpinan
perempuan® dan identifikasi nilai-nilai seperti tauhid, ikhlas, dan keteladanan.®
Kedua, kajian komparatif-metodologis yang mengkaji keterpengaruhan Hamka
oleh Abduh serta hubungan pemikiran keduanya.” Ketiga, kajian intratekstualitas
yang menunjukkan pengaruh kuat al-Manar terhadap al-Azhar dalam bentuk-
bentuk intertekstualitas seperti ta’kid, tabyin, dan mudiddah.® Semua kajian dari
tiga kategori ini mengkaji secara komparatif kedua kitab tafsir ini, namun tidak
secara komprehensif memotret bagaimana kedua karya tafsir tersebut
membangun narasi yang membedakan antara keduanya.

Berangkat dari permasalahan ini, peneliti mengkaji secara komparatif dua
karya tafsir ini dengan menjadikan QS. Al-Baqarah [2]: 256 yang membahas
kebebasan beragama sebagai objek analisis dan mengangkat tiga pertanyaan
pokok yang menjadi rumusan masalah dalam penelitian ini. Pertama, bagaimana
Tafsir al-Manar dan Tafsir al-Azhar menafsirkan QS. Al-Bagarah [2]: 256 yang
membahas tema kebebasan beragama? Kedua, bagaimana analisis komparatif
penafsiran QS. Al-Bagarah [2]: 256 dalam kedua tafsir tersebut? Dan ketiga,
bagaimana kedua mufassir tersebut merefleksikan dunia modern dalam
penafsiran QS. Al-Baqgarah [2]:256? Ketiga pertanyaan ini menjadi penting untuk
dilakukakan analisis dalam rangka mengungkap sejauh mana kedua kitab tafsir

4 Linatul Chariro, “Konsep Riba Menurut Pemikiran Buya Hamka Dan Muhammad
Abduh,” 2018, http://etheses.iainponorogo.ac.id/5161/1/210214286 LINATUL CHARIRO
APLOUT.pdf.

5 Nurani Yulianti, “Argumentasi kepemimpinan perempuan dalam Al-Qur’an surat An-
Nisa ayat 34: Studi komparasi tafsir Al-Manar dan Tafsir Al-Azhar” (UIN Sunan Gunung Djati
Bandung, 2024).

¢ Arief Hendra Kurniawan, “Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Surat Al-Bagarah Ayat
129-132 (Studi Komparatif Tafsir Al-Manar dengan Al-Azhar)” (Universitas Muhammadiyah
Yogyakarta, 2016).

7 Abdul Manan Syafi’i, “Pengaruh Tafsir Al-Manar Terhadap Tafsir Al-Azhar,” MIQOT:
Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman 38, no. 2 (2014): 263-75, https://doi.org/10.30821/miqot.v38i2.100;
Zulfikri Zulkarnaini dan Mohammed A.F. Badawi, “The Relevance of Muhammad Abduh’s
Thought in Indonesian Tafsir: Analysis of Tafsir Al-Azhar,” Millah 21, no. 1 (Agustus 2021): 113-
48, https:/ /doi.org/10.20885/millah.vol21.iss1.art5.

8 M Solahudin, “Intertekstualitas tafsir: studi pengaruh tafsir al-manar terhadap tafsir al-
azhar,” Repository.Uinjkt.Ac.1d, 2023,
https:/ /repository.uinjkt.ac.id/ dspace/handle/123456789/74915%0Ahttps:/ / repository.uinjkt.a
c.id/dspace/bitstream/123456789/74915/1/M. SOLAHUDIN_SPs.pdf.

141 of 158



Vol. 5, No. 2 (2025) Modernitas dan Konteks Sosial dalam
Penafsiran Al-Qur’an

ini memiliki kesamaan dan perbedaan serta latarbelakang dari persamaan dan
perbedaan tersebut.

Dua karya tafsir ini sama-sama dikenal sebagai tafsir dengan corak
rasional-kontekstual yang muncul dari semangat pembaruan pemikiran Islam.
Tafsir al-Manar muncul dalam konteks kolonialisme dan wacana modernisme
Islam di Timur Tengah, sementara Tafsir al-Azhar berkembang dalam semangat
pasca-kolonialisme, atmosfer nasionalisme, pluralisme agama serta pengaruh
modernisme Mesir berkembang di Indonesia.? Secara gamblang Hamka menyebut
dalam mukaddimah tafsirnya bahwa Tafsir al-Manar sangat menarik baginya
untuk dijadikan contoh.1? Secara tidak langsung Hamka mengungkapkan bahwa
dirinya dipengaruhi oleh Abduh dan Rashid Rida dalam memproduksi kitab
tafsirnya. Namun, perbedaan pemahaman, konteks sosial dan audiens dari
penafsiran tentunya akan mempengaruhi produksi tafsir dari keduanya. Untuk
itu, penelitian ini hadir dalam rangka mengeksplor sejauh mana perbedaan
konteks sosial yang dihadapi kedua mufassir dapat mempengaruhi perbedaan
penafsiran meskipun secara gamblang Hamka telah menyebut bahwa tafsir yang
ditulis oleh dirinya dipengaruhi oleh Tafsir al-Manar.

Penelitian ini menggunakan metode library research (kepustakaan) dengan
analisis komparatif-hermeneutik. Komparatif karena membadingkan antara dua
kitab tafsir, dan hermenutik karena berusaha menelusuri konteks sosial mufassir
yang menjadikan produksi tafsirnya berbeda. Sumber primer penelitian ini adalah
Tafsir al-Manar dan Tafsir al-Azhar, yang dibaca dalam bingkai sosial-historis
kehidupan mufasirnya. Fokus utama analisis adalah pada pola, konten dan corak
penafsiran kedua tafsir tersebut. Pendekatan ini memposisikan tafsir bukan
sebagai produk netral, melainkan sebagai hasil interaksi aktif antara teks, mufasir,
dan realitas zaman. Analisis dilakukan dengan cara mengidentifikasi struktur
argumentasi, penekanan tematik, dan pendekatan yang digunakan oleh masing-
masing penafsir. Dengan demikian, pendekatan ini tidak hanya membandingkan
konten teks tafsir, melainkan juga mengungkap dinamika ideologis dan sosiologis
di balik konstruksi makna terhadap QS. Al-Baqarah [2]:256. Ayat ini dipilih karena
tema yang dimuat adalah kebebasan beragama, di samping penafsiran ayat ini
dalam Tafsir al-Azhar tidak secara eksplisit mengutip dari Tafsir al-Manar namun
argumentasi yang dibangun relative sama.

Result and Discussion

Penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256 dalam Tafsir al-Manar

? Elit Ave Hidayatullah et al., “Pengaruh Masa dan Tempat dalam Penyusunan Tafsir Al-
Azhar,” Studia Quranika 7, no. 1 (2022): 53, https:/ /doi.org/10.21111/studiquran.v7i1.8000.
10 Hamka, Tafsir Al-Azhar, vol. 1 (Singapura: Pustaka Nasional Pte. Limited, 1987), 41.

142 of 158



Moh Firdaus HN Vol. 5, No. 2 (2025)

Rashid Rida memulai penafsiran ayat ini dengan menguraikan kata kunci
(mufradat) sebagai fondasi konseptual bagi pembacaan ayat. Kata al-rushd,
menurut Rida, memiliki arti ketepatan dalam memahami jalan yang benar yang
berlawanan dengan kata al-ghayy dan al-taghiit yang berarti melampaui batas.
Sedangkan kata al-‘urwah diartikan sebagai bagian dari pohon yang tetap
bermanfaat sepanjang musim karena kekokohannya, bahkan menjadi tempat
bergantung ternak ketika masa paceklik. Kata al-wuthqa merupakan bentuk
feminin dari al-awthag yang menunjukkan makna paling kuat dan kokoh.
Sedangkan al-infisham berarti patah atau terputus.!!

Setelah memberikan uraian tentang kosakata kuci ayat, penafsiran
dilanjutkan dengan mencantumkan konteks historis turunnya ayat. Beberapa
riwayat dicantumkan seputar turunnya ayat ini, salah satunya, menceritakan
tentang masyarakat Madinah yang menyerahkan anak mereka kepada orang
Yahudi untuk memeluk agama Yahudi. Ketika Bani Nadhir diusir dari Madinah,
anak-anak yang diserahkan kepada orang Yahudi itu juga termasuk di dalam
barisan yang diusir. Ayat ini turun ketika para orang tua tersebut ingin memaksa
anak-anak mereka memeluk Islam.!?

Rida menyebut bahwa ayat ini merupakan aturan agama Islam yang sering
disalahpahami oleh musuh-musuh Islam, yaitu bahwa Islam dibawa dengan
perang dan kekerasan. Untuk itu, ia mencantumkan sebuah argumentasi untuk
membantah sangkaan-sangkaan tidak berdasar itu.

“Apakah perang dilakukan untuk memaksa orang-orang masuk Islam di

Mekah saat Nabi Muhammad salat dengan sembunyi-sembunyi atau

ketika orang-orang musyrik memperlakukan orang Islam dengan berbagai

macam siksaan sampai nabi dan para sahabat terpaksa hijrah? Atau mereka
berkata bahwa pemaksaan itu terjadi di Madinah ketika Islam telah
menjadi kuat dan ayat ini turun pada masa awal kekuatan ini, karena
perang Bani Nadhir terjadi pada bulan Rabiul Awal tahun keempat. Al-

Bukhari mengatakan bahwa peristiwa itu terjadi sebelum Perang Uhud

yang tidak ada perbedaan bahwa perang ini terjadi di bulan Syawwal tahun

ketiga, sedang orang kafir Mekkah masih berniat berperang melawan
orang muslim.”13

Rida meneruskan penjelasannya tentang peristiwa pengusiran Bani
Nadhir, bahwa mereka melanggar perjanjian dan bersekongkol untuk membunuh
nabi sebanyak dua kali saat nabi sedang berada di pinggiran kota Madinah. Oleh
karena itu, nabi pun tidak punya pilihan selain mengusir mereka dari Madinah.
Maka nabi mengepung dan mengusir mereka hingga mereka dipaksa keluar dari
Madinah. Nabi juga tidak mengizinkan para sahabatnya yang ingin memaksa

' M Rasyid Ridha dan M Abduh, Tafsir al-Manar, vol. 3 (Mesir: Dar al-Manar, 1973), 35-
36.

12 Ridha dan Abduh, 3:36.

1B Ridha dan Abduh, 3:36.

143 of 158



Vol. 5, No. 2 (2025) Modernitas dan Konteks Sosial dalam
Penafsiran Al-Qur’an

anak-anak mereka yang telah menjadi Yahudi untuk masuk Islam dan melarang
mereka untuk pergi bersama Yahudi. Menurut Rida, peristiwa ini merupakan hari
pertama di mana terlintas dalam benak umat muslim pemaksaan dalam memeluk
Islam, dan hari itu adalah hari di mana ayat ini turun.14

Menurut Abduh, pemaksaan dalam memeluk agama sudah menjadi tradisi
dari berbagai agama, termasuk Nasrani. Hal ini sebenarnya lebih menyangkut
masalah politik daripada masalah agama, karena iman merupakan inti agama
yang hakikatnya adalah penyerahan diri secara penuh yang mustahil jika didapat
dengan cara pemaksaan, akan tetapi harus dengan penjelasan dan pembuktian.
Untuk itu, lanjutan ayat ini, gad tabayyana al-rushdu mina al-ghayyi, menjelaskan
bahwa dalam Islam, kebenaran, hidayah, kemenangan dan kemudahan sudah
tampak dengan jelas, sedangkan agama yang menentangnya berada dalam
kesesatan.’® Rida menambahkan keterangan bahwa ayat ini turun di peperangan
Bani Nadhir untuk menjelaskan larangan pemaksaan ketika sebagian sahabat
hendak memaksa anak mereka yang sudah menjadi Yahudi agar masuk Islam dan
tidak lagi bersama Bani Nadhir. Dari ayat ini juga dijelaskan bahwa bagian pokok
dari dakwah agama adalah penjelasannya, sehingga menjadi jelas mana petunjuk
dan kesesatan, dan manusia diberikan kebebasan dalam memilih menerima
penjelasan itu atau meninggalkannya.1¢

Lebih jauh lagi Abduh menjelaskan bahwa ayat la ikraha fi al-din merupakan
aturan utama dari agama Islam dan dasar yang penting dari kebijakan dalam
Islam, yaitu tidak diperbolehkannya melakukan pemaksaan untuk masuk Islam
dan juga tidak diperbolehkan untuk memaksa seseorang keluar dari Islam.
Penegakan aturan dasar ini hanya bisa ditegakkan jika umat Islam memiliki
kekuatan untuk melindungi agama dan diri mereka sendiri, dari godaan orang-
orang yang mencoba menyerang, dan bisa membela diri sebagaimana mereka
menyerang umat Islam. Ajakan menuju jalan Allah melalui hikmah, nasihat yang
penuh kelembutan, serta dialog dengan para penentang secara bijak harus
dilandasi dengan komitmen kuat untuk menyampaikan kebenaran secara
argumentatif dan disertai dengan bukti-bukti yang meyakinkan. Jalan inilah yang
merupakan jalan lurus menuju keimanan yang sejati, yang dibangun atas dasar
kebebasan dalam berdakwah serta terhindar dari fitnah. Sementara itu, jihad tidak
menjadi inti atau tujuan utama dalam ajaran Islam, melainkan berfungsi sebagai
benteng dan pelindung bagi agama.l”

Penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256 dalam Tafsir al-Azhar

14 Ridha dan Abduh, 3:36-37.
15 Ridha dan Abduh, 3:37.
16 Ridha dan Abduh, 3:39.
17 Ridha dan Abduh, 3:39.

144 of 158



Moh Firdaus HN Vol. 5, No. 2 (2025)

Dalam Tafsir al-Azhar, QS. Al-Baqarah [2]:256 diterjemahkan oleh Hamka
sebagai berikut:

“Tidak ada paksaan dalam agama. Telah nyata kebenaran dan kesesatan.

Maka barangsiapa yang menolak segala pelanggaran besar dan beriman

kepada Allah, maka sesungguhnya telah berpeganglah dia dengan tali

yang amat teguh, yang tidak akan putus selama-lamanya. Dan Allah adalah

Maha Mendengar, lagi Mengetahui.” (QS. Al-Bagarah [2]:256).18

Sebelum masuk pada penjelasan konteks historis ayat, Hamka terlebih
dahulu menjelaskan korelasi (munasabah) ayat 256 dengan ayat sebelumnya, yaitu
ayat 255 yang dikenal dengan ayat al-kursi. Pembahasan Tauhid yang diuraikan
dalam ayat 255 meliputi Ketuhanan secara keseluruhan dan merupakan intisari
ajaran Islam tentang Tauhid. Ketulusan dan keikhlasan seseorang akan dengan
sendirinya menerima keterangan Ketuhanan dalam ayat al-kursi ini. Oleh sebab
itu, ayat 256 menjelaskan bahwa jalan yang benar dan yang sesat sudah terlihat
jelas perbedaannya sehingga tidak perlu dipaksakan lagi.?

Selanjutnya, Hamka menjelaskan konteks historis ayat dengan mengutip
riwayat dari Abu Daud, an-Nasa’i, Ibn Mundzir, Ibn Jarir, Ibn Abi Hatim, Ibn
Hibban, Ibn Mardawaihi dan al-Baihaqi dari Ibn Abbas bahwa masyarakat
Madinah sebelum memeluk Islam menyerahkan anak mereka kepada Yahudi agar
menjadi Yahudi. Hal ini disebabkan oleh anggapan bahwa Yahudi lebih baik dari
mereka. Riwayat lain menyatakan bahwa ada seorang perempuan yang semua
anaknya meninggal, sehingga ketika memiliki anak lagi, dia akan
menyerahkannya kepada Yahudi. Setelah Nabi datang dan Yahudi berkhianat
hingga berencana membunuh Nabi dua kali, Bani Nadhir pun diusir dari
Madinah. Namun, sebagian anak kaum muslim dari kalangan Anshar yang
bersama Yahudi juga ikut terusir. Ayah mereka pun memohon kepada Nabi agar
mereka ditarik ke Islam meskipun dengan pemaksaan. Dan ayat 256 ini turun
dalam menanggapi kejadian ini.?°

Pada penjelasan singkat terkait makna ayat, Hamka menekankan bahwa
anak-anak yang secara jelas telah menganut agama Yahudi tidak boleh dipaksa
untuk memeluk Islam berdasarkan pangkal ayat “Tidak ada paksaan dalam
agama.” Ia mengutip sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Ibnu Abbas, di mana
Nabi memberikan pilihan kepada anak-anak tersebut, apakah mereka ingin
mengikuti agama ayah mereka, yakni Islam, atau tetap dalam agama Yahudi,
yang konsekuensinya adalah mereka harus ikut meninggalkan Madinah. Dalam
riwayat lain yang juga dikutip oleh Hamka, dijelaskan bahwa sebagian anak-anak
itu memilih untuk memeluk Islam, sementara sebagian lainnya tetap
mempertahankan keyakinan Yahudi mereka. Anak-anak yang tidak berpindah
agama akhirnya keluar dari Madinah bersama para pengasuh mereka. Penggalan

18 Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1:622.
19 Hamka, 1:623.
20 Hamka, 1:623-24.

145 of 158



Vol. 5, No. 2 (2025) Modernitas dan Konteks Sosial dalam
Penafsiran Al-Qur’an

ayat “Telah nyata kebenaran dan kesesatan” menjelaskan bahwa alasan keyakinan
memeluk suatu agama tidak boleh dipaksakan adalah karena kebenaran dan
kesesatan sudah terlihat jelas jika manusia menggunakan potensi akalnya dengan
baik dan maksimal. Hamka menambahkan bahwa Islam menjunjung tinggi
kebebasan berpikir dalam proses pencarian kebenaran. Menurutnya, kebenaran
hanya dapat ditemukan apabila seseorang menggunakan akalnya secara optimal
dan tidak terpengaruh oleh dorongan hawa nafsu. Kebenaran yang dicapai
melalui proses intelektual yang jernih akan melahirkan iman yang tulus, tanpa
paksaan.?!

Menurut Hamka ayat ini dipahami sebagai tantangan bagi manusia untuk
menyelami dan memahami kebenaran ajaran Islam melalui nalar yang sehat.
Islam tidak memerlukan pemaksaan dalam dakwahnya; cukup dengan mengajak
manusia untuk berpikir. Apabila akal digunakan secara objektif dan jernih, maka
ia akan sampai pada kebenaran ajaran Islam. Namun, apabila kebenaran itu
dipaksakan, menurut Hamka, yang terjadi justru adalah bentuk “perkosaan
fikiran,” yang hanya melahirkan sikap taqlid tanpa landasan pemahaman yang
mendalam.??

Lebih lanjut Hamka memberikan pembelaan atas tuduhan “ilmiah” bahwa
Islam disebarkan dengan pedang. Menurut Hamka, jika memang benar-benar
mau melihat kebenaran secara ilmiah, maka harus melihat kebenaran Islam dari
sumber aslinya, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah Rasul. Dalam Al-Qur’an, ayat inilah
yang menjadi sumber bahwa dalam urusan agama tidak boleh ada paksaan.
Sedangkan dalam Sunnah bisa dilihat melalui sebab turunnya ayat ini, di mana
Bani Nadhir diusir dari Madinah karena hendak membunuh Nabi, akan tetapi
tidak dipaksa untuk masuk Islam. Lebih dari ini, pengusiran yang terjadi lebih
merupakan urusan politik dibangdingkan urusan agama, karena alasan
pengusiran mereka disebabkan usaha untuk membunuh Nabi yang merupakan
penguasa di Madinah.?3

Hamka melanjutkan pembelaannya atas citra Islam dengan memberikan
bukti sejarah peperangan Nabi dengan kaum musyrik di Makkah bukanlah
paksaan dalam beragama, melainkan merupakan perebutan pimpinan dalam
keluarga. Sedangkan seruannya adalah membersihkan ka’bah dari berhala serta
kembali pada ajaran murni Ibrahim, sebagaimana mereka meyakini sebelumnya
bahwa mereka adalah anak cucu Nabi Ibrahim. Bahkan karena tidak adanya
paksaan ini, orang-orang banyak megakui kerasulan Muhammad, seperti Adiy
bin Hatim bersama saudara perempuannya, Tamim ad-Dary (ketiganya dari
golongan Nasrani), Suhaib (dari bangsa Romawi), Adas (pemuda Nasrani dari
Ninive), serta Salman dari Persia. Semua peristiwa terjadi sebelum turunnya ayat

21 Hamka, 1:624.
22 Hamka, 1:624.
23 Hamka, 1:625.

146 of 158



Moh Firdaus HN Vol. 5, No. 2 (2025)

QS. Al-Baqarah [2]:256 yang berbicara tentang tidak adanya paksaan dalam
agama.

Masih dalam pembelaan terkait citra Islam, Hamka menegaskan bahwa
meskipun Islam sedang pada masa puncak kekuasaannya, ia selalu memegang
teguh dasar ajaran Nabi yang telah ditentukan Al-Qur’an. Sebagai bukti, Hamka
mengutip kisah Umar bin Khattab dengan pelayan perempuan yang beragama
Nasrani dan pelayan laki-laki berasal dari Romawi yang bernama Zanbaq.
Keduanya menolak saat diajak masuk Islam dan Umar pun tidak memaksa
mereka. Hamka juga memberikan bukti adanya minoritas umat Nasrani di
beberapa negara Islam seperti Palestina, Suria, Irak dan Mesir. Minoritas umat
Yahudi di Yaman dan Afganistan. Mereka semua hidup damai di bawah
perlindungan kekuasaan Islam. Sebaliknya, umat muslim di Spanyol diusir dan
sebagian lagi dipaksa memeluk agama Nasrani. Hal ini menegaskan bahwa Islam
tetap memegang teguh ajarannya tentang tidak ada paksaan dalam agama.

Studi Komparatif Penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256

Sebagaimana telah disebutkan pada bagian pendahuluan bahwa tujuan
kajian komparatif ini adalah untuk meng-eksplore sejauh mana perbedaan konteks
sosial yang dihadapi kedua mufassir dapat mempengaruhi penafsiran keduanya,
di samping ungkapan Hamka dalam mukaddimah tafsirnya bahwa Tafsir al-
Manar menjadi model dalam penulisan kitab tafsirnya.

Pertama, penelitian ini akan membandingkan pola penafsiran QS. Al-
Baqgarah [2]:256 dalam Tafsir al-Manar dan Tafsir Al-Azhar. Pola penafsiran dalam
Tafsir al-Manar dimulai dengan analisis linguistik terhadap beberapa kata kunci
(mufradat), dilanjutkan dengan mencantumkan konteks historis ayat (sabab al-
nuzil), kemudian terakhir adalah penafsiran ayat (al-fafsir). Sedangkan pola
penafsiran dalam Tafsir al-Azhar adalah korelasi antar ayat (munasabah), konteks
historis ayat (sabab al-nuzul), dan penafsiran ayat. Pola ini memperlihatkan
perbedaan yang cukup mencolok, di mana Hamka memberikan penjelasan
korelasi antar ayat sebagai pembuka penafsiran akan tetapi tidak mencantumkan
penjelasan kosakata yang dalam al-Manar dijadikan sebagai pembuka dan fondasi
konseptual penafsiran ayat. Absennya penjelasan kosakata dalam tafsir al-Azhar
ini, sebagaimana dugaan Munawan, karena disengaja untuk memudahkan
pembaca tafsirnya yang merupakan masyarakat Indonesia.?

Pada bagian Haluan Tafsir, Hamka menjelaskan bahwa kitab tafsirnya
memang ditulis tidak terlalu tinggi dan mendalam, serta tidak juga terlalu
rendah.?® Hal ini disebabkan jamaah Hamka memiliki latar belakang yang
beragam. Hamka menuliskan bahwa, “Ketika menyusun ini terbayanglah oleh

24 Hamka, 1:625-26.

M Munawan, “Critical Discourse Analysis dalam Kajian Tafsir Alquran : Studi Tafsir Al-
Azhar Karya Hamka,” Tajdid 25, no. 2 (2018): 166.

2 Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1:42.

147 of 158



Vol. 5, No. 2 (2025) Modernitas dan Konteks Sosial dalam
Penafsiran Al-Qur’an

penafsirnya corak ragam dari murid-murid dan anggota jamaah yang ma'mum di
belakangnya sebagai Imam.”?” Lebih tegas lagi, pada bagian akhir Haluan Tafsir
Hamka menegaskan,

“Ketika penulis "Tafsir" ini sunyi sepi seorang diri, baik dalam tahanan di

Sukabumi, atau di Bungalow "Herlina" dan "Harjuna" di Puncak, atau di

Mess Bri-Mob di Mega Mendung, atau sedang berbuat sambilditahan di

Rumah Sakit Persahabatan di Rawamangun Jakarta Utara, wajah jamaah

yang tercinta itulah yang terbayang seketika menggoreskan pena di atas

kertas.”28

Kesengajaan Hamka tidak mencantumkan kajian kebahasaan dalam
tafsirnya mempertegas bahwa orientasi pembaca memberikan dampak yang
signifikan dalam kitab tafsir ini. Ungkapan Hamka bahwa kitab tafsirnya tidak
terlalu tinggi dan mendalam, juga tidak terlalu rendah, dipengaruhi oleh
jamaahnya yang tidak semuanya berasal dari kalangan terpelajar, terdapat juga
orang-orang awam yang, dalam bahasa Hamka, “ma’'mum di belakangnya
sebagai Imam.”

Tentang pencantuman munasabah dalam Tafsir al-Azhar, terdapat
kecenderungan dalam dunia penafsiran modern tentang anggapan bahwa ayat
dalam Al-Qur’an tidak berdiri sendiri, melainkan membentuk struktur hubungan
dengan ayat sebelum dan sesudahnya, lebih jauh lagi, sebagaimana kajian
Muntasir Mir, terdapat kecenderungan dalam studi tafsir modern yang
memandang surah sebagai satu kesatuan (sura as a unity).?? A. Malik Madaniy
menyebut bahwa salah satu prinsip penafsiran yang digunakan oleh Abduh
adalah pandangan bahwa surah merupakan satu kesatuan yang serasi,3® namun
prinsip ini tidak terlihat dalam penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256. Baik Rida atau
Abduh tidak menyinggung adanya hubungan antara ayat 256 ini dengan ayat
sebelumnya. Adapun hubungan dengan ayat sesudahnya terlihat secara implisit
dalam pengelompokan ayat ketika menafsirkan ayat ini, di mana ayat 256
dicantumkan bersama dengan ayat 257 pada bagian awal penafsiran. Berbeda
dengan Rida, Hamka memberikan ruang khusus dalam pembahasan munasabah,
yaitu terletak pada bagian awal sebelum pembahasan sabab al-nuzul. Meskipun
pengelompokan ayat yang Hamka lakukan sama dengan Rida, ia memberikan
tema “Tidak Ada Paksaan dalam Agama” pada kelompok ayat ini.

Kedua, analisis komparatif konten penafsiran. Pada bagian ini, bagian
munasabah, mufradat dan konteks historis ayat (sabab al-nuzul) akan dikecualikan.

27 Hamka, 1:41.

28 Hamka, 1:42.

2 Lihat Mustansir Mir, “The sura as a unity: A twentieth century development in Qur’an
exegesis,” in Approaches to the Qur’an, ed. oleh G. R. Hawting (London: Routledge, 2005), 211-24,
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.4324/9780203988848.

30 A. Malik Madaniy, “TAFSIR AL-MANAR (Antara al-Syaikh Muhammad "Abduh dan
al-Sayyid Muhammad Rasyid Ridla),” Jurnal ulunnuha 6, no. Juni 2016 (1935): 67.

148 of 158



Moh Firdaus HN Vol. 5, No. 2 (2025)

Alasan bagian munasabah dan mufradat dikecualikan adalah karena pola
penafsiran kedua kitab tafsir ini berbeda, sebagaimana pada analisis komparatif
pertama di atas, sedangkan alasan bagian konteks historis ayat dikecualikan
karena bagian ini merujuk pada riwayat yang sama, dan hanya berupa
pengutipan sehingga tidak diperlukan lagi adanya analisis komparatif. Konten
penafsiran dari dua kitab tafsir ini terdiri dari dua hal, yaitu argumentasi
apologetik dan kebebasan berpikir atau menolak taklid buta. Keduanya sama-
sama menolak adanya taklid buta dengan menjadikan ayat ini sebagai dasar
pijakan argumentasi, lebih-lebih dalam masalah agama dan kepercayaan.

Penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256 dalam Tafsir al-Manar dimulai dengan
argumentasi apologetik tentang sangkaan bahwa agama Islam disebarkan dengan
perang dan kekerasan. Sedangkan dalam tafsir al-Azhar argumentasi apologetik
ini berada di bagian akhir penafsiran. Pada bagian ini, baik al-Manar maupun al-
Azhar sama-sama melakukan pembelaan terhadap tuduhan bahwa Islam
disebarkan melalui paksaan, perbedaannya terletak pada bukti argumentasinya.
Rida dalam al-Manar memberikan argumentasi rasional dengan mengajukan
pertanyaan, Apakah pemaksaan dilakukan di Mekah saat dakwah Nabi
Muhammad dengan sembunyi-sembunyi atau ketika orang Islam diperlakukan
dengan berbagai macam siksaan hingga nabi dan para sahabat terpaksa hijrah?3!
Pertanyaan ini, tentunya, diajukan oleh Rida untuk membela Islam dari tuduhan
musuh-musuhnya. Dengan mengajukan pertanyaan ini, Rida ingin mengatakan
bahwa Islam tidak disebarkan dengan paksaan atau perang, karena jika paksaan
adalah fondasi ajaran Islam, hal itu sudah dilakukan sejak awal-awal
kemunculannya.

Pembelaan ini berlanjut dengan pernyataan Rida bahwa pengusiran Bani
Nadhir disebabkan pelanggaran perjanjian dan percobaan pembunuhan.
Akibatnya, Nabi tidak memiliki pilihan lain selain mengusir mereka.3? Dengan
kata lain, pengusiran ini dilakukan karena keterpaksaan, bukan karena ajaran
agama. Statement ini dipertegas lagi dengan ungkapan Abduh bahwa pemaksaan
tersebut lebih menyangkut masalah politik daripada agama.33 Ia menjadikan ayat
la ikraha fi al-din sebagai aturan utama agama Islam dan dasar penting dari
kebijakan dalam Islam.3* Argumentasi apologetik seperti ini disebabkan Abduh
hidup dalam tekanan kolonialisme dan imprealisme Barat, sehingga tafsirnya
berfungsi sebagai respons untuk memulihkan citra Islam,3> dan begitupun dengan
Rida sebagai muridnya yang hidup di zaman yang sama. Bahkan Rida

31 Ridha dan Abduh, Tafsir al-Manar, 3:36.

32 Ridha dan Abduh, 3:36-37.

33 Ridha dan Abduh, 3:37.

34 Ridha dan Abduh, 3:39.

% Khairiyanto, “Pemikiran Jamaluddin al-Afghani dan Muhammad Abduh Serta
Relasinya Dengan Realitas Sosial di Indonesia,” Indonesian Journal of Islamic Theology and Philosophy
1, no. 2 (2020): 150, https:/ / doi.org/10.24042 /ijitp.v1i2.5028.

149 of 158



Vol. 5, No. 2 (2025) Modernitas dan Konteks Sosial dalam
Penafsiran Al-Qur’an

menekankan perlunya melindungi komunitas Muslim dari pemaksaan agama
yang muncul akibat aktivitas misi Kristen di Mesir.3¢

Argumentasi apologetik yang diusulkan Hamka dalam Tafsir al-Azhar,
pada bagian awal tidak jauh berbeda dengan yang dikemukakan oleh Rida dan
Abduh. Hamka menjadikan ayat ini sebagai “dasar teguh” dari Islam dan sumber
kebenaran tentang tidak adanya paksaan dalam agama. Ia juga menganggap
bahwa pengusiran Bani Nadhir dan peperangan atau kekerasan yang terjadi
dalam sejarah merupakan persoalan politik. Perbedaan mencolok dari
argumentasi yang ditawarkan Hamka dengan Rida dan Abduh terletak pada
pengutipan riwayat kisah Umar dan pelayannya serta fakta sejarah bahwa umat
minoritas Nasrani hidup damai di negara-negara Islam. Hamka juga melanjutkan
argumentasinya dengan data sejarah bahwa ketika ketika Angkatan perang Islam
masuk ke suatu negeri, mereka mengirim utusan dengan membawa surat yang
berisi 3 pilihan. Pertama, ajakan masuk Islam. Kedua, diberikan perlindungan
dengan membayar Jizyah, dan ketiga adalah peperangan.3” Fakta-fakta sejarah ini
tidak ditemukan dalam Tafsir al-Manar, dan meskipun argumentasi Hamka sama
dengan argumentasi Rida dan Abduh pada bagian awal, Hamka memperkuat
argumentasinya dengan fakta-fakta sejarah, yang tidak dilakukan oleh Rida dan
Abduh dalam Tafsir al-Manar.

Ketiga, analisis komparatif pada corak penafsiran. Kedua kitab tafsir ini
dikenal dengan coraknya yang khas pada tafsir modern, adabi ijtima‘i. Tafsir al-
Manar sendiri dikenal sebagai kitab tafsir pertama yang menggunakan corak
penafsiran ini.3® Perbedaan mencolok terletak pada pendekatan dari keduanya.
Tafsir al-Manar menggunakan pendekatan filosofis dan sarat akan dimensi
akademis. Disebut filosofis karena argumentasi yang digunakan bersifat rasional,
seperti pada argumentasi apologetik Rida dalam analisis komparatif sebelumnya.
Disebut akademis karena analisis kebahasaan memiliki peran yang cukup
dominan, mulai dari pencantuman kajian kosakata dan analisis kebahasaan yang
turut mewarnai penafsirannya. Hal ini tentu tidak bisa dilepaskan dari asal usul
Tafsir al-Manar itu sendiri, di mana ia lahir dalam ruang lingkup akademis di
lingkungan universitas al-Azhar, Mesir.3® Menurut Quraish Shihab, Tafsir al-
Manar disusun dengan redaksi yang mudah sehingga dapat dimengerti oleh

% Prisilia Maya Safa, Moh. Nor Ichwan, dan Auwal Salisu, “Hermeneutics of Religious
Freedom in Modern and Contemporary Interpretation: A Comparative Analysis between Tafsir al-
Manar and Fazlur Rahman,” Milllati 10, no. 1 (2025): 89,
https:/ /doi.org/10.18326 /millati.v10i1.4194.

87 Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1:626-27.

3 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan
Masyarakat (Bandung: Mizan, 2004), 72-73.

3 A. Hafizh Anshari AZ et al., Ensiklopedi Islam, ed. oleh Kafrawi Ridwan, vol. 3 (Jakarta:
PT ICHTIAR BARU VAN HOEVE, 2002), 151.

150 of 158



Moh Firdaus HN Vol. 5, No. 2 (2025)

orang awam tetapi tidak dapat diabaikan oleh orang khusus (cendekiawan).40
Akan tetapi fakta bahwa ia lahir dalam ruang lingkup akademis universitas al-
Azhar tidak dapat diabaikan.

Berbeda dengan Tafsir al-Manar yang lahir dalam atmosfer akademis
modernis, Tafsir al-Azhar dari awal memang disusun untuk pembaca Indonesia
yang beragam dari berbagai kalangan. Tafsir al-Azhar menunjukkan corak adabi
ijtima’t yang berakar kuat pada konteks sosial Indonesia serta pengalaman
keulamaan Nusantara. Meskipun sama-sama berada dalam arus tafsir modern,
pendekatan Hamka jauh lebih komunikatif dan bernuansa dakwah ketimbang
rasional-filosofis seperti yang dominan ditampilkan dalam Tafsir al-Manar. Hal
ini bukan berarti Tafsir al-Azhar tidak memiliki nuansa rasional, akan tetapi
Hamka lebih memilih penekanan pada pesan moral, keagamaan, dan
kemasyarakatan yang disampaikan lewat bahasa naratif dan gaya tutur yang lebih
bisa ditangkap oleh masyarakat Indonesia. Bukti bahwa Hamka menggunakan
bahasa yang komunikatif dan bernuansa dakwah terlihat dalam penegasannya
bahwa kebenaran ajaran Islam didapat melalui nalar yang sehat tanpa pemaksaan,
dan apabila kebenaran itu dipaksakan, yang terjadi justru adalah bentuk
“perkosaan fikiran,” yang hanya melahirkan sikap taqlid. Penjelasan itu
kemudian diperkaya dengan refleksi historis bahwa ajaran ini terus dipegang
teguh dalam sejarah perjalan Islam.

Dari keseluruhan analisis komparatif ini dapat ditegaskan bahwa
perbedaan penafsiran QS. Al-Baqgarah [2]:256 dalam Tafsir al-Manar dan Tafsir al-
Azhar terutama dipengaruhi oleh konteks sosial, orientasi pembaca, serta latar
intelektual mufasir. Tafsir al-Manar menampilkan pendekatan rasional-filosofis
yang berpijak pada tradisi akademik modernis Mesir, sementara Tafsir al-Azhar
mengutamakan komunikasi keagamaan yang membumi dalam konteks sosial
Indonesia. Perbedaan pola penafsiran, penggunaan argumentasi apologetik, serta
penekanan pada aspek bahasa dan sejarah menunjukkan bahwa kedua mufasir
berangkat dari kebutuhan zaman dan masyarakat yang mereka hadapi. Meskipun
penafsiran dari kedua kitab tafsir ini menunjukkan perbedaan yang cukup
signifikan, keduanya memiliki titik persamaan yang menjadi bukti
keterpengaruhan Hamka atas Abduh, yaitu menjadikan Al-Qur'an sebagai
sumber petunjuk sebagai paradigma penafsiran dan menolak keras taklid buta.

Table 1. Perbandingan penafsiran QS. Al-Bagarah [2]:256 dalam Tafsir al-Manar
dan al-Azhar
No Aspek Perbadingan Tafsir al-Manar Tafsir al-Azhar
1  Pola penafsiran Dimulai dengan kajian ~ Dimulai dari
linguistik lalu sabab al-  munasabah lalu sabab

40 M. Quraish Shihab, Rasionalitas Al-Qur’an: Studi Kritis atas Tafsir Al-Manar (Jakarta:
Lentera Hati, 2006), 67, https:/ /books.google.co.id/books?id=kzd7BgA AQBA].

151 of 158



Vol. 5, No. 2 (2025)

Modernitas dan Konteks Sosial dalam
Penafsiran Al-Qur’an

nuzul dan tafsir.
Orientasi rasional-
akademis; mufradat
menjadi basis utama
pembacaan ayat.

al-nuzul dan tafsir.
Menghindari kajian
bahasa teknis agar
mudah bagi pembaca
Indonesia.

2 Konten penafsiran ~ Apologetik rasional Apologetik historis
diletakkan di bagian diletakkan di bagian
awal penafsiran. Rida akhir. Hamka
memakai pertanyaan menguatkan
kritis dan membaca argumentasinya dengan
sejarah pengusiran dan  historis konkret (Umar,
peperangan sebagai isu  minoritas Nasrani dan
politik. Argumentasi prosedur tiga tawaran)
apologetiknya yang ditujukan untuk
dipengaruhi konteks audiens Indonesia.
kolonial dan serangan  penafsirannya lebih
misi Kristen. terkesan naratif

daripada filosofis.

3  Corak penafsiran Adabi ijtimai dengan Adabi ijtimai dengan
pendekatan filosofis- gaya komunikatif-
akademis. dakwah yang fokus

Penafsirannya kuat
pada nalar rasional dan
analisis bahasa.

pada pesan moral dan
sosial dengan bahasa
naratif yang mudah
diterima.

Posisi Tafsir al-Manar dan Tafsir al-Azhar dalam Lanskap Tafsir Modern
Membincang tafsir modern, Abduh digadang-gadang sebagai pencetusnya
lewat gerakan pembaharuan yang diinisiasi bersama gurunya, Jamaluddin al-
Afghani.#! Gerakan ini merupakan respon dari keadaan umat muslim Mesir abad
ke-19 yang, sebagaimana digambarkan oleh Sayyid Qutb, merupakan masyarakat
jumud yang menutup rapat pintu ijtihad serta mengabaikan peran akal dalam
memahami syariat Allah, dan di saat yang sama, di Eropa hadir masyarakat yang
hidup dengan mendewakan akal yang mulai mengecam ajaran-ajaran Islam.4?
Abduh juga merasa gelisah pada produk-produk tafsir Al-Qur’an yang telah
kehilangan fungsinya sebagai petunjuk, di mana pembahasannya hanya berkutat

4 Nashruddin Baidan, Perkembangan tafsir al-Qur’an di Indonesia (Solo: Tiga Serangkai
Pustaka Mandiri, 2003), 20, https:/ /books.google.co.id /books?id=0BTdX6Uz3gQC.

42 M. Quraish Shihab, Studi Kritis Tafsir al Manar: Karya Muhammad ‘Abduh dan M. Rasyid
Ridha (Bandung: Pustaka Hidayat, 1994), 17.

152 of 158



Moh Firdaus HN Vol. 5, No. 2 (2025)

pada pengertian kata-kata dan kedudukan kalimatnya dari segi i'rab.43 Hal ini
kemudian mendorong Abduh untuk memproduksi kitab tafsir dengan
menjadikan “Al-Qur’an sebagai sumber petunjuk” sebagai paradigma penafsiran
yang tercermin dalam corak adabr ijtima’i.

Jika para mufasir setelah Abduh banyak terpengaruh oleh gagasannya ini,
maka tidak diragukan lagi bahwa paradigma Al-Qur’an sebagai sumber petunjuk
merupakan karakter kunci dari tafsir modern. Sebagaimana dijelaskan pada
pembahasan sebelumnya bahwa penafsiran QS. Al-Bagarah [2]:256 dalam Tafsir
al-Manar dan al-Azhar terdiri dari dua hal, yaitu respon apologetik terhadap
tuduhan orientalis dan penekanan pada pembebasan pikiran atau penolakan
taklid buta. Hal ini menguatkan pendapat Mun’im Sirry bahwa suatu tafsir bisa
disebut modern jika berkaitan langsung atau merefleksikan realitas modern.*
Apa yang dilakukan Abduh adalah “mendaur ulang” tafsir klasik agar bisa
menjawab persoalan-persoalan modern melalui Tafsir al-Manar,*> dan begitu pun
Hamka, yang sangat terinspirasi oleh semangat reformasi Abduh, mengupayakan
relevansi makna Al-Qur’an dengan konteks sosial dan budaya di Indonesia.4®

Johanna Pink, lewat analisisnya atas QS. Al-Maidah [5]:51 dalam 17 kitab
tafsir, yang terdiri dari tiga kitab dari Indonesia, empat dari Turkey dan sepuluh
dari berbagai negara di dunia Arab, menyimpulkan bahwa karakteristik tafsir
modern bisa dilihat dari tiga hal. Pertama, Tafsir modern berusaha untuk
membangun suatu logika internal dalam struktur Al-Qur’an. Kedua, lebih berhati-
hati dalam pengutipan riwayat. Ketiga, berfokus pada tujuan menjadikan Al-
Qur’an sebagai “guidance” atau petunjuk.#” Sayangnya, Pink tidak memasukkan
Tafsir al-Manar sebagai kitab tafsir yang ia teliti, meskipun Tafsir al-Azhar karya
Hamka masuk dalam bagian kitab tafsir dari Indonesia yang ia teliti bersama
dengan Tafsir al-Mishbah dan Tafsir Kemenag.

Analisis komparatif QS. Al-Bagarah [2]:256 dalam penelitian ini
menemukan perbedaan dan kesamaan yang keduanya menjadi cermin dari tafsir
modern. Tiga perbedaan yang dijelaskan pada pembahasan sebelumnya
mencerminkan bahwa kedua mufasir merefleksikan konteks sosial modern di
sekitarnya, sebagaimana diasumsikan oleh Sirry. Hal ini menjadi bukti bahwa

43 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer (Yogyakarta: LKiS, 2010), 59.

4 Mun'im Sirry, “What's modern about modern Tafsir? A closer look at Hamka’s Tafsir al-
Azhar,” in The Qur “an in the Malay - Indonesian World, ed. oleh Majid Daneshgar, Peter G. Riddell,
dan Andrew Rippin (New York: Routledge, 2016), 198,
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.4324/9781315646350.

45 Latifah Dwi Nur Aisa, “Tafsir Modern Di Indonesia Abad ke-21: Identifikasi
Karakteristik Produk Tafsir Pada Tahun 2001-2022,” Nun: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir di
Nusantara 10, no. 2 (2024): 92, https:/ /doi.org/10.32495/nun.v10i2.459.

46 Aisa, 94.

47 Johanna Pink, “Tradition and Ideology in Contemporary Sunnite Qur’anic Exegesis :
Qur’anic Commentaries from the Arab World , Turkey and Indonesia and their Interpretation of
Q5:51,” Die Welt des Islams 50, no. 1 (2010): 57-58, https:/ /doi.org/10.1163/157006010X489801.

153 of 158



Vol. 5, No. 2 (2025) Modernitas dan Konteks Sosial dalam
Penafsiran Al-Qur’an

paradigma penafsiran keduanya adalah menjadikan Al-Qur’an sebagai sumber
petunjuk bagi masyarakat di sekitarnya yang notabene berbeda, Indonesia dan
Mesir, sehingga menghasilkan penafsiran yang berbeda pula. Selain itu,
penekanan pada kebebasan berpikir, yang merupakan kesamaan keduanya,
menjadi patokan dalam objektifitas penafsiran dalam tafsir modern. Kebebasan
berpikir ini menolak adanya taklid buta pada pemikiran-pemikiran sebelumnya
yang akhirnya hanya akan menjadikan penafsiran menjadi bias.

Konsep penafsiran dengan menolak taklid ini serupa dengan apa yang
disebut oleh Edmund Husserl sebagai epoche dalam kajian fenomenologi. Seorang
peneliti harus membebaskan dirinya dari praduga dan pengandaian terkait
fenomena yang sedang ditelitinya dan membiarkan objek penelitian tersebut
menampakkan dirinya sendiri dalam kesadaran peneliti.#® Dalam kajian Al-
Qur’an, Muhammad ‘Abid Al-Jabiri juga melakukan hal yang sama dalam
usahanya memperoleh makna objektif Al-Qur’an. Ia menerapkan konsep fas/ dan
wasl, di mana seseorang harus mengambil jarak (fas]) dengan penafsiran-
penafsiran sebelumnya yang sarat akan reduksi ideologis agar memperoleh
keterhubungan (wasl) antara diri peneliti di masa kini dengan Al-Qur’an
sebagaimana objektifitasnya di masanya.4’ Lebih jauh lagi, Nasr Hamid Abu Zayd
menawarkan rekonstruksi penafsiran Al-Qur’an lewat bukunya mafhim al-nass:
dirasah fi ‘ulum al-Qur’an dengan menekankan bahwa teks Al-Qur’an harus
dipandang secara objektif dengan mereduksi ideologi yang terdapat dalam diri
seorang peneliti dan mengabaikan adopsi buta (taklid).>0

Penekanan Muhammad Abduh dan Hamka pada penolakan taklid buta
dalam penafsiran QS. Al-Bagarah [2]:256 dapat dipandang sebagai salah satu
fondasi penting dalam konstruksi tafsir modern. Upaya mereduksi taklid buta
kemudian berkembang menjadi kecenderungan yang menonjol dalam diskursus
penafsiran modern dan berfungsi sebagai pembeda utama antara tafsir modern
dan tafsir pada periode sebelumnya. Sikap kritis terhadap taklid ini tidak hanya
berkaitan dengan metode penafsiran, tetapi juga melahirkan karakteristik baru
tafsir modern yang tidak secara eksplisit dirumuskan oleh Johanna Pink, yaitu
kecenderungan untuk menghindari afiliasi ideologis demi menjaga objektivitas
makna dan meminimalisasi bias penafsiran. Berdasarkan rumusan Pink,
kecenderungan para akademisi tafsir modern, serta temuan dalam penelitian ini,
karakteristik tafsir modern dapat disusun secara hierarkis sebagai berikut:
pertama, memposisikan Al-Qur'an sebagai sumber utama petunjuk; kedua,

48 Henrik Misiak dan Virginia Staudt Sexton, Phenomenological, Excistencial, and Humanistic
Psicology, ed. oleh E. Koswara (Bandung: Refika Aditama, 2009), 8.

4 Muhammad ‘Abid Al- Jabiri, Fahm al-Qur’an: al-Tafsir al-Widih hasba Tartib al-Nuziil, vol.
1 (Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-*Arabiyyah, 2008), 8.

50 Moch Nur Ichwan, Meretas Kesarjanaan Kritis Al-Qur’an Teori Hermeneutika Nashr Hamid
Abu Zayd (Jakarta: Teraju, 2003), 20-21.

154 of 158



Moh Firdaus HN Vol. 5, No. 2 (2025)

berupaya mencapai objektivitas makna melalui reduksi afiliasi ideologis; ketiga,
menunjukkan kehati-hatian dalam penggunaan dan pengutipan riwayat; dan
keempat, membangun logika internal dalam struktur Al-Qur’an.

Conclusion

Berdasarkan analisis komparatif penafsiran QS. Al-Bagarah [2]:256,
penelitian ini menegaskan bahwa Tafsir al-Manar dan Tafsir al-Azhar sama-sama
merepresentasikan tafsir modern, tetapi menempati posisi yang berbeda dalam
lanskapnya. Tafsir al-Manar tampil sebagai representasi tafsir modern rasional-
filosofis yang lahir dari lingkungan modernisme Mesir, dengan penekanan kuat
pada analisis linguistik, argumentasi apologetik rasional, dan respons langsung
terhadap kolonialisme serta kritik Barat terhadap Islam. Sementara itu, Tafsir al-
Azhar menunjukkan wajah tafsir modern yang bersifat adaptif dan kontekstual,
di mana semangat rasionalisme Abduh diterjemahkan oleh Hamka ke dalam
bahasa dakwah yang komunikatif, historis, dan berorientasi pada kebutuhan
sosial masyarakat Indonesia yang plural. Perbedaan pola penafsiran, strategi
argumentasi, dan gaya penyampaian ini memperlihatkan bahwa modernitas tafsir
tidak bersifat tunggal, melainkan terwujud dalam bentuk-bentuk yang beragam
sesuai dengan konteks sosial, audiens, dan orientasi intelektual mufasirnya.
Dengan demikian, Tafsir al-Manar dapat diposisikan sebagai fondasi intelektual
tafsir modern, sedangkan Tafsir al-Azhar berperan sebagai bentuk lokalisasi
kreatif tafsir modern di Nusantara, tanpa kehilangan paradigma utamanya, yakni
menjadikan Al-Qur’an sebagai sumber petunjuk dan menolak taklid buta dalam
beragama.

Berdasarkan temuan penelitian ini, kajian selanjutnya disarankan untuk
memperluas analisis komparatif dengan melibatkan karya tafsir modern dari
wilayah dan periode yang berbeda guna memetakan variasi bentuk modernitas
tafsir dalam konteks sosial yang beragam. Penelitian lanjutan juga penting
diarahkan pada kajian epistemologi mufasir, khususnya bagaimana latar
pendidikan, jaringan intelektual, dan pengalaman sosial-politik memengaruhi
pilihan metode, corak, dan strategi argumentasi dalam penafsiran Al-Qur’an.

References

Aisa, Latifah Dwi Nur. “Tafsir Modern Di Indonesia Abad ke-21: Identifikasi
Karakteristik Produk Tafsir Pada Tahun 2001-2022.” Nun: Jurnal Studi Al-
Qur'an  dan Tafsir  di  Nusantara 10,  no. 2 (2024).
https:/ /doi.org/10.32495/nun.v10i2.459.

AZ, A. Hafizh Anshari, H. Kafrawi RidwanM. Quraisy Shihab, Aqib Suminto, A.
R. Partosentono, M Yunan Yusuf, Moh Ardani, Muhammad Amin Suma,
dan Satria Effendi M. Zein. Ensiklopedi Islam. Diedit oleh Kafrawi Ridwan.
Vol. 3. Jakarta: PT ICHTIAR BARU VAN HOEVE, 2002.

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad X VII

155 of 158



Vol. 5, No. 2 (2025) Modernitas dan Konteks Sosial dalam
Penafsiran Al-Qur’an

dan XVIII Akar Pembaruan Islam Indonesia. Jakarta: Prenada Media, 2013.
https:/ /books.google.co.id /books?id=E5sCEAAAQBA].

Baidan, Nashruddin. Perkembangan tafsir al-Qur’an di Indonesia. Solo: Tiga
Serangkai Pustaka Mandiri, 2003.
https:/ /books.google.co.id /books?id=0BTdX6Uz3gQC.

Bluhm, Jutta E. “A preliminary statement on the dialogue established between the
reform magazine al-Manar and the Malayo-Indonesian world.” Indonesia
Circle. School of Oriental & African Studies. Newsletter 11, no. 32 (November
1983): 35-42. https:/ /doi.org/10.1080/03062848308729564.

Chariro, Linatul. “Konsep Riba Menurut Pemikiran Buya Hamka Dan

Muhammad Abduh,” 2018.
http:/ / etheses.iainponorogo.ac.id/5161/1/210214286 LINATUL
CHARIRO APLOUT.pdf.

Faz, Ahmad Alim, Sholahuddin Al Ayubi, dan Endang Saeful Anwar. “Egyptian
and Indonesian Tafsir Literature: A Critical and Comparative Analysis.”
Riwayat: Educational Journal of History and Humanities 8, no. 1 (15 Januari
2025): 363-74. https:/ /doi.org/10.24815/jr.v8i1.43920.

Hamka. Tafsir Al-Azhar. Vol. 1. Singapura: Pustaka Nasional Pte. Limited, 1987.

Hidayatullah, Elit Ave, Deki Ridho Adi Anggara, Mahmud Rifaannudin, dan
Mujib Abdurrahman. “Pengaruh Masa dan Tempat dalam Penyusunan
Tafsir ~ Al-Azhar.”  Studia  Quranika 7, mno. 1 (2022): 25.
https:/ /doi.org/10.21111/studiquran.v7i1.8000.

Ichwan, Moch Nur. Meretas Kesarjanaan Kritis Al-Qur’an Teori Hermeneutika Nashr
Hamid Abu Zayd. Jakarta: Teraju, 2003.

Jabiri, Muhammad ‘Abid Al-. Fahm al-Qur’an: al-Tafsir al-Wadih hasba Tartib al-
Nuzil. Vol. 1. Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-’ Arabiyyah, 2008.
Khairiyanto. “Pemikiran Jamaluddin al-Afghani dan Muhammad Abduh Serta
Relasinya Dengan Realitas Sosial di Indonesia.” Indonesian Journal of Islamic
Theology and Philosophy 1, no. 2 (2020): 45-62.

https:/ /doi.org/10.24042/ijitp.v1i2.5028.

Kurniawan, Arief Hendra. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Surat Al-Bagarah
Ayat 129-132 (Studi Komparatif Tafsir Al-Manar dengan Al-Azhar).”
Universitas Muhammadiyah Yogyakarta, 2016.

Misiak, Henrik, dan Virginia Staudt Sexton. Phenomenological, Excistencial, and
Humanistic Psicology. Diedit oleh E. Koswara. Bandung: Refika Aditama,
20009.

Munawan, M. “Critical Discourse Analysis dalam Kajian Tafsir Alquran : Studi
Tafsir Al-Azhar Karya Hamka.” Tajdid 25, no. 2 (2018): 155-70.

Mustaqim, Abdul. Epistemologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKiS, 2010.

Pink, Johanna. “Tradition and Ideology in Contemporary Sunnite Qur anic
Exegesis: Qur’anic Commentaries from the Arab World , Turkey and

156 of 158



Moh Firdaus HN Vol. 5, No. 2 (2025)

Indonesia and their Interpretation of Q 5: 51.” Die Welt des Islams 50, no. 1
(2010): 3-59. https:/ /doi.org/10.1163/157006010X489801.

Ridha, M Rasyid, dan M Abdubh. Tafsir al-Manar. Vol. 3. Mesir: Dar al-Manar, 1973.

Safa, Prisilia Maya, Moh. Nor Ichwan, dan Auwal Salisu. “Hermeneutics of
Religious Freedom in Modern and Contemporary Interpretation: A
Comparative Analysis between Tafsir al-Manar and Fazlur Rahman.”
Milllati 10, no. 1 (2025): 83-101. https:/ /doi.org/10.18326/ millati.v10i1.4194.

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat. Bandung: Mizan, 2004.

— — —. Rasionalitas Al-Qur’an: Studi Kritis atas Tafsir Al-Manar. Jakarta: Lentera
Hati, 2006. https:/ /books.google.co.id /books?id=kzd7BgA AQBA]J.

— — —. Studi Kritis Tafsir al Manar: Karya Muhammad “Abduh dan M. Rasyid Ridha.
Bandung: Pustaka Hidayat, 1994.

Sirry, Mun’im. “What’s modern about modern Tafsir? A closer look at Hamka’s
Tafsir al-Azhar.” In The Qur ‘an in the Malay - Indonesian World, diedit oleh
Majid Daneshgar, Peter G. Riddell, dan Andrew Rippin. New York:
Routledge, 2016. https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.4324 /9781315646350.

Solahudin, M. “Intertekstualitas tafsir: studi pengaruh tafsir al-manar terhadap
tafsir al-azhar.” Repository.Uinjkt.Ac.Id, 2023.
https:/ /repository.uinjkt.ac.id/ dspace/handle/123456789/74915%0Ahttps
:/ /repository.uinjkt.ac.id / dspace/bitstream /123456789 /74915/1/ M.
SOLAHUDIN_SPs.pdf.

Syafi'i, Abdul Manan. “Pengaruh Tafsir Al-Manar Terhadap Tafsir Al-Azhar.”
MIQOT: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman 38, no. 2 (2014): 263-75.
https:/ /doi.org/10.30821/miqot.v38i2.100.

Yulianti, Nurani. “Argumentasi kepemimpinan perempuan dalam Al-Qur’an
surat An-Nisa ayat 34: Studi komparasi tafsir Al-Manar dan Tafsir Al-
Azhar.” UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2024.

Zulfikri Zulkarnaini, dan Mohammed A.F. Badawi. “The Relevance of
Muhammad Abduh’s Thought in Indonesian Tafsir: Analysis of Tafsir Al-
Azhar.” Millah 21, no. 1 (Agustus 2021): 113-48.
https:/ /doi.org/10.20885/millah.vol21.iss1.art5.

157 of 158



Vol. 5, No. 2 (2025) Modernitas dan Konteks Sosial dalam
Penafsiran Al-Qur’an

158 of 158



