
 

Contemporary Quran – ISSN: 2798-7108 (e); 2798-7248 (p) 
Vol.5 Nomor 2 (Juli-Desember 2025); hlm. 139-158; doi: 10.14421/cq.v5i1.6608 
https://ejournal.uin-suka.ac.id/ushuluddin/AJQH 
Article History: accepted: 15-12-2025; published: 27-12-2025 
 

 

 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike BY-NC-SA: This work is licensed under a Contemporary Quran Creative Commons Attribution-
NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/) which permits non-comercial use. If you remix, 

transform, or build upon the material, you must contributions under the same license as the original. 

 

 

Modernitas dan Konteks Sosial dalam Penafsiran Al-Qur’an: Studi 
Komparatif QS. Al-Baqarah [2]: 256 dalam Tafsir Al-Manār dan 

Tafsir Al-Azhar 
 

Moh Firdaus HN 
Fakultas Ushuluddin dan Dakwah UIN Madura 

Email: mohfirdaushn@gmail.com 
 

 
Abstract 
Tafsir al-Manār and Tafsir al-Azhar are often positioned within the same line of modernist 
Qur’anic interpretation, despite having emerged from different social contexts and 
addressing distinct readerships, alongside the significant influence of Muhammad Abduh 
on Hamka’s intellectual horizon. Departing from this academic issue, this study aims to 
comparatively analyze the interpretation of QS. Al-Baqarah [2]:256 in Tafsir al-Manār and 
Tafsir al-Azhar by examining the relationship between the exegete’s social context, 
intellectual orientation, and the construction of meaning within the framework of modern 
tafsir. This research employs a library-based method with a comparative-hermeneutical 
approach, viewing tafsir as a product of interaction between the Qur’anic text, the exegete, 
and its socio-historical context. The findings and discussion demonstrate that Tafsir al-
Manār represents a rational-philosophical model of modern tafsir, characterized by a 
strong emphasis on linguistic analysis and apologetic argumentation shaped by the 
context of Egyptian colonialism and modernity. In contrast, Tafsir al-Azhar embodies an 
adaptive and contextual form of modern tafsir through an adabī ijtimā‘ī orientation, 
employing a communicative and historical style that responds to the social realities of 
Indonesian society. These differences in interpretive patterns, argumentative strategies, 
and reader orientation indicate that modern tafsir is not a monolithic phenomenon but 
manifests in diverse forms shaped by the socio-intellectual conditions of the exegete. This 
study concludes that Tafsir al-Manār functions as an intellectual foundation of modern 
Qur’anic interpretation, while Tafsir al-Azhar represents a creative localization of modern 
tafsir in the Indonesian context, while maintaining a critical, contextual, and guidance-
oriented interpretive paradigm. 

Keywords: Comparative interpretation, QS. Al-Baqarah [2]:256, Freedom of Religion 

 
Abstrak: 
Tafsir al-Manār dan Tafsir al-Azhar kerap diposisikan dalam satu garis modernisme yang 
sama, meskipun keduanya lahir dari konteks sosial dan kebutuhan pembaca yang 
berbeda, di samping pengaruh Muhammad Abduh yang cukup signifikan dalam horizon 
pemikiran Hamka. Berangkat dari persoalan tersebut, penelitian ini bertujuan 
menganalisis secara komparatif penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256 dalam Tafsir al-Manār 

mailto:mohfirdaushn@gmail.com


 
 

Modernitas dan Konteks Sosial dalam 
Penafsiran Al-Qur’an 
 

140 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

dan Tafsir al-Azhar dengan menyoroti hubungan antara konteks sosial, orientasi 
intelektual mufasir, dan konstruksi makna ayat dalam kerangka tafsir modern. Penelitian 
ini menggunakan metode kepustakaan dengan pendekatan komparatif-hermeneutik 
yang memandang tafsir sebagai produk interaksi antara teks Al-Qur’an, mufasir, dan 
konteks sosial-historisnya. Hasil dan pembahasan menunjukkan bahwa Tafsir al-Manār 
merepresentasikan tafsir modern rasional-filosofis dengan penekanan pada analisis 
linguistik dan argumentasi apologetik yang berkaitan erat dengan konteks kolonialisme 
dan modernitas Mesir. Sementara itu, Tafsir al-Azhar menampilkan bentuk tafsir modern 
yang bersifat adaptif dan kontekstual melalui corak adabī ijtimā‘ī, dengan gaya 
penyampaian yang komunikatif dan historis sesuai dengan realitas sosial masyarakat 
Indonesia. Perbedaan pola penafsiran, strategi argumentasi, dan orientasi pembaca ini 
menegaskan bahwa modernitas tafsir tidak bersifat tunggal, melainkan hadir dalam 
beragam bentuk sesuai dengan kondisi sosial-intelektual mufasir. Penelitian ini 
menyimpulkan bahwa Tafsir al-Manār berfungsi sebagai fondasi intelektual tafsir 
modern, sedangkan Tafsir al-Azhar merepresentasikan bentuk lokalisasi kreatif tafsir 
modern di Nusantara dengan tetap mempertahankan paradigma penafsiran yang kritis, 
kontekstual, dan berorientasi pada fungsi petunjuk Al-Qur’an. 

Kata Kunci: Studi komparatif, QS. Al-Baqarah [2]:256, Kebebasan beraagama 

 

Introduction 
Perkembangan tafsir Al-Qur’an di Indonesia tidak bisa dilepaskan dari 

tafsir di Mesir, meskipun secara sosio-historis tradisi penafsiran di Indonesia 
berbeda dengan Mesir, akibat adanya keterpengaruhan yang tidak dapat 
dipungkiri, terlebih melihat status Mesir sebagai pusat pembaharuan pemikiran 
Islam.1 Sejak abad ke tujuh dan delapan, sebagaimana diasumsikan oleh 
Azyumardi, Indonesia telah memiliki hubungan yang erat dengan Timur Tengah.2 
Hubungan ini semakin terlihat jelas dengan adanya dialog antara gerakan 
reformasi Islam di Mesir dengan gerakan pembaruan di Melayu-Indonesia pada 
akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20, di mana terdapat kegiatan surat-menyurat 
antara tokoh Melayu-Indonesia dengan redaksi majalah al-Manār.3 Hubungan ini 
memperlihatkan bagaimana ide-ide pembaruan keislaman dari pusat dunia Islam 
diterima dan memengaruhi kalangan intelektual muslim di Indonesia, terlebih 
dalam memproduksi karya tafsir. 

 
1 Ahmad Alim Faz, Sholahuddin Al Ayubi, dan Endang Saeful Anwar, “Egyptian and 

Indonesian Tafsir Literature: A Critical and Comparative Analysis,” Riwayat: Educational Journal of 
History and Humanities 8, no. 1 (15 Januari 2025): 364, https://doi.org/10.24815/jr.v8i1.43920. 

2 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan 
XVIII Akar Pembaruan Islam Indonesia (Jakarta: Prenada Media, 2013), 6, 
https://books.google.co.id/books?id=E5sCEAAAQBAJ. 

3 Jutta E Bluhm, “A preliminary statement on the dialogue established between the reform 
magazine al‐Manar and the Malayo‐Indonesian world,” Indonesia Circle. School of Oriental & African 
Studies. Newsletter 11, no. 32 (November 1983): 35–42, 
https://doi.org/10.1080/03062848308729564. 



 
 
Moh Firdaus HN 
 

141 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

Karya tafsir yang secara signifikan memiliki hubungan dalam hal saling 
keterkaitan pemikiran adalah tafsir karya Muhammad Abduh dan Rashīd Riḍā di 
Mesir, Tafsir al-Manār dengan karya Haji Abdul Malik Karim Amrullah 
(HAMKA) di Indonesia, Tafsir al-Azhar. Kajian atas kedua tafsir ini telah 
dilakukan dengan berbagai pendekatan dan sudut pandang. Secara umum, 
kajian-kajian tersebut dapat diklasifikasikan dalam tiga kategori. Pertama, kajian 
komparasi tematik yang membandingkan pandangan Hamka dan Abduh 
mengenai suatu konsep atau penafsiran, seperti konsep riba,4 isu kepemimpinan 
perempuan5 dan identifikasi nilai-nilai seperti tauhid, ikhlas, dan keteladanan.6 
Kedua, kajian komparatif-metodologis yang mengkaji keterpengaruhan Hamka 
oleh Abduh serta hubungan pemikiran keduanya.7 Ketiga, kajian intratekstualitas 
yang menunjukkan pengaruh kuat al-Manār terhadap al-Azhar dalam bentuk-
bentuk intertekstualitas seperti ta’kīd, tabyīn, dan muḍāddah.8 Semua kajian dari 
tiga kategori ini mengkaji secara komparatif kedua kitab tafsir ini, namun tidak 
secara komprehensif memotret bagaimana kedua karya tafsir tersebut 
membangun narasi yang membedakan antara keduanya. 

Berangkat dari permasalahan ini, peneliti mengkaji secara komparatif dua 
karya tafsir ini dengan menjadikan QS. Al-Baqarah [2]: 256 yang membahas 
kebebasan beragama sebagai objek analisis dan mengangkat tiga pertanyaan 
pokok yang menjadi rumusan masalah dalam penelitian ini. Pertama, bagaimana 
Tafsir al-Manār dan Tafsir al-Azhar menafsirkan QS. Al-Baqarah [2]: 256 yang 
membahas tema kebebasan beragama? Kedua, bagaimana analisis komparatif 
penafsiran QS. Al-Baqarah [2]: 256 dalam kedua tafsir tersebut? Dan ketiga, 
bagaimana kedua mufassir tersebut merefleksikan dunia modern dalam 
penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256? Ketiga pertanyaan ini menjadi penting untuk 
dilakukakan analisis dalam rangka mengungkap sejauh mana kedua kitab tafsir 

 
4 Linatul Chariro, “Konsep Riba Menurut Pemikiran Buya Hamka Dan Muhammad 

Abduh,” 2018, http://etheses.iainponorogo.ac.id/5161/1/210214286 LINATUL CHARIRO 
APLOUT.pdf. 

5 Nurani Yulianti, “Argumentasi kepemimpinan perempuan dalam Al-Qur’an surat An-
Nisa ayat 34: Studi komparasi tafsir Al-Manar dan Tafsir Al-Azhar” (UIN Sunan Gunung Djati 
Bandung, 2024). 

6 Arief Hendra Kurniawan, “Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Surat Al-Baqarah Ayat 
129-132 (Studi Komparatif Tafsir Al-Manar dengan Al-Azhar)” (Universitas Muhammadiyah 
Yogyakarta, 2016). 

7 Abdul Manan Syafi’i, “Pengaruh Tafsîr Al-Manâr Terhadap Tafsir Al-Azhar,” MIQOT: 
Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman 38, no. 2 (2014): 263–75, https://doi.org/10.30821/miqot.v38i2.100; 
Zulfikri Zulkarnaini dan Mohammed A.F. Badawi, “The Relevance of Muhammad Abduh’s 
Thought in Indonesian Tafsir: Analysis of Tafsir Al-Azhar,” Millah 21, no. 1 (Agustus 2021): 113–
48, https://doi.org/10.20885/millah.vol21.iss1.art5. 

8 M Solahudin, “Intertekstualitas tafsir: studi pengaruh tafsir al-manar terhadap tafsir al-
azhar,” Repository.Uinjkt.Ac.Id, 2023, 
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/74915%0Ahttps://repository.uinjkt.a
c.id/dspace/bitstream/123456789/74915/1/M. SOLAHUDIN_SPs.pdf. 



 
 

Modernitas dan Konteks Sosial dalam 
Penafsiran Al-Qur’an 
 

142 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

ini memiliki kesamaan dan perbedaan serta latarbelakang dari persamaan dan 
perbedaan tersebut. 

Dua karya tafsir ini sama-sama dikenal sebagai tafsir dengan corak 
rasional-kontekstual yang muncul dari semangat pembaruan pemikiran Islam. 
Tafsir al-Manār muncul dalam konteks kolonialisme dan wacana modernisme 
Islam di Timur Tengah, sementara Tafsir al-Azhar berkembang dalam semangat 
pasca-kolonialisme, atmosfer nasionalisme, pluralisme agama serta pengaruh 
modernisme Mesir berkembang di Indonesia.9 Secara gamblang Hamka menyebut 
dalam mukaddimah tafsirnya bahwa Tafsir al-Manār sangat menarik baginya 
untuk dijadikan contoh.10 Secara tidak langsung Hamka mengungkapkan bahwa 
dirinya dipengaruhi oleh Abduh dan Rashid Riḍā dalam memproduksi kitab 
tafsirnya. Namun, perbedaan pemahaman, konteks sosial dan audiens dari 
penafsiran tentunya akan mempengaruhi produksi tafsir dari keduanya. Untuk 
itu, penelitian ini hadir dalam rangka mengeksplor sejauh mana perbedaan 
konteks sosial yang dihadapi kedua mufassir dapat mempengaruhi perbedaan 
penafsiran meskipun secara gamblang Hamka telah menyebut bahwa tafsir yang 
ditulis oleh dirinya dipengaruhi oleh Tafsir al-Manār. 

Penelitian ini menggunakan metode library research (kepustakaan) dengan 
analisis komparatif-hermeneutik. Komparatif karena membadingkan antara dua 
kitab tafsir, dan hermenutik karena berusaha menelusuri konteks sosial mufassir 
yang menjadikan produksi tafsirnya berbeda. Sumber primer penelitian ini adalah 
Tafsir al-Manār dan Tafsir al-Azhar, yang dibaca dalam bingkai sosial-historis 
kehidupan mufasirnya. Fokus utama analisis adalah pada pola, konten dan corak 
penafsiran kedua tafsir tersebut. Pendekatan ini memposisikan tafsir bukan 
sebagai produk netral, melainkan sebagai hasil interaksi aktif antara teks, mufasir, 
dan realitas zaman. Analisis dilakukan dengan cara mengidentifikasi struktur 
argumentasi, penekanan tematik, dan pendekatan yang digunakan oleh masing-
masing penafsir. Dengan demikian, pendekatan ini tidak hanya membandingkan 
konten teks tafsir, melainkan juga mengungkap dinamika ideologis dan sosiologis 
di balik konstruksi makna terhadap QS. Al-Baqarah [2]:256. Ayat ini dipilih karena 
tema yang dimuat adalah kebebasan beragama, di samping penafsiran ayat ini 
dalam Tafsir al-Azhar tidak secara eksplisit mengutip dari Tafsir al-Manār namun 
argumentasi yang dibangun relative sama. 

 
Result and Discussion  
 
Penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256 dalam Tafsir al-Manār 

 
9 Elit Ave Hidayatullah et al., “Pengaruh Masa dan Tempat dalam Penyusunan Tafsir Al-

Azhar,” Studia Quranika 7, no. 1 (2022): 53, https://doi.org/10.21111/studiquran.v7i1.8000. 
10 Hamka, Tafsir Al-Azhar, vol. 1 (Singapura: Pustaka Nasional Pte. Limited, 1987), 41. 



 
 
Moh Firdaus HN 
 

143 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

Rashid Riḍā memulai penafsiran ayat ini dengan menguraikan kata kunci 
(mufradat) sebagai fondasi konseptual bagi pembacaan ayat. Kata al-rushd, 
menurut Riḍā, memiliki arti ketepatan dalam memahami jalan yang benar yang 
berlawanan dengan kata al-ghayy dan al-ṭāghūt yang berarti melampaui batas. 
Sedangkan kata al-‘urwah diartikan sebagai bagian dari pohon yang tetap 
bermanfaat sepanjang musim karena kekokohannya, bahkan menjadi tempat 
bergantung ternak ketika masa paceklik. Kata al-wuthqā merupakan bentuk 
feminin dari al-awthaq yang menunjukkan makna paling kuat dan kokoh. 
Sedangkan al-infishām berarti patah atau terputus.11  

Setelah memberikan uraian tentang kosakata kuci ayat, penafsiran 
dilanjutkan dengan mencantumkan konteks historis turunnya ayat. Beberapa 
riwayat dicantumkan seputar turunnya ayat ini, salah satunya, menceritakan 
tentang masyarakat Madinah yang menyerahkan anak mereka kepada orang 
Yahudi untuk memeluk agama Yahudi. Ketika Bani Nadhir diusir dari Madinah, 
anak-anak yang diserahkan kepada orang Yahudi itu juga termasuk di dalam 
barisan yang diusir. Ayat ini turun ketika para orang tua tersebut ingin memaksa 
anak-anak mereka memeluk Islam.12  

Riḍā menyebut bahwa ayat ini merupakan aturan agama Islam yang sering 
disalahpahami oleh musuh-musuh Islam, yaitu bahwa Islam dibawa dengan 
perang dan kekerasan. Untuk itu, ia mencantumkan sebuah argumentasi untuk 
membantah sangkaan-sangkaan tidak berdasar itu.  

“Apakah perang dilakukan untuk memaksa orang-orang masuk Islam di 
Mekah saat Nabi Muhammad salat dengan sembunyi-sembunyi atau 
ketika orang-orang musyrik memperlakukan orang Islam dengan berbagai 
macam siksaan sampai nabi dan para sahabat terpaksa hijrah? Atau mereka 
berkata bahwa pemaksaan itu terjadi di Madinah ketika Islam telah 
menjadi kuat dan ayat ini turun pada masa awal kekuatan ini, karena 
perang Bani Nadhir terjadi pada bulan Rabiul Awal tahun keempat. Al-
Bukhari mengatakan bahwa peristiwa itu terjadi sebelum Perang Uhud 
yang tidak ada perbedaan bahwa perang ini terjadi di bulan Syawwal tahun 
ketiga, sedang orang kafir Mekkah masih berniat berperang melawan 
orang muslim.”13 
Riḍā meneruskan penjelasannya tentang peristiwa pengusiran Bani 

Nadhir, bahwa mereka melanggar perjanjian dan bersekongkol untuk membunuh 
nabi sebanyak dua kali saat nabi sedang berada di pinggiran kota Madinah. Oleh 
karena itu, nabi pun tidak punya pilihan selain mengusir mereka dari Madinah. 
Maka nabi mengepung dan mengusir mereka hingga mereka dipaksa keluar dari 
Madinah. Nabi juga tidak mengizinkan para sahabatnya yang ingin memaksa 

 
11 M Rasyid Ridha dan M Abduh, Tafsir al-Manar, vol. 3 (Mesir: Dar al-Manar, 1973), 35–

36. 
12 Ridha dan Abduh, 3:36. 
13 Ridha dan Abduh, 3:36. 



 
 

Modernitas dan Konteks Sosial dalam 
Penafsiran Al-Qur’an 
 

144 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

anak-anak mereka yang telah menjadi Yahudi untuk masuk Islam dan melarang 
mereka untuk pergi bersama Yahudi. Menurut Riḍā, peristiwa ini merupakan hari 
pertama di mana terlintas dalam benak umat muslim pemaksaan dalam memeluk 
Islam, dan hari itu adalah hari di mana ayat ini turun.14 

Menurut Abduh, pemaksaan dalam memeluk agama sudah menjadi tradisi 
dari berbagai agama, termasuk Nasrani. Hal ini sebenarnya lebih menyangkut 
masalah politik daripada masalah agama, karena iman merupakan inti agama 
yang hakikatnya adalah penyerahan diri secara penuh yang mustahil jika didapat 
dengan cara pemaksaan, akan tetapi harus dengan penjelasan dan pembuktian. 
Untuk itu, lanjutan ayat ini, qad tabayyana al-rushdu mina al-ghayyi, menjelaskan 
bahwa dalam Islam, kebenaran, hidayah, kemenangan dan kemudahan sudah 
tampak dengan jelas, sedangkan agama yang menentangnya berada dalam 
kesesatan.15 Riḍā menambahkan keterangan bahwa ayat ini turun di peperangan 
Bani Nadhir untuk menjelaskan larangan pemaksaan ketika sebagian sahabat 
hendak memaksa anak mereka yang sudah menjadi Yahudi agar masuk Islam dan 
tidak lagi bersama Bani Nadhir. Dari ayat ini juga dijelaskan bahwa bagian pokok 
dari dakwah agama adalah penjelasannya, sehingga menjadi jelas mana petunjuk 
dan kesesatan, dan manusia diberikan kebebasan dalam memilih menerima 
penjelasan itu atau meninggalkannya.16 

Lebih jauh lagi Abduh menjelaskan bahwa ayat lā ikrāha fī al-dīn merupakan 
aturan utama dari agama Islam dan dasar yang penting dari kebijakan dalam 
Islam, yaitu tidak diperbolehkannya melakukan pemaksaan untuk masuk Islam 
dan juga tidak diperbolehkan untuk memaksa seseorang keluar dari Islam. 
Penegakan aturan dasar ini hanya bisa ditegakkan jika umat Islam memiliki 
kekuatan untuk melindungi agama dan diri mereka sendiri, dari godaan orang-
orang yang mencoba menyerang, dan bisa membela diri sebagaimana mereka 
menyerang umat Islam. Ajakan menuju jalan Allah melalui hikmah, nasihat yang 
penuh kelembutan, serta dialog dengan para penentang secara bijak harus 
dilandasi dengan komitmen kuat untuk menyampaikan kebenaran secara 
argumentatif dan disertai dengan bukti-bukti yang meyakinkan. Jalan inilah yang 
merupakan jalan lurus menuju keimanan yang sejati, yang dibangun atas dasar 
kebebasan dalam berdakwah serta terhindar dari fitnah. Sementara itu, jihad tidak 
menjadi inti atau tujuan utama dalam ajaran Islam, melainkan berfungsi sebagai 
benteng dan pelindung bagi agama.17 

 
Penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256 dalam Tafsir al-Azhar 

 
14 Ridha dan Abduh, 3:36–37. 
15 Ridha dan Abduh, 3:37. 
16 Ridha dan Abduh, 3:39. 
17 Ridha dan Abduh, 3:39. 



 
 
Moh Firdaus HN 
 

145 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

Dalam Tafsir al-Azhar, QS. Al-Baqarah [2]:256 diterjemahkan oleh Hamka 
sebagai berikut: 

“Tidak ada paksaan dalam agama. Telah nyata kebenaran dan kesesatan. 
Maka barangsiapa yang menolak segala pelanggaran besar dan beriman 
kepada Allah, maka sesungguhnya telah berpeganglah dia dengan tali 
yang amat teguh, yang tidak akan putus selama-lamanya. Dan Allah adalah 
Maha Mendengar, lagi Mengetahui.” (QS. Al-Baqarah [2]:256).18 
Sebelum masuk pada penjelasan konteks historis ayat, Hamka terlebih 

dahulu menjelaskan korelasi (munāsabah) ayat 256 dengan ayat sebelumnya, yaitu 
ayat 255 yang dikenal dengan āyat al-kursī. Pembahasan Tauhid yang diuraikan 
dalam ayat 255 meliputi Ketuhanan secara keseluruhan dan merupakan intisari 
ajaran Islam tentang Tauhid. Ketulusan dan keikhlasan seseorang akan dengan 
sendirinya menerima keterangan Ketuhanan dalam āyat al-kursī ini. Oleh sebab 
itu, ayat 256 menjelaskan bahwa jalan yang benar dan yang sesat sudah terlihat 
jelas perbedaannya sehingga tidak perlu dipaksakan lagi.19 

Selanjutnya, Hamka menjelaskan konteks historis ayat dengan mengutip 
riwayat dari Abu Daud, an-Nasa’i, Ibn Mundzir, Ibn Jarir, Ibn Abi Hatim, Ibn 
Hibban, Ibn Mardawaihi dan al-Baihaqi dari Ibn Abbas bahwa masyarakat 
Madinah sebelum memeluk Islam menyerahkan anak mereka kepada Yahudi agar 
menjadi Yahudi. Hal ini disebabkan oleh anggapan bahwa Yahudi lebih baik dari 
mereka. Riwayat lain menyatakan bahwa ada seorang perempuan yang semua 
anaknya meninggal, sehingga ketika memiliki anak lagi, dia akan 
menyerahkannya kepada Yahudi. Setelah Nabi datang dan Yahudi berkhianat 
hingga berencana membunuh Nabi dua kali, Bani Nadhir pun diusir dari 
Madinah. Namun, sebagian anak kaum muslim dari kalangan Anshar yang 
bersama Yahudi juga ikut terusir. Ayah mereka pun memohon kepada Nabi agar 
mereka ditarik ke Islam meskipun dengan pemaksaan. Dan ayat 256 ini turun 
dalam menanggapi kejadian ini.20 

Pada penjelasan singkat terkait makna ayat, Hamka menekankan bahwa 
anak-anak yang secara jelas telah menganut agama Yahudi tidak boleh dipaksa 
untuk memeluk Islam berdasarkan pangkal ayat “Tidak ada paksaan dalam 
agama.” Ia mengutip sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Ibnu Abbas, di mana 
Nabi memberikan pilihan kepada anak-anak tersebut, apakah mereka ingin 
mengikuti agama ayah mereka, yakni Islam, atau tetap dalam agama Yahudi, 
yang konsekuensinya adalah mereka harus ikut meninggalkan Madinah. Dalam 
riwayat lain yang juga dikutip oleh Hamka, dijelaskan bahwa sebagian anak-anak 
itu memilih untuk memeluk Islam, sementara sebagian lainnya tetap 
mempertahankan keyakinan Yahudi mereka. Anak-anak yang tidak berpindah 
agama akhirnya keluar dari Madinah bersama para pengasuh mereka. Penggalan 

 
18 Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1:622. 
19 Hamka, 1:623. 
20 Hamka, 1:623–24. 



 
 

Modernitas dan Konteks Sosial dalam 
Penafsiran Al-Qur’an 
 

146 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

ayat “Telah nyata kebenaran dan kesesatan” menjelaskan bahwa alasan keyakinan 
memeluk suatu agama tidak boleh dipaksakan adalah karena kebenaran dan 
kesesatan sudah terlihat jelas jika manusia menggunakan potensi akalnya dengan 
baik dan maksimal. Hamka menambahkan bahwa Islam menjunjung tinggi 
kebebasan berpikir dalam proses pencarian kebenaran. Menurutnya, kebenaran 
hanya dapat ditemukan apabila seseorang menggunakan akalnya secara optimal 
dan tidak terpengaruh oleh dorongan hawa nafsu. Kebenaran yang dicapai 
melalui proses intelektual yang jernih akan melahirkan iman yang tulus, tanpa 
paksaan.21  

Menurut Hamka ayat ini dipahami sebagai tantangan bagi manusia untuk 
menyelami dan memahami kebenaran ajaran Islam melalui nalar yang sehat. 
Islam tidak memerlukan pemaksaan dalam dakwahnya; cukup dengan mengajak 
manusia untuk berpikir. Apabila akal digunakan secara objektif dan jernih, maka 
ia akan sampai pada kebenaran ajaran Islam. Namun, apabila kebenaran itu 
dipaksakan, menurut Hamka, yang terjadi justru adalah bentuk “perkosaan 
fikiran,” yang hanya melahirkan sikap taqlid tanpa landasan pemahaman yang 
mendalam.22 

Lebih lanjut Hamka memberikan pembelaan atas tuduhan “ilmiah” bahwa 
Islam disebarkan dengan pedang. Menurut Hamka, jika memang benar-benar 
mau melihat kebenaran secara ilmiah, maka harus melihat kebenaran Islam dari 
sumber aslinya, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah Rasul. Dalam Al-Qur’an, ayat inilah 
yang menjadi sumber bahwa dalam urusan agama tidak boleh ada paksaan. 
Sedangkan dalam Sunnah bisa dilihat melalui sebab turunnya ayat ini, di mana 
Bani Nadhir diusir dari Madinah karena hendak membunuh Nabi, akan tetapi 
tidak dipaksa untuk masuk Islam. Lebih dari ini, pengusiran yang terjadi lebih 
merupakan urusan politik dibangdingkan urusan agama, karena alasan 
pengusiran mereka disebabkan usaha untuk membunuh Nabi yang merupakan 
penguasa di Madinah.23 

Hamka melanjutkan pembelaannya atas citra Islam dengan memberikan 
bukti sejarah peperangan Nabi dengan kaum musyrik di Makkah bukanlah 
paksaan dalam beragama, melainkan merupakan perebutan pimpinan dalam 
keluarga. Sedangkan seruannya adalah membersihkan ka’bah dari berhala serta 
kembali pada ajaran murni Ibrahim, sebagaimana mereka meyakini sebelumnya 
bahwa mereka adalah anak cucu Nabi Ibrahim. Bahkan karena tidak adanya 
paksaan ini, orang-orang banyak megakui kerasulan Muhammad, seperti Adiy 
bin Hatim bersama saudara perempuannya, Tamim ad-Dary (ketiganya dari 
golongan Nasrani), Suhaib (dari bangsa Romawi), Adas (pemuda Nasrani dari 
Ninive), serta Salman dari Persia. Semua peristiwa terjadi sebelum turunnya ayat 

 
21 Hamka, 1:624. 
22 Hamka, 1:624. 
23 Hamka, 1:625. 



 
 
Moh Firdaus HN 
 

147 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

QS. Al-Baqarah [2]:256 yang berbicara tentang tidak adanya paksaan dalam 
agama.24 

Masih dalam pembelaan terkait citra Islam, Hamka menegaskan bahwa 
meskipun Islam sedang pada masa puncak kekuasaannya, ia selalu memegang 
teguh dasar ajaran Nabi yang telah ditentukan Al-Qur’an. Sebagai bukti, Hamka 
mengutip kisah Umar bin Khattab dengan pelayan perempuan yang beragama 
Nasrani dan pelayan laki-laki berasal dari Romawi yang bernama Zanbaq. 
Keduanya menolak saat diajak masuk Islam dan Umar pun tidak memaksa 
mereka. Hamka juga memberikan bukti adanya minoritas umat Nasrani di 
beberapa negara Islam seperti Palestina, Suria, Irak dan Mesir. Minoritas umat 
Yahudi di Yaman dan Afganistan. Mereka semua hidup damai di bawah 
perlindungan kekuasaan Islam. Sebaliknya, umat muslim di Spanyol diusir dan 
sebagian lagi dipaksa memeluk agama Nasrani. Hal ini menegaskan bahwa Islam 
tetap memegang teguh ajarannya tentang tidak ada paksaan dalam agama. 

 
Studi Komparatif Penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256 

Sebagaimana telah disebutkan pada bagian pendahuluan bahwa tujuan 
kajian komparatif ini adalah untuk meng-eksplore sejauh mana perbedaan konteks 
sosial yang dihadapi kedua mufassir dapat mempengaruhi penafsiran keduanya, 
di samping ungkapan Hamka dalam mukaddimah tafsirnya bahwa Tafsir al-
Manār menjadi model dalam penulisan kitab tafsirnya. 

Pertama, penelitian ini akan membandingkan pola penafsiran QS. Al-
Baqarah [2]:256 dalam Tafsir al-Manār dan Tafsir Al-Azhar. Pola penafsiran dalam 
Tafsir al-Manār dimulai dengan analisis linguistik terhadap beberapa kata kunci 
(mufradāt), dilanjutkan dengan mencantumkan konteks historis ayat (sabab al-
nuzūl), kemudian terakhir adalah penafsiran ayat (al-tafsīr). Sedangkan pola 
penafsiran dalam Tafsir al-Azhar adalah korelasi antar ayat (munāsabah), konteks 
historis ayat (sabab al-nuzūl), dan penafsiran ayat. Pola ini memperlihatkan 
perbedaan yang cukup mencolok, di mana Hamka memberikan penjelasan 
korelasi antar ayat sebagai pembuka penafsiran akan tetapi tidak mencantumkan 
penjelasan kosakata yang dalam al-Manār dijadikan sebagai pembuka dan fondasi 
konseptual penafsiran ayat. Absennya penjelasan kosakata dalam tafsir al-Azhar 
ini, sebagaimana dugaan Munawan, karena disengaja untuk memudahkan 
pembaca tafsirnya yang merupakan masyarakat Indonesia.25 

Pada bagian Haluan Tafsir, Hamka menjelaskan bahwa kitab tafsirnya 
memang ditulis tidak terlalu tinggi dan mendalam, serta tidak juga terlalu 
rendah.26 Hal ini disebabkan jamaah Hamka memiliki latar belakang yang 
beragam. Hamka menuliskan bahwa, “Ketika menyusun ini terbayanglah oleh 

 
24 Hamka, 1:625–26. 
25 M Munawan, “Critical Discourse Analysis dalam Kajian Tafsir Alquran : Studi Tafsir Al-

Azhar Karya Hamka,” Tajdid 25, no. 2 (2018): 166. 
26 Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1:42. 



 
 

Modernitas dan Konteks Sosial dalam 
Penafsiran Al-Qur’an 
 

148 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

penafsirnya corak ragam dari murid-murid dan anggota jamaah yang ma'mum di 
belakangnya sebagai Imam.”27 Lebih tegas lagi, pada bagian akhir Haluan Tafsir 
Hamka menegaskan, 

“Ketika penulis "Tafsir" ini sunyi sepi seorang diri, baik dalam tahanan di 
Sukabumi, atau di Bungalow "Herlina" dan "Harjuna" di Puncak, atau di 
Mess Bri-Mob di Mega Mendung, atau sedang berbuat sambilditahan di 
Rumah Sakit Persahabatan di Rawamangun Jakarta Utara, wajah jamaah 
yang tercinta itulah yang terbayang seketika menggoreskan pena di atas 
kertas.”28 
Kesengajaan Hamka tidak mencantumkan kajian kebahasaan dalam 

tafsirnya mempertegas bahwa orientasi pembaca memberikan dampak yang 
signifikan dalam kitab tafsir ini. Ungkapan Hamka bahwa kitab tafsirnya tidak 
terlalu tinggi dan mendalam, juga tidak terlalu rendah, dipengaruhi oleh 
jamaahnya yang tidak semuanya berasal dari kalangan terpelajar, terdapat juga 
orang-orang awam yang, dalam bahasa Hamka, “ma’mum di belakangnya 
sebagai Imam.” 

Tentang pencantuman munāsabah dalam Tafsir al-Azhar, terdapat 
kecenderungan dalam dunia penafsiran modern tentang anggapan bahwa ayat 
dalam Al-Qur’an tidak berdiri sendiri, melainkan membentuk struktur hubungan 
dengan ayat sebelum dan sesudahnya, lebih jauh lagi, sebagaimana kajian 
Muntasir Mir, terdapat kecenderungan dalam studi tafsir modern yang 
memandang surah sebagai satu kesatuan (sura as a unity).29 A. Malik Madaniy 
menyebut bahwa salah satu prinsip penafsiran yang digunakan oleh Abduh 
adalah pandangan bahwa surah merupakan satu kesatuan yang serasi,30 namun 
prinsip ini tidak terlihat dalam penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256. Baik Rida atau 
Abduh tidak menyinggung adanya hubungan antara ayat 256 ini dengan ayat 
sebelumnya. Adapun hubungan dengan ayat sesudahnya terlihat secara implisit 
dalam pengelompokan ayat ketika menafsirkan ayat ini, di mana ayat 256 
dicantumkan bersama dengan ayat 257 pada bagian awal penafsiran. Berbeda 
dengan Rida, Hamka memberikan ruang khusus dalam pembahasan munasabah, 
yaitu terletak pada bagian awal sebelum pembahasan sabab al-nuzul. Meskipun 
pengelompokan ayat yang Hamka lakukan sama dengan Rida, ia memberikan 
tema “Tidak Ada Paksaan dalam Agama” pada kelompok ayat ini. 

Kedua, analisis komparatif konten penafsiran. Pada bagian ini, bagian 
munāsabah, mufradāt dan konteks historis ayat (sabab al-nuzūl) akan dikecualikan. 

 
27 Hamka, 1:41. 
28 Hamka, 1:42. 
29 Lihat Mustansir Mir, “The sura as a unity: A twentieth century development in Qur’an 

exegesis,” in Approaches to the Qur’an, ed. oleh G. R. Hawting (London: Routledge, 2005), 211–24, 
https://doi.org/https://doi.org/10.4324/9780203988848. 

30 A. Malik Madaniy, “TAFSIR AL-MANAR (Antara al-Syaikh Muhammad ’Abduh dan 
al-Sayyid Muhammad Rasyid Ridla),” Jurnal ulunnuha 6, no. Juni 2016 (1935): 67. 



 
 
Moh Firdaus HN 
 

149 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

Alasan bagian munāsabah dan mufradāt dikecualikan adalah karena pola 
penafsiran kedua kitab tafsir ini berbeda, sebagaimana pada analisis komparatif 
pertama di atas, sedangkan alasan bagian konteks historis ayat dikecualikan 
karena bagian ini merujuk pada riwayat yang sama, dan hanya berupa 
pengutipan sehingga tidak diperlukan lagi adanya analisis komparatif. Konten 
penafsiran dari dua kitab tafsir ini terdiri dari dua hal, yaitu argumentasi 
apologetik dan kebebasan berpikir atau menolak taklid buta. Keduanya sama-
sama menolak adanya taklid buta dengan menjadikan ayat ini sebagai dasar 
pijakan argumentasi, lebih-lebih dalam masalah agama dan kepercayaan. 

Penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256 dalam Tafsir al-Manār dimulai dengan 
argumentasi apologetik tentang sangkaan bahwa agama Islam disebarkan dengan 
perang dan kekerasan. Sedangkan dalam tafsir al-Azhar argumentasi apologetik 
ini berada di bagian akhir penafsiran. Pada bagian ini, baik al-Manār maupun al-
Azhar sama-sama melakukan pembelaan terhadap tuduhan bahwa Islam 
disebarkan melalui paksaan, perbedaannya terletak pada bukti argumentasinya. 
Riḍā dalam al-Manār memberikan argumentasi rasional dengan mengajukan 
pertanyaan, Apakah pemaksaan dilakukan di Mekah saat dakwah Nabi 
Muhammad dengan sembunyi-sembunyi atau ketika orang Islam diperlakukan 
dengan berbagai macam siksaan hingga nabi dan para sahabat terpaksa hijrah?31 
Pertanyaan ini, tentunya, diajukan oleh Riḍā untuk membela Islam dari tuduhan 
musuh-musuhnya. Dengan mengajukan pertanyaan ini, Riḍā ingin mengatakan 
bahwa Islam tidak disebarkan dengan paksaan atau perang, karena jika paksaan 
adalah fondasi ajaran Islam, hal itu sudah dilakukan sejak awal-awal 
kemunculannya. 

Pembelaan ini berlanjut dengan pernyataan Riḍā bahwa pengusiran Bani 
Nadhir disebabkan pelanggaran perjanjian dan percobaan pembunuhan. 
Akibatnya, Nabi tidak memiliki pilihan lain selain mengusir mereka.32 Dengan 
kata lain, pengusiran ini dilakukan karena keterpaksaan, bukan karena ajaran 
agama. Statement ini dipertegas lagi dengan ungkapan Abduh bahwa pemaksaan 
tersebut lebih menyangkut masalah politik daripada agama.33 Ia menjadikan ayat 
lā ikrāha fī al-dīn sebagai aturan utama agama Islam dan dasar penting dari 
kebijakan dalam Islam.34 Argumentasi apologetik seperti ini disebabkan Abduh 
hidup dalam tekanan kolonialisme dan imprealisme Barat, sehingga tafsirnya 
berfungsi sebagai respons untuk memulihkan citra Islam,35 dan begitupun dengan 
Riḍā sebagai muridnya yang hidup di zaman yang sama. Bahkan Riḍā 

 
31 Ridha dan Abduh, Tafsir al-Manar, 3:36. 
32 Ridha dan Abduh, 3:36–37. 
33 Ridha dan Abduh, 3:37. 
34 Ridha dan Abduh, 3:39. 
35 Khairiyanto, “Pemikiran Jamaluddin al-Afghani dan Muhammad Abduh Serta 

Relasinya Dengan Realitas Sosial di Indonesia,” Indonesian Journal of Islamic Theology and Philosophy 
1, no. 2 (2020): 150, https://doi.org/10.24042/ijitp.v1i2.5028. 



 
 

Modernitas dan Konteks Sosial dalam 
Penafsiran Al-Qur’an 
 

150 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

menekankan perlunya melindungi komunitas Muslim dari pemaksaan agama 
yang muncul akibat aktivitas misi Kristen di Mesir.36 

Argumentasi apologetik yang diusulkan Hamka dalam Tafsir al-Azhar, 
pada bagian awal tidak jauh berbeda dengan yang dikemukakan oleh Riḍā dan 
Abduh. Hamka menjadikan ayat ini sebagai “dasar teguh” dari Islam dan sumber 
kebenaran tentang tidak adanya paksaan dalam agama. Ia juga menganggap 
bahwa pengusiran Bani Nadhir dan peperangan atau kekerasan yang terjadi 
dalam sejarah merupakan persoalan politik. Perbedaan mencolok dari 
argumentasi yang ditawarkan Hamka dengan Riḍā dan Abduh terletak pada 
pengutipan riwayat kisah Umar dan pelayannya serta fakta sejarah bahwa umat 
minoritas Nasrani hidup damai di negara-negara Islam. Hamka juga melanjutkan 
argumentasinya dengan data sejarah bahwa ketika ketika Angkatan perang Islam 
masuk ke suatu negeri, mereka mengirim utusan dengan membawa surat yang 
berisi 3 pilihan. Pertama, ajakan masuk Islam. Kedua, diberikan perlindungan 
dengan membayar Jizyah, dan ketiga adalah peperangan.37 Fakta-fakta sejarah ini 
tidak ditemukan dalam Tafsir al-Manār, dan meskipun argumentasi Hamka sama 
dengan argumentasi Riḍā dan Abduh pada bagian awal, Hamka memperkuat 
argumentasinya dengan fakta-fakta sejarah, yang tidak dilakukan oleh Riḍā dan 
Abduh dalam Tafsir al-Manār. 

Ketiga, analisis komparatif pada corak penafsiran. Kedua kitab tafsir ini 
dikenal dengan coraknya yang khas pada tafsir modern, adabī ijtimā‘ī. Tafsir al-
Manār sendiri dikenal sebagai kitab tafsir pertama yang menggunakan corak 
penafsiran ini.38 Perbedaan mencolok terletak pada pendekatan dari keduanya. 
Tafsir al-Manār menggunakan pendekatan filosofis dan sarat akan dimensi 
akademis. Disebut filosofis karena argumentasi yang digunakan bersifat rasional, 
seperti pada argumentasi apologetik Riḍā dalam analisis komparatif sebelumnya. 
Disebut akademis karena analisis kebahasaan memiliki peran yang cukup 
dominan, mulai dari pencantuman kajian kosakata dan analisis kebahasaan yang 
turut mewarnai penafsirannya. Hal ini tentu tidak bisa dilepaskan dari asal usul 
Tafsir al-Manār itu sendiri, di mana ia lahir dalam ruang lingkup akademis di 
lingkungan universitas al-Azhar, Mesir.39 Menurut Quraish Shihab, Tafsir al-
Manār disusun dengan redaksi yang mudah sehingga dapat dimengerti oleh 

 
36 Prisilia Maya Safa, Moh. Nor Ichwan, dan Auwal Salisu, “Hermeneutics of Religious 

Freedom in Modern and Contemporary Interpretation: A Comparative Analysis between Tafsir al-
Manar and Fazlur Rahman,” Milllati 10, no. 1 (2025): 89, 
https://doi.org/10.18326/millati.v10i1.4194. 

37 Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1:626–27. 
38 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat (Bandung: Mizan, 2004), 72–73. 
39 A. Hafizh Anshari AZ et al., Ensiklopedi Islam, ed. oleh Kafrawi Ridwan, vol. 3 (Jakarta: 

PT ICHTIAR BARU VAN HOEVE, 2002), 151. 



 
 
Moh Firdaus HN 
 

151 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

orang awam tetapi tidak dapat diabaikan oleh orang khusus (cendekiawan).40 
Akan tetapi fakta bahwa ia lahir dalam ruang lingkup akademis universitas al-
Azhar tidak dapat diabaikan. 

Berbeda dengan Tafsir al-Manār yang lahir dalam atmosfer akademis 
modernis, Tafsir al-Azhar dari awal memang disusun untuk pembaca Indonesia 
yang beragam dari berbagai kalangan. Tafsir al-Azhar menunjukkan corak adabī 
ijtimā‘ī yang berakar kuat pada konteks sosial Indonesia serta pengalaman 
keulamaan Nusantara. Meskipun sama-sama berada dalam arus tafsir modern, 
pendekatan Hamka jauh lebih komunikatif dan bernuansa dakwah ketimbang 
rasional-filosofis seperti yang dominan ditampilkan dalam Tafsir al-Manār. Hal 
ini bukan berarti Tafsir al-Azhar tidak memiliki nuansa rasional, akan tetapi 
Hamka lebih memilih penekanan pada pesan moral, keagamaan, dan 
kemasyarakatan yang disampaikan lewat bahasa naratif dan gaya tutur yang lebih 
bisa ditangkap oleh masyarakat Indonesia. Bukti bahwa Hamka menggunakan 
bahasa yang komunikatif dan bernuansa dakwah terlihat dalam penegasannya 
bahwa kebenaran ajaran Islam didapat melalui nalar yang sehat tanpa pemaksaan, 
dan apabila kebenaran itu dipaksakan, yang terjadi justru adalah bentuk 
“perkosaan fikiran,” yang hanya melahirkan sikap taqlid. Penjelasan itu 
kemudian diperkaya dengan refleksi historis bahwa ajaran ini terus dipegang 
teguh dalam sejarah perjalan Islam. 

Dari keseluruhan analisis komparatif ini dapat ditegaskan bahwa 
perbedaan penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256 dalam Tafsir al-Manār dan Tafsir al-
Azhar terutama dipengaruhi oleh konteks sosial, orientasi pembaca, serta latar 
intelektual mufasir. Tafsir al-Manār menampilkan pendekatan rasional-filosofis 
yang berpijak pada tradisi akademik modernis Mesir, sementara Tafsir al-Azhar 
mengutamakan komunikasi keagamaan yang membumi dalam konteks sosial 
Indonesia. Perbedaan pola penafsiran, penggunaan argumentasi apologetik, serta 
penekanan pada aspek bahasa dan sejarah menunjukkan bahwa kedua mufasir 
berangkat dari kebutuhan zaman dan masyarakat yang mereka hadapi. Meskipun 
penafsiran dari kedua kitab tafsir ini menunjukkan perbedaan yang cukup 
signifikan, keduanya memiliki titik persamaan yang menjadi bukti 
keterpengaruhan Hamka atas Abduh, yaitu menjadikan Al-Qur’an sebagai 
sumber petunjuk sebagai paradigma penafsiran dan menolak keras taklid buta. 

 
Table 1. Perbandingan penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256 dalam Tafsir al-Manār 
dan al-Azhar 
No Aspek Perbadingan Tafsir al-Manār Tafsir al-Azhar 

1 Pola penafsiran Dimulai dengan kajian 
linguistik lalu sabab al-

Dimulai dari 
munasabah lalu sabab 

 
40 M. Quraish Shihab, Rasionalitas Al-Qur’an: Studi Kritis atas Tafsir Al-Manar (Jakarta: 

Lentera Hati, 2006), 67, https://books.google.co.id/books?id=kzd7BgAAQBAJ. 



 
 

Modernitas dan Konteks Sosial dalam 
Penafsiran Al-Qur’an 
 

152 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

nuzul dan tafsir. 
Orientasi rasional-
akademis; mufradat 
menjadi basis utama 
pembacaan ayat. 

al-nuzul dan tafsir. 
Menghindari kajian 
bahasa teknis agar 
mudah bagi pembaca 
Indonesia. 

2 Konten penafsiran Apologetik rasional 
diletakkan di bagian 
awal penafsiran. Riḍā 
memakai pertanyaan 
kritis dan membaca 
sejarah pengusiran dan 
peperangan sebagai isu 
politik. Argumentasi 
apologetiknya 
dipengaruhi konteks 
kolonial dan serangan 
misi Kristen. 

Apologetik historis 
diletakkan di bagian 
akhir. Hamka 
menguatkan 
argumentasinya dengan 
historis konkret (Umar, 
minoritas Nasrani dan 
prosedur tiga tawaran) 
yang ditujukan untuk 
audiens Indonesia. 
penafsirannya lebih 
terkesan naratif 
daripada filosofis. 

3 Corak penafsiran Adabi ijtimai dengan 
pendekatan filosofis-
akademis. 
Penafsirannya kuat 
pada nalar rasional dan 
analisis bahasa. 

Adabi ijtimai dengan 
gaya komunikatif-
dakwah yang fokus 
pada pesan moral dan 
sosial dengan bahasa 
naratif yang mudah 
diterima.  

 
 
Posisi Tafsir al-Manār dan Tafsir al-Azhar dalam Lanskap Tafsir Modern 

Membincang tafsir modern, Abduh digadang-gadang sebagai pencetusnya 
lewat gerakan pembaharuan yang diinisiasi bersama gurunya, Jamaluddin al-
Afghani.41 Gerakan ini merupakan respon dari keadaan umat muslim Mesir abad 
ke-19 yang, sebagaimana digambarkan oleh Sayyid Qutb, merupakan masyarakat 
jumud yang menutup rapat pintu ijtihad serta mengabaikan peran akal dalam 
memahami syariat Allah, dan di saat yang sama, di Eropa hadir masyarakat yang 
hidup dengan mendewakan akal yang mulai mengecam ajaran-ajaran Islam.42 
Abduh juga merasa gelisah pada produk-produk tafsir Al-Qur’an yang telah 
kehilangan fungsinya sebagai petunjuk, di mana pembahasannya hanya berkutat 

 
41 Nashruddin Baidan, Perkembangan tafsir al-Qur’an di Indonesia (Solo: Tiga Serangkai 

Pustaka Mandiri, 2003), 20, https://books.google.co.id/books?id=0BTdX6Uz3gQC. 
42 M. Quraish Shihab, Studi Kritis Tafsir al Manar: Karya Muhammad ‘Abduh dan M. Rasyid 

Ridha (Bandung: Pustaka Hidayat, 1994), 17. 



 
 
Moh Firdaus HN 
 

153 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

pada pengertian kata-kata dan kedudukan kalimatnya dari segi i’rab.43 Hal ini 
kemudian mendorong Abduh untuk memproduksi kitab tafsir dengan 
menjadikan “Al-Qur’an sebagai sumber petunjuk” sebagai paradigma penafsiran 
yang tercermin dalam corak adabī ijtimā‘ī. 

Jika para mufasir setelah Abduh banyak terpengaruh oleh gagasannya ini, 
maka tidak diragukan lagi bahwa paradigma Al-Qur’an sebagai sumber petunjuk 
merupakan karakter kunci dari tafsir modern. Sebagaimana dijelaskan pada 
pembahasan sebelumnya bahwa penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256 dalam Tafsir 
al-Manār dan al-Azhar terdiri dari dua hal, yaitu respon apologetik terhadap 
tuduhan orientalis dan penekanan pada pembebasan pikiran atau penolakan 
taklid buta. Hal ini menguatkan pendapat Mun’im Sirry bahwa suatu tafsir bisa 
disebut modern jika berkaitan langsung atau merefleksikan realitas modern.44 
Apa yang dilakukan Abduh adalah “mendaur ulang” tafsir klasik agar bisa 
menjawab persoalan-persoalan modern melalui Tafsir al-Manār,45 dan begitu pun 
Hamka, yang sangat terinspirasi oleh semangat reformasi Abduh, mengupayakan 
relevansi makna Al-Qur’an dengan konteks sosial dan budaya di Indonesia.46 

Johanna Pink, lewat analisisnya atas QS. Al-Maidah [5]:51 dalam 17 kitab 
tafsir, yang terdiri dari tiga kitab dari Indonesia, empat dari Turkey dan sepuluh 
dari berbagai negara di dunia Arab, menyimpulkan bahwa karakteristik tafsir 
modern bisa dilihat dari tiga hal. Pertama, Tafsir modern berusaha untuk 
membangun suatu logika internal dalam struktur Al-Qur’an. Kedua, lebih berhati-
hati dalam pengutipan riwayat. Ketiga, berfokus pada tujuan menjadikan Al-
Qur’an sebagai “guidance” atau petunjuk.47 Sayangnya, Pink tidak memasukkan 
Tafsir al-Manār sebagai kitab tafsir yang ia teliti, meskipun Tafsir al-Azhar karya 
Hamka masuk dalam bagian kitab tafsir dari Indonesia yang ia teliti bersama 
dengan Tafsir al-Mishbah dan Tafsir Kemenag. 

Analisis komparatif QS. Al-Baqarah [2]:256 dalam penelitian ini 
menemukan perbedaan dan kesamaan yang keduanya menjadi cermin dari tafsir 
modern. Tiga perbedaan yang dijelaskan pada pembahasan sebelumnya 
mencerminkan bahwa kedua mufasir merefleksikan konteks sosial modern di 
sekitarnya, sebagaimana diasumsikan oleh Sirry. Hal ini menjadi bukti bahwa 

 
43 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer (Yogyakarta: LKiS, 2010), 59. 
44 Mun’im Sirry, “What’s modern about modern Tafsīr? A closer look at Hamka’s Tafsīr al-

Azhar,” in The Qur ʾān in the Malay – Indonesian World, ed. oleh Majid Daneshgar, Peter G. Riddell, 
dan Andrew Rippin (New York: Routledge, 2016), 198, 
https://doi.org/https://doi.org/10.4324/9781315646350. 

45 Latifah Dwi Nur Aisa, “Tafsir Modern Di Indonesia Abad ke-21: Identifikasi 
Karakteristik Produk Tafsir Pada Tahun 2001-2022,” Nun: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir di 
Nusantara 10, no. 2 (2024): 92, https://doi.org/10.32495/nun.v10i2.459. 

46 Aisa, 94. 
47 Johanna Pink, “Tradition and Ideology in Contemporary Sunnite Qurʾānic Exegesis : 

Qurʾānic Commentaries from the Arab World , Turkey and Indonesia and their Interpretation of 
Q 5 : 51,” Die Welt des Islams 50, no. 1 (2010): 57–58, https://doi.org/10.1163/157006010X489801. 



 
 

Modernitas dan Konteks Sosial dalam 
Penafsiran Al-Qur’an 
 

154 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

paradigma penafsiran keduanya adalah menjadikan Al-Qur’an sebagai sumber 
petunjuk bagi masyarakat di sekitarnya yang notabene berbeda, Indonesia dan 
Mesir, sehingga menghasilkan penafsiran yang berbeda pula. Selain itu, 
penekanan pada kebebasan berpikir, yang merupakan kesamaan keduanya, 
menjadi patokan dalam objektifitas penafsiran dalam tafsir modern. Kebebasan 
berpikir ini menolak adanya taklid buta pada pemikiran-pemikiran sebelumnya 
yang akhirnya hanya akan menjadikan penafsiran menjadi bias. 

Konsep penafsiran dengan menolak taklid ini serupa dengan apa yang 
disebut oleh Edmund Husserl sebagai epoche dalam kajian fenomenologi. Seorang 
peneliti harus membebaskan dirinya dari praduga dan pengandaian terkait 
fenomena yang sedang ditelitinya dan membiarkan objek penelitian tersebut 
menampakkan dirinya sendiri dalam kesadaran peneliti.48 Dalam kajian Al-
Qur’an, Muḥammad ‘Ābid Al-Jābirī juga melakukan hal yang sama dalam 
usahanya memperoleh makna objektif Al-Qur’an. Ia menerapkan konsep faṣl dan 
waṣl, di mana seseorang harus mengambil jarak (faṣl) dengan penafsiran-
penafsiran sebelumnya yang sarat akan reduksi ideologis agar memperoleh 
keterhubungan (waṣl) antara diri peneliti di masa kini dengan Al-Qur’an 
sebagaimana objektifitasnya di masanya.49 Lebih jauh lagi, Nasr Hamid Abu Zayd 
menawarkan rekonstruksi penafsiran Al-Qur’an lewat bukunya mafḥūm al-naṣṣ: 
dirāsah fī ʿulūm al-Qurʾān dengan menekankan bahwa teks Al-Qur’an harus 
dipandang secara objektif dengan mereduksi ideologi yang terdapat dalam diri 
seorang peneliti dan mengabaikan adopsi buta (taklid).50 

Penekanan Muhammad Abduh dan Hamka pada penolakan taklid buta 
dalam penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256 dapat dipandang sebagai salah satu 
fondasi penting dalam konstruksi tafsir modern. Upaya mereduksi taklid buta 
kemudian berkembang menjadi kecenderungan yang menonjol dalam diskursus 
penafsiran modern dan berfungsi sebagai pembeda utama antara tafsir modern 
dan tafsir pada periode sebelumnya. Sikap kritis terhadap taklid ini tidak hanya 
berkaitan dengan metode penafsiran, tetapi juga melahirkan karakteristik baru 
tafsir modern yang tidak secara eksplisit dirumuskan oleh Johanna Pink, yaitu 
kecenderungan untuk menghindari afiliasi ideologis demi menjaga objektivitas 
makna dan meminimalisasi bias penafsiran. Berdasarkan rumusan Pink, 
kecenderungan para akademisi tafsir modern, serta temuan dalam penelitian ini, 
karakteristik tafsir modern dapat disusun secara hierarkis sebagai berikut: 
pertama, memposisikan Al-Qur’an sebagai sumber utama petunjuk; kedua, 

 
48 Henrik Misiak dan Virginia Staudt Sexton, Phenomenological, Excistencial, and Humanistic 

Psicology, ed. oleh E. Koswara (Bandung: Refika Aditama, 2009), 8. 
49 Muḥ ammad ‘Ābid Al- Jābirī, Fahm al-Qur’ān: al-Tafsīr al-Wāḍiḥ ḥasba Tartīb al-Nuzūl, vol. 

1 (Beirut: Markaz Dirāsāt al-Waḥ dah al-‘Arabiyyah, 2008), 8. 
50 Moch Nur Ichwan, Meretas Kesarjanaan Kritis Al-Qur’an Teori Hermeneutika Nashr Hamid 

Abu Zayd (Jakarta: Teraju, 2003), 20–21. 



 
 
Moh Firdaus HN 
 

155 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

berupaya mencapai objektivitas makna melalui reduksi afiliasi ideologis; ketiga, 
menunjukkan kehati-hatian dalam penggunaan dan pengutipan riwayat; dan 
keempat, membangun logika internal dalam struktur Al-Qur’an. 

 
Conclusion  

Berdasarkan analisis komparatif penafsiran QS. Al-Baqarah [2]:256, 
penelitian ini menegaskan bahwa Tafsir al-Manār dan Tafsir al-Azhar sama-sama 
merepresentasikan tafsir modern, tetapi menempati posisi yang berbeda dalam 
lanskapnya. Tafsir al-Manār tampil sebagai representasi tafsir modern rasional-
filosofis yang lahir dari lingkungan modernisme Mesir, dengan penekanan kuat 
pada analisis linguistik, argumentasi apologetik rasional, dan respons langsung 
terhadap kolonialisme serta kritik Barat terhadap Islam. Sementara itu, Tafsir al-
Azhar menunjukkan wajah tafsir modern yang bersifat adaptif dan kontekstual, 
di mana semangat rasionalisme Abduh diterjemahkan oleh Hamka ke dalam 
bahasa dakwah yang komunikatif, historis, dan berorientasi pada kebutuhan 
sosial masyarakat Indonesia yang plural. Perbedaan pola penafsiran, strategi 
argumentasi, dan gaya penyampaian ini memperlihatkan bahwa modernitas tafsir 
tidak bersifat tunggal, melainkan terwujud dalam bentuk-bentuk yang beragam 
sesuai dengan konteks sosial, audiens, dan orientasi intelektual mufasirnya. 
Dengan demikian, Tafsir al-Manār dapat diposisikan sebagai fondasi intelektual 
tafsir modern, sedangkan Tafsir al-Azhar berperan sebagai bentuk lokalisasi 
kreatif tafsir modern di Nusantara, tanpa kehilangan paradigma utamanya, yakni 
menjadikan Al-Qur’an sebagai sumber petunjuk dan menolak taklid buta dalam 
beragama. 

Berdasarkan temuan penelitian ini, kajian selanjutnya disarankan untuk 
memperluas analisis komparatif dengan melibatkan karya tafsir modern dari 
wilayah dan periode yang berbeda guna memetakan variasi bentuk modernitas 
tafsir dalam konteks sosial yang beragam. Penelitian lanjutan juga penting 
diarahkan pada kajian epistemologi mufasir, khususnya bagaimana latar 
pendidikan, jaringan intelektual, dan pengalaman sosial-politik memengaruhi 
pilihan metode, corak, dan strategi argumentasi dalam penafsiran Al-Qur’an. 

 
References 
Aisa, Latifah Dwi Nur. “Tafsir Modern Di Indonesia Abad ke-21: Identifikasi 

Karakteristik Produk Tafsir Pada Tahun 2001-2022.” Nun: Jurnal Studi Al-
Qur’an dan Tafsir di Nusantara 10, no. 2 (2024). 
https://doi.org/10.32495/nun.v10i2.459. 

AZ, A. Hafizh Anshari, H. Kafrawi RidwanM. Quraisy Shihab, Aqib Suminto, A. 
R. Partosentono, M Yunan Yusuf, Moh Ardani, Muhammad Amin Suma, 
dan Satria Effendi M. Zein. Ensiklopedi Islam. Diedit oleh Kafrawi Ridwan. 
Vol. 3. Jakarta: PT ICHTIAR BARU VAN HOEVE, 2002. 

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII 



 
 

Modernitas dan Konteks Sosial dalam 
Penafsiran Al-Qur’an 
 

156 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

dan XVIII Akar Pembaruan Islam Indonesia. Jakarta: Prenada Media, 2013. 
https://books.google.co.id/books?id=E5sCEAAAQBAJ. 

Baidan, Nashruddin. Perkembangan tafsir al-Qur’an di Indonesia. Solo: Tiga 
Serangkai Pustaka Mandiri, 2003. 
https://books.google.co.id/books?id=0BTdX6Uz3gQC. 

Bluhm, Jutta E. “A preliminary statement on the dialogue established between the 
reform magazine al‐Manar and the Malayo‐Indonesian world.” Indonesia 
Circle. School of Oriental & African Studies. Newsletter 11, no. 32 (November 
1983): 35–42. https://doi.org/10.1080/03062848308729564. 

Chariro, Linatul. “Konsep Riba Menurut Pemikiran Buya Hamka Dan 
Muhammad Abduh,” 2018. 
http://etheses.iainponorogo.ac.id/5161/1/210214286 LINATUL 
CHARIRO APLOUT.pdf. 

Faz, Ahmad Alim, Sholahuddin Al Ayubi, dan Endang Saeful Anwar. “Egyptian 
and Indonesian Tafsir Literature: A Critical and Comparative Analysis.” 
Riwayat: Educational Journal of History and Humanities 8, no. 1 (15 Januari 
2025): 363–74. https://doi.org/10.24815/jr.v8i1.43920. 

Hamka. Tafsir Al-Azhar. Vol. 1. Singapura: Pustaka Nasional Pte. Limited, 1987. 
Hidayatullah, Elit Ave, Deki Ridho Adi Anggara, Mahmud Rifaannudin, dan 

Mujib Abdurrahman. “Pengaruh Masa dan Tempat dalam Penyusunan 
Tafsir Al-Azhar.” Studia Quranika 7, no. 1 (2022): 25. 
https://doi.org/10.21111/studiquran.v7i1.8000. 

Ichwan, Moch Nur. Meretas Kesarjanaan Kritis Al-Qur’an Teori Hermeneutika Nashr 
Hamid Abu Zayd. Jakarta: Teraju, 2003. 

Jābirī, Muḥammad ‘Ābid Al-. Fahm al-Qur’ān: al-Tafsīr al-Wāḍiḥ ḥasba Tartīb al-
Nuzūl. Vol. 1. Beirut: Markaz Dirāsāt al-Waḥdah al-‘Arabiyyah, 2008. 

Khairiyanto. “Pemikiran Jamaluddin al-Afghani dan Muhammad Abduh Serta 
Relasinya Dengan Realitas Sosial di Indonesia.” Indonesian Journal of Islamic 
Theology and Philosophy 1, no. 2 (2020): 45–62. 
https://doi.org/10.24042/ijitp.v1i2.5028. 

Kurniawan, Arief Hendra. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Surat Al-Baqarah 
Ayat 129-132 (Studi Komparatif Tafsir Al-Manar dengan Al-Azhar).” 
Universitas Muhammadiyah Yogyakarta, 2016. 

Misiak, Henrik, dan Virginia Staudt Sexton. Phenomenological, Excistencial, and 
Humanistic Psicology. Diedit oleh E. Koswara. Bandung: Refika Aditama, 
2009. 

Munawan, M. “Critical Discourse Analysis dalam Kajian Tafsir Alquran : Studi 
Tafsir Al-Azhar Karya Hamka.” Tajdid 25, no. 2 (2018): 155–70. 

Mustaqim, Abdul. Epistemologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKiS, 2010. 
Pink, Johanna. “Tradition and Ideology in Contemporary Sunnite Qurʾānic 

Exegesis : Qurʾānic Commentaries from the Arab World , Turkey and 



 
 
Moh Firdaus HN 
 

157 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

Indonesia and their Interpretation of Q 5 : 51.” Die Welt des Islams 50, no. 1 
(2010): 3–59. https://doi.org/10.1163/157006010X489801. 

Ridha, M Rasyid, dan M Abduh. Tafsir al-Manar. Vol. 3. Mesir: Dar al-Manar, 1973. 
Safa, Prisilia Maya, Moh. Nor Ichwan, dan Auwal Salisu. “Hermeneutics of 

Religious Freedom in Modern and Contemporary Interpretation: A 
Comparative Analysis between Tafsir al-Manar and Fazlur Rahman.” 
Milllati 10, no. 1 (2025): 83–101. https://doi.org/10.18326/millati.v10i1.4194. 

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 
Kehidupan Masyarakat. Bandung: Mizan, 2004. 

———. Rasionalitas Al-Qur’an: Studi Kritis atas Tafsir Al-Manar. Jakarta: Lentera 
Hati, 2006. https://books.google.co.id/books?id=kzd7BgAAQBAJ. 

———. Studi Kritis Tafsir al Manar: Karya Muhammad ‘Abduh dan M. Rasyid Ridha. 
Bandung: Pustaka Hidayat, 1994. 

Sirry, Mun’im. “What’s modern about modern Tafsīr? A closer look at Hamka’s 
Tafsīr al-Azhar.” In The Qur ʾān in the Malay – Indonesian World, diedit oleh 
Majid Daneshgar, Peter G. Riddell, dan Andrew Rippin. New York: 
Routledge, 2016. https://doi.org/https://doi.org/10.4324/9781315646350. 

Solahudin, M. “Intertekstualitas tafsir: studi pengaruh tafsir al-manar terhadap 
tafsir al-azhar.” Repository.Uinjkt.Ac.Id, 2023. 
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/74915%0Ahttps
://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/74915/1/M. 
SOLAHUDIN_SPs.pdf. 

Syafi’i, Abdul Manan. “Pengaruh Tafsîr Al-Manâr Terhadap Tafsir Al-Azhar.” 
MIQOT: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman 38, no. 2 (2014): 263–75. 
https://doi.org/10.30821/miqot.v38i2.100. 

Yulianti, Nurani. “Argumentasi kepemimpinan perempuan dalam Al-Qur’an 
surat An-Nisa ayat 34: Studi komparasi tafsir Al-Manar dan Tafsir Al-
Azhar.” UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2024. 

Zulfikri Zulkarnaini, dan Mohammed A.F. Badawi. “The Relevance of 
Muhammad Abduh’s Thought in Indonesian Tafsir: Analysis of Tafsir Al-
Azhar.” Millah 21, no. 1 (Agustus 2021): 113–48. 
https://doi.org/10.20885/millah.vol21.iss1.art5. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

Modernitas dan Konteks Sosial dalam 
Penafsiran Al-Qur’an 
 

158 of 158 

 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

 
 
 
 
 
 
 


