
 

Contemporary Quran – ISSN: 2798-7108 (e); 2798-7248 (p) 
Vol.5 Nomor 2 (Juli-Desember 2025); hlm. 159-176; doi: 10.14421/cq.v5i1.6812 
https://ejournal.uin-suka.ac.id/ushuluddin/AJQH 
Article History: accepted: 17-12-2025; published: 27-12-2025 
 

 

 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike BY-NC-SA: This work is licensed under a Contemporary Quran Creative Commons Attribution-
NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/) which permits non-comercial use. If you remix, 

transform, or build upon the material, you must contributions under the same license as the original. 

 

 

Dari Penafsiran Yang Keras Ke Lembut: Kontekstualisasi QS. at-
Taubah [9]: 5 Melalui Lensa Double Movement Fazlur Rahman 

 
Syarifah Zifa Putri Andini1 

1Magister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta 
Email: syarifahzifaaaa@gmail.com 

 
 

Abstract 
QS. At-Taubah [9]: 5 has often been interpreted literally by classical exegetes and some 
modern commentators as a command to kill polytheists, thereby giving the verse a tone 
of violence. Such interpretations tend to overlook the historical context and moral 
objectives of the verse, thus limiting the possibility of uncovering more contextual and 
ethical meanings. This study therefore seeks to reveal a more tolerant understanding of 
QS. at-Taubah [9]: 5 through Fazlur Rahman’s double movement hermeneutical 
approach. The main focus is to analyze the verse’s original meaning, the historical and 
sociological context at the time of its revelation, and how this approach can contextualize 
the verse so as to draw out the ethical values that have often been neglected in traditional 
exegesis. To achieve this aim, the research employs a qualitative approach using a 
literature review method to examine QS. at-Taubah [9]: 5 through a hermeneutical lens, 
in order to uncover its potential for a more contextual meaning. The findings indicate that, 
textually, QS. at-Taubah [9]: 5 contains imperative forms such as “kill” and “capture.” 
However, from both linguistic and exegetical perspectives, these commands are 
contextual and directed solely toward polytheists who had violated a peace treaty. The 
verse was revealed after the conquest of Mecca, when the Muslim community had become 
the dominant power, and the command to fight was issued in response to threats posed 
by polytheist groups who had breached their commitments to peace. Through the 
hermeneutical framework, the meaning of this verse is contextualized so that it aligns with 
the ethical principles of Islam, which reject violence except in defense against a genuine 
threat. This study demonstrates that the verse commonly classified as an ayat qital (verse 
of fighting) does not, in fact, promote violence. Rather, it underscores values of justice, 
peace, and tolerance, principles that are fully consistent with the ideal of peaceful 
coexistence in modern societies such as Indonesia. 

Keywords: QS. At-Taubah [9]: 5; Tolerance; Contextualization of Violent Verses; Double 
Movement 

 
Abstrak 
Selama ini, QS. at-Taubah [9]: 5 kerap ditafsirkan secara literal oleh para mufassir klasik 
dan sebagian mufassir modern sebagai perintah membunuh orang musyrik, sehingga 

mailto:syarifahzifaaaa@gmail.com


 
Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut 

 

 
 

160 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

ayat ini terkesan bernuansa kekerasan. Penafsiran tersebut mengabaikan konteks historis 
dan tujuan moral ayat, sehingga menutup peluang munculnya makna yang lebih 
kontekstual dan etis. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan mengungkap makna baru 
yang lebih toleran dalam QS. at-Taubah [9]: 5 melalui pendekatan hermeneutika double 
movement Fazlur Rahman. Fokus utamanya adalah menganalisis makna asli ayat, 
konteks historis-sosiologis saat ayat diturunkan, serta bagaimana pendekatan tersebut 
dapat mengkontekstualisasikan ayat tersebut sehingga menggali nilai etis yang selama 
ini terabaikan dalam tafsir tradisional. Untuk mencapai tujuan tersebut, penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka untuk menganalisis 
QS. at-Taubah [9]: 5 melalui pendekatan hermeneutika guna mengungkap potensi makna 
yang lebih kontekstual. Hasil penelitian ini menemukan bahwa QS. at-Taubah [9]: 5 secara 
tekstual memuat bentuk perintah seperti “bunuhlah” dan “tangkaplah”. Namun dalam 
kajian linguistik dan penafsiran, maknanya bersifat kontekstual dan ditujukan hanya 
kepada orang musyrik yang melanggar perjanjian. Ayat ini turun pada masa setelah 
penaklukan Makkah, ketika umat Islam telah menjadi kekuatan dominan, dan perintah 
memerangi muncul sebagai respon terhadap ancaman dari kelompok musyrik yang 
melanggar komitmen damai. Melalui teori hermeneutika, makna ayat ini 
dikontekstualisasikan agar selaras dengan prinsip etis Islam yang menolak kekerasan 
kecuali sebagai pembelaan terhadap ancaman nyata. Penelitian ini menunjukkan bahwa 
ayat yang dipahami sebagai ayat qitāl ternyata tidak mengandung ajakan kekerasan, 
justru menekankan nilai keadilan, perdamaian, dan toleransi yang sejalan dengan prinsip 
hidup berdampingan dalam masyarakat modern seperti Indonesia. 
Kata Kunci: QS. At-Taubah [9]: 5; Toleransi; Kontekstualisasi Ayat Kekerasan; Double 
Movement 
 
 

Introduction 
 QS. At-Taubah [9]: 5 selama ini banyak ditafsirkan secara literal oleh para 
mufassir klasik maupun sebagian daripada mufassir modern sebagai perintah 
untuk membunuh orang musyrik, sehingga ayat ini kerap dianggap sebagai ayat 
yang bernuansa kekerasan. Meskipun demikian, penafsiran klasik seperti yang 
ditafsirkan oleh at-Ṭabarī dan az-Zamakhsyarī menunjukkan bahwa perintah 
tersebut bersifat kontekstual dan bersyarat, yakni ditujukan hanya kepada mereka 
yang mengkhianati perjanjian damai. Keduanya juga menegaskan bahwasanya 
apabila kaum musyrikin itu bertaubat, mendirikan salat, dan menunaikan zakat, 
maka mereka tidak boleh diperangi.1 Meski begitu, keduanya tidak menyebutkan 
unsur toleransi secara eksplisit dalam tafsirnya, melainkan toleransi hanya tersirat 
melalui syarat-syarat penghentian perang. Sehingga makna yang dihasilkan tetap 
menghadirkan nuansa ketegangan atau konfrontasi terbatas, sejalan dengan 
konteks sejarah saat ayat itu diturunkan.  
 Sejauh ini, studi yang berkaitan dengan QS. at-Taubah [9] difokuskan pada 
beberapa kecenderungan. Sejalan dengan ini, terdapat kecenderungan yang dapat 

 
1  Al-Ṭabarī, “Tafsīr Jāmiʿ al-Bayān, Jilid 14” (CD al-Maktabah al-Syāmilah, Global Islamic 

Software, 2018), 133–37; al-Ḥāfiẓ Ibn Kathīr al-Dimashqī, Tafsīr Ibn Kathīr (Bayrūt: Dār al-Kutub al-
ʿIlmiyyah, 2006), 97–99. 



 
Syarifah Zifa Putri 

161 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

dipetakan dalam studi yang berkaitan dengan reinterpretasi QS. at-Taubah [9] ini. 
Pertama, penelitian dengan fokus penelitian yang serupa dengan penelitian ini 
namun menggunakan sudut pandang yang berbeda; ushul fiqh.2 Kedua, penelitian 
dengan metode komparasi antar para mufassir yang berfokus pada kaitannya 
dengan isu radikalisme.3 Ketiga, penelitian dengan sudut pandang hermenutika 
kontekstual Gracia sebagai jawaban justifikasi terhadap kekerasan atas nama 
agama.4 Dari studi yang telah ada, belum ada penelitian yang 
mengkontekstualisasikan QS. at-Taubah [9]: 5 ini dengan hermeneutika double 
movement Fazlur Rahman yang kemudian mengaitkannya dengan isu toleransi. 
 Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap potensi makna baru yang lebih 
toleran dalam QS. at-Taubah [9]: 5. Untuk mencapai tujuan tersebut, tulisan ini 
menyusun tiga permasalahan utama. Pertama, bagaimana makna asli dari QS. at-
Taubah [9]: 5. Kedua, bagaimana konteks historis-sosiologis dan situasi politik 
pada masa turunnya ayat ini yang memengaruhi isi dan pesan yang terkandung 
di dalamnya. Ketiga, bagaimana bentuk kontekstualisasi QS. at-Taubah [9]: 5 
sehingga melahirkan pemahaman baru yang lebih selaras dengan nilai-nilai 
toleransi antar umat beragama di era modern ini. Ketiga pertanyaan ini menjadi 
dasar untuk menyusun argumentasi bahwa QS. at-Taubah [9]: 5 ini tidak hanya 
mengandung makna legalistik, tetapi juga mengandung potensi nilai etis yang 
selama ini terabaikan dalam tradisi tafsir. 
 Argumen awal dalam penelitian ini menyatakan bahwa QS. at-Taubah [9]: 
5 tidak semata-mata menjadi legitimasi kekerasan, melainkan justru mengandung 
nilai-nilai perdamaian di dalamnya, khususnya prinsip toleransi. Ayat ini, meski 
menggunakan bentuk perintah seperti kata faqtulū dan khużūhum, secara linguistik 
dan dalam tafsir klasik ditujukan khusus kepada kaum musyrik yang melanggar 
perjanjian, sehingga bersifat defensif dan kondisional. Secara historisnya, ayat ini 
turun pasca peristiwa Fathu Mekkah ketika umat Islam menghadapi 
pengkhianatan dan ancaman eksternal, dengan penegasan bahwa kekerasan 
harus dihentikan jika ada itikad damai. Maka melalui pendekatan double 
movement, makna universal yang dapat ditarik adalah keadilan, perlindungan, 
dan penghormatan terhadap perjanjian. Oleh sebab itu QS. at-Taubah [9]: 5 lebih 
tepat dipahami sebagai etika perang terbatas yang berorientasi pada perdamaian, 
bukan dasar kekerasan terhadap non-Muslim.5 

 
2 Moh Sholeh dan Saifir Rohman, “Pembacaan Ayat Perang: Qs. Al-Taubah [9]:5 Prespektif 

Ushul Fiqh,” Journal of Islamic Education Studies 2, no. 2 (2024): 85–94. 
3 Brillian Fikhra Andrian, “Qitâl dan Relevansinya Terhadap Radikalisme Penafsiran Ibnu 

Taimiyah Terhadap Q.S At-Taubah Ayat 5 dan 29,” Syariati: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hukum 8, 
no. 1 (2022): 13–26; Anisatun Muthi’ah Siti Khairunnisa, Lukman Zain, “Penafsiran Ayat-Ayat 
Pemicu Radikalisme Perspektif Ibnu Taimiyah Dan Quraish Shihab,” Diya al-Afkar 4, no. 02 (2016): 
85–106. 

4 Ulummudin, “Tafsir Kontemporer Atas ‘Ayat Perang’ Qs Al-taubah (9): 5-6: Perspektif 
Hermeneutika Jorge Je Gracia,” Aqlam: Journal of Islam and Plurality 4, no. 2 (2019): 215–32. 

5 Fazlur Rahman, “Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition” 
(Chichago: University of Chicago Press., 1980), 5. 



 
Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut 

 

 
 

162 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 
pustaka (library research) karena fokus utama adalah menelaah teks al-Qur’an 
secara mendalam melalui pendekatan hermeneutika Fazlur Rahman. Objek 
material dalam penelitian ini adalah QS. at-Taubah [9]: 5, yang sering dimaknai 
sebagai dasar kekerasan terhadap non-Muslim. Sumber data primer penelitian ini 
adalah teks QS. at-Taubah [9]: 5. Sementara itu, sumber data sekundernya terdiri 
dari berbagai kitab tafsir klasik, pertengahan, dan sebagian tafsir modern, serta 
buku, artikel jurnal ilmiah, dan penelitian-penelitian sebelumnya yang berkaitan 
dengan ayat tersebut. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, 
yaitu dengan menghimpun dan mengkaji teks-teks tafsir dan literatur akademik 
yang relevan. Adapun teknik analisis data yang digunakan adalah analisis isi, 
yang disesuaikan dengan pendekatan double movement Fazlur Rahman untuk 
menggali makna historis dan potensi makna baru QS. at-Taubah [9]: 5 dalam 
konteks kehidupan beragama masa kini. 
 
Penafsiran QS. at-Taubah [9]: 5 Menurut Para Mufassir 
 Menurut at-Ṭabarī, QS. at-Taubah [9]: 5 ini merupakan lanjutan dari 
pengumuman pemutusan hubungan perjanjian antara kaum Muslimin dan 
sejumlah kelompok musyrik yang telah melanggar kesepakatan. Allah 
memberikan masa tenggang empat bulan yang disebut sebagai al-asyhur al-ḥurum, 
yaitu periode aman di mana kaum musyrik tidak boleh diganggu dan diberi 
kesempatan untuk bergerak bebas. Ketika masa perlindungan ini berakhir, 
barulah turun perintah untuk memerangi kelompok yang mengkhianati 
perjanjian tersebut, sebagai bentuk penegakan terhadap kontrak sosial yang telah 
rusak, bukan sebagai perintah mutlak terhadap seluruh kaum musyrik. at-Ṭabarī 
menafsirkan ayat faqtulū al-musyrikīna secara sangat spesifik, perintah ini hanya 
berlaku untuk pihak yang memerangi atau mengkhianati perjanjian, dan berlaku 
dalam konteks perang pada tahun kesembilan Hijriah. Penjelasannya mengikuti 
jalur riwayat dari sahabat dan tabi’in yang menegaskan bahwa jenis musyrik yang 
dimaksud hanyalah mereka yang memutus perjanjian dan membahayakan kaum 
Muslimin.6  
 At-Ṭabarī juga menjelaskan tindakan-tindakan lanjutan seperti kata 
“tahanlah mereka”, “kepunglah mereka”, dan “mengintai mereka di setiap tempat 
pengintaian”, sebagai strategi perang bagi kelompok tersebut pada masa 
Rasulullah. Meskipun demikian, at-Ṭabarī menggarisbawahi bahwa perintah itu 
berhenti ketika pihak musyrik tersebut bertaubat, mendirikan salat, dan 
menunaikan zakat. Pada titik ini disebutkan bahwa kaum Muslimin wajib 
membiarkan mereka pergi, bukan sebagai prinsip moral universal, tetapi sebagai 
perubahan status hukum, mereka telah menjadi Muslim sehingga tidak lagi 
termasuk pihak yang boleh diperangi. Dengan demikian, tafsir at-Ṭabarī bersifat 

 
6 Al-Ṭabarī, “Tafsīr Jāmiʿ al-Bayān", Jilid 14,” 133. 



 
Syarifah Zifa Putri 

163 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

historis-hukum saat itu, tidak diarahkan untuk merumuskan nilai-nilai moral 
yang dapat diterapkan dalam konteks modern.7  
 Menurut al-Māturīdī QS. at-Taubah [9]: 5 merupakan ketentuan terkait 
kaum musyrik yang melanggar perjanjian dan memunculkan ancaman nyata 
terhadap kaum Muslim. Karena itu, perintah untuk memerangi mereka berlaku 
pada semua tempat kecuali al-Masjid al-Ḥarām, kecuali jika mereka memulai 
penyerangan di wilayah tersebut. Ia menjelaskan berbagai bentuk tindakan yang 
disebutkan dalam ayat seperti menangkap, mengepung, dan menjaga setiap jalur 
sebagai strategi untuk membatasi pergerakan musuh sampai mereka tidak lagi 
dapat menimbulkan bahaya. Al-Māturīdī juga memaparkan perbedaan pendapat 
mengenai makna kata-kata dalam ayat tersebut, termasuk makna marṣad, fungsi 
pengepungan, serta larangan membawa barang-barang yang dapat memperkuat 
pihak musyrik ke wilayah perang. Semua itu dipahami sebagai bagian dari 
pengaturan syariat untuk menghadapi kelompok yang memusuhi dan melanggar 
komitmen damai. 
 Al-Māturīdī kemudian menjelaskan bahwa pengecualian dalam ayat “jika 
mereka bertaubat, mendirikan salat, dan menunaikan zakat” adalah tanda 
penerimaan mereka terhadap Islam yang mengangkat status mereka dari pihak 
yang diperangi menjadi pihak yang dijaga hak hidupnya. Ia mengutip riwayat-
riwayat mengenai keputusan Abu Bakar memerangi kelompok penolak zakat 
untuk menunjukkan bahwa ketiga syarat tersebut menjadi indikator keislaman 
yang sah menurut ketentuan lahiriah. Al-Māturīdī juga membahas ragam riwayat 
tentang “haji akbar” serta ketentuan bagi musyrik yang meminta perlindungan, 
yang wajib diberi pengamanan sampai ia mendengar kalam Allah dan kemudian 
diantarkan ke tempat aman. Keseluruhan penafsiran al-Māturīdī menampilkan 
pemahaman ayat dalam kerangka hukum jihād , aturan hubungan dengan musuh, 
batas perlindungan, dan cakupan praktis pelaksanaan syariat pada masa 
pewahyuan.8  
 Menurut az-Zamakhsyarī dalam menafsirkan QS. at-Taubah [9]: 5 
menjelaskan bahwa ayat ini sebagai ketetapan hukum setelah berakhirnya masa 
penangguhan empat bulan yang diberikan kepada kelompok musyrik tertentu 
yang melanggar perjanjian. Ia menegaskan bahwa perintah dalam ayat seperti 
“bunuhlah, tangkaplah, kepunglah, dan intailah” merupakan langkah yang 
ditetapkan dalam rangka penegakan keputusan atas pihak yang telah melakukan 
pelanggaran tersebut. Menurutnya, redaksi ayat disusun dengan gaya bahasa 
yang kuat untuk menunjukkan sifat tegas dari keputusan itu, sementara struktur 
kalimatnya berfungsi menandai keluasan cakupan tindakan yang dapat diambil 
terhadap kelompok yang dimaksud. Penafsirannya juga mengaitkan ayat ini 
dengan pengumuman pemutusan hubungan perjanjian yang disebutkan 

 
7 Al-Ṭabarī, 133–37. 
8  Abū Manṣūr al-Māturīdī, “Taʾwīlāt Ahl al-Sunnah" (CD al-Maktabah al-Syāmilah, Global 

Islamic Software, n.d.), 291–98. 



 
Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut 

 

 
 

164 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

sebelumnya, sehingga ayat ini dipahami sebagai kelanjutan dari rangkaian 
ketentuan yang telah ditetapkan sejak awal surah. 
 Kemudian, az-Zamakhsyarī menekankan pengecualian dan perubahan 
hukum yang muncul apabila pihak musyrik menunjukkan perubahan sikap, 
yakni dengan bertaubat, mendirikan salat, dan menunaikan zakat. Dalam hal ini, 
ayat dipahami memberikan aturan yang jelas bahwa jika syarat tersebut dipenuhi, 
maka kaum Muslim wajib memberikan keamanan dan membiarkan mereka pergi 
(fakhallū sabīlahum). Baginya, ketentuan ini merupakan bagian integral dari 
susunan ayat yang tidak dapat dipisahkan dari konteks pembatalan perjanjian 
yang telah dikhianati, serta menunjukkan bahwa status hukum mereka 
bergantung pada sikap dan tindakan yang mereka tunjukkan setelah tenggang 
waktu diberikan. Dengan demikian, seluruh penafsiran az-Zamakhsyarī bergerak 
dalam kerangka hukum perjanjian, pelanggaran, dan perubahan status yang 
ditetapkan oleh teks ayat tersebut.9  
 Al-Bayḍāwī memahami QS. at-Taubah [9]: 5 dalam kerangka hukum 
perang yang terkait langsung dengan kelompok musyrik yang melanggar 
perjanjian pada masa itu. Ia menjelaskan bahwa istilah insalakha al-asyhur al-ḥurum 
merujuk pada berakhirnya masa aman yang telah diberikan kepada pihak-pihak 
yang mengingkari komitmen damai. Pada saat masa tersebut berakhir, perintah 
memerangi kaum musyrik yang berkhianat diberlakukan tanpa pembatasan 
tempat, baik di tanah suci maupun di luar wilayah haram. Penjelasan al-Bayḍāwī 
bersifat teknis, mencakup rincian tindakan yang diperintahkan seperti 
menangkap, mengepung, dan menghadang mereka pada berbagai jalur 
perjalanan agar tidak memperoleh keleluasaan bergerak. Ia menegaskan bahwa 
penghentian tindakan tersebut hanya berlaku apabila mereka menunjukkan tobat 
melalui iman, mendirikan salat, dan menunaikan zakat sebagai tanda komitmen 
baru. 
 Dalam penjelasannya, terhadap ayat 6, al-Bayḍāwī menambahkan bahwa 
perlakuan berbeda diberikan kepada individu musyrik yang meminta 
perlindungan. Terhadap pihak ini, Nabi diperintahkan untuk memberikan 
jaminan keselamatan agar ia dapat mendengarkan kalām Allāh , kemudian 
mengantarkannya menuju tempat yang aman. Sikap ini, menurut al-Bayḍāwī 
diperintahkan karena kelompok tersebut sebelumnya tidak mengetahui 
kebenaran ajaran Islam. Dengan demikian, bisa disimpulkan bahwa fokus 
penafsiran al-Bayḍāwī tetap berada pada rincian hukum terkait perlakuan 
terhadap kelompok yang berkhianat dan kelompok yang meminta perlindungan, 
serta batasan-batasan yang menghentikan tindakan kekerasan ketika syarat-syarat 
tertentu dipenuhi.10  

 
9 Al-Zamakhsharī, "Al-Kashshāf ʿan Ḥaqāʾiq al-Tanzīl wa-ʿUyūn al-Aqāwīl fī Wujūh al-Taʾwīl", 

jil. 1 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, n.d.), 247. 
10 Nāṣir al-Dīn al-Bayḍāwī, “Anwār al-Tanzīl wa-Asrār al-Taʾwīl" (CD al-Maktabah al-

Syāmilah, Global Islamic Software, n.d.), 71. 



 
Syarifah Zifa Putri 

165 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

 Menurut Ibn Kaṣīr, ayat ini berhubungan dengan berakhirnya masa empat 
bulan yang diberikan kepada kaum musyrik setelah pengumuman pemutusan 
perjanjian (barāʾah). Ketika masa tersebut telah selesai, umat Islam diperintahkan 
untuk memerangi kaum musyrik yang memusuhi dan melanggar perjanjian, di 
mana pun mereka berada. Ibn Kaṣīr menjelaskan bahwa perintah membunuh, 
menangkap, mengepung, dan menghadang mereka merupakan bentuk 
penegakan terhadap keputusan ilahi terhadap pihak yang memutus kesepakatan 
damai dan tetap berada dalam permusuhan. Namun, penegasan ini tidak bersifat 
mutlak, karena ayat juga menyebut syarat bahwa jika mereka bertaubat, 
menegakkan salat, dan menunaikan zakat, maka mereka tidak boleh diganggu 
dan harus diberi jalan keluar. Bagian ini dipahami Ibn Kaṣīr sebagai penetapan 
hukum yang menunjukkan bahwa masuk Islam menghapuskan permusuhan dan 
menjamin keselamatan mereka. 
 Selain itu, Ibn Kaṣīr menyebutkan bahwa ayat ini tidak mencakup 
kelompok musyrik yang masih terikat perjanjian damai dengan Nabi dan tidak 
mengkhianatinya. Mereka tetap diberikan perlindungan hingga masa perjanjian 
berakhir, sebagaimana ditegaskan dalam ayat-ayat sebelumnya. Ibn Kaṣīr juga 
menukil pendapat para sahabat dan tabi‘in mengenai makna “bulan-bulan 
haram” yang dimaksud, serta menegaskan bahwa ayat ini berkaitan dengan 
kelompok tertentu yang berkhianat, bukan seluruh musyrik secara umum. Ia 
menutup penafsirannya dengan menegaskan sifat Allah yang Maha Pengampun 
lagi Maha Penyayang, yang memberikan kesempatan bagi siapa pun yang 
kembali kepada kebenaran. Dengan demikian, penafsiran Ibn Kaṣīr bersifat 
historis-deskriptif, menjelaskan konteks ayat, subjek hukumnya, serta ketentuan 
yang berlaku pada masa tersebut sesuai riwayat-riwayat yang ia pilih.11  
 Menurut an-Nasafī, QS. at-Taubah [9]: 5 ini dipahami dalam kerangka 
hukum perang yang berkaitan dengan kelompok musyrik yang telah 
membatalkan perjanjian dan menampakkan permusuhan terhadap kaum Muslim. 
Ketika bulan-bulan haram telah berlalu, umat Islam diperintahkan untuk 
memerangi, menangkap, mengepung, dan menghadang mereka di setiap jalur 
strategis, baik di wilayah suci maupun non-suci, sebagai bentuk penegakan 
syariat terhadap pihak yang melanggar komitmen damai. Perintah tersebut 
bersifat situasional dan bergantung pada tindakan agresif pihak musyrik. An-
Nasafī juga menjelaskan bahwa penghentian tindakan perang berlaku apabila 
mereka bertobat dari kekufuran, melaksanakan salat, dan menunaikan zakat, 
sehingga jalan mereka harus dibiarkan terbuka dan tidak lagi dihalangi. Ia 
menegaskan bahwa pengampunan Allah mencakup penghapusan kekafiran dan 
pengkhianatan melalui masuk Islam serta bahwa pembatalan hukuman dilakukan 
sebelum mereka menunaikan komitmen baru. Penafsiran ini bergerak dalam 
ranah hukum syarʿī dan rekonstruksi konteks historis ayat, tanpa menarik 

 
11  Ibn Kathīr, "Tafsīr Ibn Kathīr", Jilid 4 (Bogor: Pustaka Imam asy-Syafi’i, 2003), 97–99. 



 
Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut 

 

 
 

166 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

perluasan makna di luar batasan situasi perang yang menjadi objek ayat 
tersebut.12 
 Rasyīd Riḍā memaknai QS. at-Taubah [9]: 5 sebagai ketentuan yang muncul 
dalam konteks pengkhianatan sejumlah kelompok musyrik terhadap perjanjian 
damai yang telah disepakati bersama kaum Muslim. Menurutnya, perintah 
memerangi mereka ditujukan secara spesifik kepada pihak-pihak yang melanggar 
komitmen, menyerang, atau mengancam keamanan negara Madinah pada tahun 
ke-9 Hijriah. Ia menegaskan bahwa ayat ini merupakan bagian dari kebijakan 
politik Nabi dalam menjaga stabilitas sosial dan menegakkan konsekuensi atas 
pelanggaran perjanjian, sehingga sifat hukumnya terikat pada kondisi pada masa 
itu. Kemudian, Riḍā juga menjelaskan bahwa lafẓ “fa-in tābū fakhallū sabīlahum” 
dipahami sebagai instruksi untuk menghentikan tindakan militer, menjamin 
keselamatan mereka, dan membuka kembali jalur interaksi damai apabila mereka 
bertaubat, tidak lagi memerangi kaum Muslim, atau kembali menaati perjanjian.13 
 Menurut al-Marāgī, QS. at-Taubah [9]: 5 menetapkan aturan yang sangat 
spesifik terkait penanganan kaum musyrik yang melanggar perjanjian damai 
pada masa Nabi. Perintah untuk memerangi mereka berlaku dalam konteks 
perang yang sedang berlangsung, dan penghentian tindakan permusuhan 
ditandai dengan keharusan “membiarkan mereka pergi” apabila mereka 
menunjukkan perubahan sikap melalui pelaksanaan shalat dan pembayaran 
zakat. Dua tindakan ini dipahami al-Marāgī sebagai bukti keanggotaan mereka ke 
dalam komunitas Muslim, yang berimplikasi pada perlindungan darah dan harta 
mereka selama tidak ada pelanggaran hukum lain. Ia juga mengutip hadis yang 
menegaskan bahwa syahadat, shalat, dan zakat adalah tanda masuknya seseorang 
ke dalam perlindungan keislaman. Dengan demikian, syarat-syarat tersebut 
berfungsi untuk memastikan bahwa mereka benar-benar bergabung dan 
berkomitmen terhadap tatanan syariat yang berlaku. 
 Selain itu, al-Marāgī juga menegaskan bahwa apabila ada seorang musyrik 
yang meminta perlindungan, maka ia wajib diberi jaminan keamanan agar dapat 
mendengar kalam Allah dan memahami dakwah Islam tanpa tekanan. Jika setelah 
mendengar penjelasan ia tetap tidak beriman, maka ia harus diantarkan ke tempat 
yang aman, di luar wilayah kekuasaan Muslim, agar jiwanya tidak terancam dan 
perang dapat kembali ke keadaan semula tanpa pengkhianatan. Baginya, ayat ini 
menunjukkan pentingnya memberi kesempatan bagi orang-orang yang belum 
memahami Islam untuk menimbang ajaran tersebut secara rasional, karena 
penolakan kaum musyrik sebelumnya lebih banyak disebabkan oleh 
ketidaktahuan, fanatisme, dan kesombongan. Ayat ini juga mengisyaratkan 
bahwa mengikuti agama tidak cukup dengan taklid, tetapi harus melalui 

 
12 Abū al-Barakāt ʿAbd Allāh ibn Aḥmad al-Nasafī, “Madārik al-Tanzīl wa-Ḥaqāʾiq al-Taʾwīl” 

(CD al-Maktabah al-Syāmilah, Global Islamic Software, n.d.), 664–65. 
13 Sayyid Muḥammad Rashīd Riḍā, “Tafsīr al-Manār" (CD al-Maktabah al-Syāmilah, 

Global Islamic Software, n.d.), 148–59. 



 
Syarifah Zifa Putri 

167 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

pemahaman dan penalaran. Bila musyrik yang dilindungi itu tampak 
bersungguh-sungguh mencari kebenaran, maka ia diberi waktu; bila tidak, ia 
tetap wajib dipulangkan ke tempat aman tanpa disakiti.14 
 
Makna Asli dari QS. at-Taubah [9]: 5 

عُدُ  صُرُوهُمأ وَٱق أ وُهُمأ وَخُذُوهُمأ وَٱحأ ركِِيَن حَيأثُ وَجَدتُّم تُ لُوا۟ ٱلأمُشأ رُمُُ فٱَق أ هُرُ ٱلْأ َشأ وا۟ لََمُأ كُلَّ مَرأصَدٍۚ  فإَِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأ
ۚ  إِنَّ ٱللَََّّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ  لَوٰةَ وَءَاتَ وُا۟ ٱلزَّكَوٰةَ فَخَلموا۟ سَبِيلَهُمأ  فإَِن تََبوُا۟ وَأقَاَمُوا۟ ٱلصَّ

“Apabila sudah habis bulan-bulan Haram itu, maka bunuhlah orang-orang 
musyrikin itu dimana saja kamu jumpai mereka, dan tangkaplah mereka. 
Kepunglah mereka dan intailah ditempat pengintaian. Jika mereka 
bertaubat dan mendirikan sholat dan menunaikan zakat, maka berilah 
kebebasan kepada mereka untuk berjalan. Sesungguhnya Allah Maha 
Pengampun lagi maha Penyayang.”15 

 
 Ayat ini, jika dilihat secara harfiah tampak sebagai perintah untuk 
membunuh kaum musyrik setelah berakhirnya bulan-bulan haram. Hal ini 
terlihat dari sisi linguistiknya, dimana ayat ini banyak menggunakan kata kerja 
berbentuk perintah (ṣīghat al-amr) seperti kata faqtulū (bunuhlah), khużūhum  
(tangkaplah mereka), uḥṣurūhum (kepunglah mereka), dan uqʿudū (hadanglah 
mereka).16  Namun, dalam ilmu balaghah, bentuk amr itu tidak selalu bermakna 
perintah yang bersifat mutlak, para ulama menjelaskan bahwa struktur imperatif 
dapat mengandung makna ancaman, peringatan, pemberian izin, atau ketentuan 
kontekstual, bergantung pada situasi kebahasaan dan latar historis ketika ayat 
tersebut diturunkan.17 Oleh sebab itu, meskipun secara lahiriah ayat ini terlihat 
menyampaikan perintah yang tegas, pemakaian bentuk-bentuk imperatif dalam 
retorika Arab klasik kerap dikaitkan dengan kondisi tertentu, khususnya pada 
saat terjadi konflik terbuka atau pelanggaran terhadap perjanjian.18 Dengan 
memperhatikan konteks linguistik dan historis tersebut, bahasa yang tampak 
keras dalam ayat ini dapat dilihat sebagai respons terhadap situasi perang 
tertentu, bukan sebagai perintah universal untuk memerangi seluruh kaum 
musyrikin. Penafsiran ayat ini karenanya tidak cukup dilakukan secara literal, 
melainkan harus mempertimbangkan latar dinamika historis yang 
melingkupinya. 

 
14 Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī,  “Tafsīr al-Marāghī ” (CD al-Maktabah al-Syamilah, Global 

Islamic Software, n.d.), 57–60. 
15 Muḥammad Mutawallī al-Shaʿrāwī, “Tafsīr al-Shaʿrāwī” (CD al-Maktabah al-Syamilah, 

Global Islamic Software, n.d.), 4874. 
16  Al-Qurṭubī, "Al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān", Juz 8 (Beirut: Dar al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 

2006), 74–76. 
17  Abd al-Raḥmān ibn Abī Bakr al-Zarkashī, "Al-Burhān fī ʿUlūm al-Qurʾān", Juz 2 (Beirut: 

Dar al-Maʿrifah, n.d.), 398–99. 
18 M. Quraish Shihab, "Tafsir al-Miṣbāḥ: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an", jil. 5 (Ciputat: 

Lentera Hati, 2002), 529–31. 



 
Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut 

 

 
 

168 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

 Penting dijelaskan bahwa frasa “jika mereka bertaubah dan mendirikan 
salat” dalam ayat ini bukan syarat mutlak keimanan agar mereka tidak boleh 
diperangi. Dalam bahasa Arab, kata “fa-in tābū” disini menunjukkan konsekuensi 
dari situasi konflik, bukan aturan yang berlaku untuk semua orang di setiap masa. 
Saat ayat ini turun, masalah utamanya bukan soal keyakinan mereka, tetapi 
karena mereka melanggar perjanjian damai dan memulai permusuhan. Jika 
dipahami di masa sekarang, inti pesan ayat ini lebih sesuai dibaca sebagai ajakan 
moral, bahwa manusia harus menepati janji, tidak berkhianat, dan tidak ingkar 
terhadap kesepakatan. Artinya, perdamaian tidak bergantung pada perubahan 
iman seseorang, melainkan pada perubahan sikap dari bermusuhan menjadi 
damai serta konsisten memegang janji. 
 Lafaz faqtulūhum dalam QS. at-Taubah [9]: 5 ini merupakan salah satu 
ungkapan yang sering dipahami sebagai perintah untuk membunuh, namun 
maknanya tidak sesederhana arti secara literalnya, karena kata tersebut berasal 
dari kata dasar qatala yang berarti membunuh, yakni tindakan menghilangkan 
nyawa, dan dalam bentuk kata kerja perintah (fi’l amr), memang secara bahasa 
memberi kesan instruksi langsung untuk melakukan suatu tindakan tertentu. 
Adapun kata qitāl merupakan bentuk masdar dari kata kerja qatala yang berasal 
dari pola fiʿāl dengan tiga makna utama; berperang melawan seseorang, berjuang 
untuk memperoleh pengetahuan, dan menghancurkan pasukan musuh.19 Bahkan 
dapat juga bermakna “merendahkan” atau “melaknat”.20 Pemilihan istilah ini 
(qatala dan turunannya) dipakai dalam ayat ini karena kata ini paling tepat 
menggambarkan situasi yang sedang terjadi saat itu, yakni ketika perang dan 
konflik yang sudah memanas, bukan sekadar perintah biasa. Ada banyak kata 
dalam bahasa Arab untuk “menyerang”, tetapi kata qatala dipilih supaya 
tergambar jelas bahwa situasinya genting, ada pengkhianatan, permusuhan, 
ancaman keselamatan, menunjukkan inti masalah yang sedang terjadi, yaitu 
perang akibat janji damai yang dilanggar oleh pihak musuh duluan. Jadi, kata ini 
bukan perintah untuk berlaku di semua masa, tetapi respons tegas yang sesuai 
dengan kondisi perang saat itu.21 
 Lafaz fakhallū sabīlahum merupakan kata kerja perintah dalam bahasa Arab 
yang bermakna membebaskan atau membuka jalan bagi pihak musyrik. Kata ini 
berasal dari akar kata khallā yang berarti “mengosongkan atau membiarkan”, 
sehingga konteksnya menunjukkan tindakan memberi kebebasan atau tidak 
menghalangi pihak tertentu.22 Kata khallā dalam bentuk kata benda, yaitu 
takhliyyah, berarti “pembebasan” atau “pelepasan”. Dengan demikian, ayat ini 

 
19 Al-Rāghib al-Aṣfahānī, "Mufradāt Alfāẓ al-Qurʾān, taḥqīq Ṣafwān ʿAdnān Dāwūdī", 

(Dimasyq–Beirut: Dar al-Qalam–al-Dar al-Syamiyyah, 2009), 393. 
20  Ibn Manẓūr, Lisān al-ʿArab, juz 11, (Beirut: Dar Sadir, 1990), 549. 
21 Anisatun Muthi’ah Siti Khairunnisa, Lukman Zain, “Penafsiran Ayat-Ayat Pemicu 

Radikalisme Perspektif Ibnu Taimiyah dan Quraish Shihab: Telaah QS al-Taubah (9): 5 dan 29,” 
Diya al-Afkar 4, no. 2 (2016): 102–3. 

22  Manẓūr, Lisān al-ʿArab, juz 11, 549. 



 
Syarifah Zifa Putri 

169 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

membuka ruang bagi sikap pengampunan dan perdamaian dalam situasi konflik. 
Oleh sebab itu, penggunaan lafẓ fakhallū sabīlahum menegaskan adanya 
kesempatan berdamai dan menunjukkan sikap toleransi terhadap kaum musyrik 
yang bersedia menepati syarat damai. 
 
Konteks Historis-Sosiologis dan Politik QS. at-Taubah [9]: 5 
 QS. At-Taubah ini menurut para mufassir di turunkan di Madinah, pada 
akhir tahun ke-9 H.23 Mufassir modern seperti Buya Hamka dalam tafsir Al-Azhar 
mengatakan bahwa surat ini secara umum diturunkan usai penaklukan kota 
Makkah, dan menjelang Perang Tabuk, yaitu setelah tahun kedelapan Hijriah, 
priode yang penuh dengan dinamika penting umat Islam. Pada akhir tahun 
kesembilan Hijriah, Nabi Muhammad mengutus Abu Bakar untuk memimpin 
rombongan haji ke Makkah, karena saat itu Nabi Muhammad belum 
melaksanakan ibadah haji, sekaligus untuk membimbing kaum Muslimin agar 
menjalankan ibadah tersebut dengan benar. Nabi menyatakan bahwa tidak akan 
berhaji selama masih ada orang yang bertawaf dalam keadaan telanjang.24 Ibnu 
Katsir dalam tafsirnya menyebutkan bahwa orang-orang musyrik masih hadir 
pada musim haji sebagaimana kebiasaan mereka, melakukan tawaf dengan 
keadaan telanjang. Oleh sebab itu Nabi tidak suka berbaur dengan mereka. 
Kemudian Nabi mengutus Abu Bakar Ash-Shiddiq sebagai pemimpin rombongan 
haji pada tahun itu untuk membimbing kaum muslimin dalam melaksanakan 
ibadah haji, serta memberitahu orang-orang musyrik bahwa mereka tidak 
diperbolehkan melakukan haji setelah tahun ini.25 
 Sebagaimana dikatakan bahwa ayat ini turun pada tahun kesembilan 
Hijriah berkenaan dengan peristiwa Perang Tabuk, dimana konteks sosio-politik 
umat muslim saat itu telah menjadi semakin kuat dan mendominan di Jazirah 
Arab dan telah berhasil memenangkan beberapa pertempuran penting, seperti 
perang hunain, peristiwa penaklukan Fathu Makkah, sehingga dari sini posisi 
sosial dan politik umat muslim menjadi semakin kuat.26 Adapun kondisi ekonomi 
masyarakat Muslim di Madinah pada saat itu juga menunjukkan perkembangan 
yang pesat, meskipun masih menghadapi beberapa keterbatasan sumber daya 
dan kemiskinan, sehingga ekonomi belum sepenuhnya mapan.27 Menjelang 
Perang Tabuk, kondisi sosial yang dihadapi Nabi Muhammad dan para sahabat 
sangat berat. Madinah diliputi kecemasan karena ekspedisi militer dilakukan 
pada puncak musim panas dan bertepatan dengan masa panen. Di tengah 

 
23  Imām al-Suyūṭī, Asbāb al-Nuzūl, (Sebab-Sebab Turunnya Ayat Al-Qur’an), ed. oleh Aba 

Fira, Cet. 1 (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2014), 262. 
24 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4 (Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, n.d.), 2836. 
25  Kathīr, Tafsir Ibn Kathīr, Jilid 4, 90. 
26 Mark W. Walton George F. Nafziger, Islam at War: A History (Westport: Praeger, 2003), 

13. 
27 Areesha Azhar Nasir Hassan Wani, “Economic Transformation in the Early Islamic State: 

Insights from the Leadership of Prophet Muhammad (PBUH),” International Journal of Scientific 
Development and Research (IJSDR) 8, no. 12 (2023): 288, 291–92. 



 
Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut 

 

 
 

170 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

keterbatasan logistik dan perbekalan, kaum Muslimin tetap diperintahkan Nabi 
Muhammad untuk berjihad menuju Tabuk yang berjarak sekitar 700 kilometer 
dari Madinah, menandakan tekad dan semangat juang yang tinggi dalam 
menghadapi tantangan tersebut.28 
 Adapun setelah Nabi berhasil menaklukkan Makkah tanpa peperangan, 
banyak masyarakat yang dulunya menolak Islam mulai memeluk agama tersebut. 
Namun, ternyata masih ada sebagaian daripada orang musyrik yang tidak setuju 
dan tetap menolak dengan perubahan tersebut. Mereka orang musyrik itu 
menolak pengaruh Islam karena khawatir kehilangan kedudukan dan kekuasaan 
yang selama ini mereka miliki. Situasi tersebut semakin rumit karena adanya 
ancaman dari luar, yaitu dari Kekaisaran Romawi beserta sekutu-sekutu Arab 
mereka. Karena itulah, Nabi Muhammad memerintahkan kaum Muslimin untuk 
memerangi kelompok musyrik yang telah melanggar perjanjian damai dan 
membahayakan keselamatan kaum Muslimin.29 
 
Kontekstualisasi QS. at-Taubah [9]: 5 Melalui Teori Double Movement 
 Reinterpretasi QS. at-Taubah [9]: 5 ini dapat dilakukan secara lebih 
kontekstual melalui pendekatan dua langkah (double movement). Langkah pertama 
adalah memahami teks berdasarkan konteks historis saat ayat ini diturunkan agar 
tidak terlepas dari situasi aslinya,30 yaitu situasi tahun kesembilan Hijriah ketika 
sebagian kaum musyrik melanggar perjanjian damai sehingga menimbulkan 
ancaman nyata terhadap komunitas Muslim. Dalam kerangka ini, perintah 
faqtulūhum dipahami bukan sebagai instruksi universal untuk memerangi seluruh 
kaum musyrik, tetapi sebagai respons khusus terhadap pengkhianatan yang 
mengancam stabilitas sosial-politik. Langkah kedua adalah mengekstraksi prinsip 
moral yang bersifat universal dari konteks tersebut,31 seperti komitmen terhadap 
perjanjian, keadilan, dan pembatasan penggunaan kekerasan hanya dalam 
kondisi agresi nyata. Prinsip-prinsip ini merupakan hasil penelusuran makna 
bahasa dan konteks historis, sehingga ayat perang seperti ini tidak dapat dijadikan 
pembenaran kekerasan dalam situasi modern. Maka, ayat ini lebih tepat dipahami 
sebagai ajaran tentang komitmen hukum dan kesetiaan pada perjanjian, 
sebagaimana ditekankan dalam teori hermeneutika Fazlur Rahman. 

 
28 Muhammad Husayn Haykal, The Life of Muhammad, terj. Isma‘il Raji al-Faruqi, bab 

“Campaign of Tabuk and the Death of Ibrahim" (Indianapolis: American Trust Publications, 1976), 474–
77. 

29 W. Montgomery Watt, Muhammad at Mecca (Oxford: Clarendon Press, 1953), 133–36. 
30 Fazlur Rahman, “Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition” 

(Chichago: University of Chicago Press, 1982), 7. 
31 Rahman, “Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition,” 1980, 7. 



 
Syarifah Zifa Putri 

171 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

 Penerapan prinsip moral QS. at-Taubah [9]: 5 mengarah pada penegasan 
nilai etis yang relevan bagi masyarakat kontemporer.32 Dari perspektif ini, 
kekerasan dan permusuhan dalam ayat ini bersifat situasional dan tidak 
permanen, hanya dibenarkan sebagai pertahanan diri ketika terjadi ancaman 
nyata. Di sisi lain, lafaz fakhallū sabīlahum menegaskan penghentian kekerasan dan 
pemberian perlindungan kepada pihak yang menunjukkan itikad damai, artinya 
yang tidak lagi bersikap memusuhi. Melalui hermeneutika kontekstualis Rahman, 
konteks historis ayat digunakan untuk mengekstraksi nilai moral universal, 
khususnya pembatasan agresi, penghormatan kepada perjanjian, dan 
perlindungan terhadap perdamaian. Dengan demikian, siapa pun yang tidak lagi 
memusuhi atau melanggar perjanjian berhak atas keamanan dan kebebasan, 
sehingga ayat ini menegaskan prinsip dasar tentang perlindungan hidup, 
perdamaian, dan stabilitas sosial, bahkan kepada mereka yang berbeda 
keyakinan.33 
 Nilai-nilai tersebut ketika diterapkan pada era modern, berkontribusi 
dalam menciptakan tatanan sosial yang lebih damai dan mengurangi kekerasan 
yang tidak diperlukan. Prinsip ini mendorong umat Muslim untuk 
mengedepankan sikap toleransi, penghormatan terhadap keberagaman agama, 
serta penegakan keadilan sebagai bagian esensial dari ajaran Islam. Dengan 
demikian, pesan moral QS. at-Taubah [9]: 5 ini tetap relevan dan dapat diterapkan 
pada konteks sosial masa kini tanpa mengurangi makna aslinya. Pemaknaan 
kontekstual ini menekankan bahwa esensi ayat terletak pada prinsip etis yang 
dapat ditarik melalui hubungan antara makna teks, dinamika historis masa 
lampau, serta kerangka hermeneutika Rahman yang menegaskan pentingnya 
komitmen moral dalam interaksi sosial-keagamaan.34 
 Dengan reinterpretasi semacam ini, QS. at-Taubah [9]: 5 tidak lagi 
dipahami secara literal sebagai legitimasi kekerasan terhadap semua non-
Muslim.35 Ayat tersebut pada hakikatnya merupakan respons terhadap 
pelanggaran komitmen damai pada konteks historisnya. Melalui pendekatan 
double movement,36 bahwa ayat ini memunculkan makna baru berupa penekanan 
terhadap nilai toleransi, perlindungan hidup, dan penghormatan terhadap 
kebebasan beragama selama tidak terjadi pengkhianatan atau permusuhan. 
Penekanan pada penghentian kekerasan serta perintah untuk “membiarkan 
mereka pergi” menunjukkan bahwa tujuan utama ajaran Islam adalah kedamaian 

 
32 Muhammad Labib Syauqi, “Hermeneutika Double Movement Fazlur Rahman Dan 

Signifikansinya Terhadap Penafsiran Kontekstual Al-Qur’an,” Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi 
Ushuluddin dan Filsafat 18, no. 2 (2022): 200. 

33 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chichago: 
University of Chicago Press, 1982), 7. 

34 Rahman, “Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition,” 1980, 8. 
35 Tubagus Syafiq Taftazani, “Mengurai Kontroversi Kafir: Konteks Historis dan Linguistik 

QS. At-Taubah [9]: 5,” Contemporary Quran 2, no. 2 (2022): 107. 
36 Syauqi, “Hermeneutika Double Movement Fazlur Rahman Dan Signifikansinya 

Terhadap Penafsiran Kontekstual Al-Qur’an,” 203. 



 
Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut 

 

 
 

172 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

dan keadilan, bukan kekerasan. Karena itu, interpretasi ini sangat relevan bagi 
realitas masyarakat modern, di mana prinsip toleransi, penghormatan terhadap 
perjanjian, dan keadilan menjadi fondasi penting dalam membangun hubungan 
yang harmonis antarumat beragama.37  
 
Dari Kekerasan Literal Menuju Pesan Toleransi; QS. at-Taubah [9]: 5 
 QS. at-Taubah [9]: 5 ini mengandung idea moral utama, yaitu penegasan 
komitmen terhadap perjanjian, keadilan, dan pembatasan kekerasan hanya pada 
pihak yang melakukan agresi. Hal ini tampak dari struktur ayat yang secara 
eksplisit mengaitkan perintah memerangi dengan tindakan pengkhianatan dan 
permusuhan, bukan semata-mata identitas keagamaan.38 Ayat tersebut juga 
memberikan ruang bagi perdamaian melalui syarat bertobat, menunaikan salat, 
dan berhenti memusuhi, yang menunjukkan bahwa tujuan utamanya bukan 
pemusnahan, tetapi pemulihan tatanan sosial yang stabil dan adil. Secara historis, 
ayat ini turun setelah Fathu Makkah dan menjelang Perang Tabuk, ketika sebagian 
kelompok masih melanggar perjanjian meskipun kondisi politik umat Islam 
sudah stabil. Karena itu, instruksi perang hanya ditujukan kepada kelompok yang 
nyata-nyata membahayakan keamanan, bukan kepada seluruh non-Muslim, 
sehingga konteksnya bersifat sangat spesifik.39 Dengan demikian, QS. at-Taubah 
[9]: 5 sebenarnya menghadirkan pesan toleransi yang berbasis pada keadilan, 
yakni kekerasan yang dibatasi secara ketat, perdamaian diutamakan, dan 
keselamatan dan juga kebebasan diberikan kepada siapa pun yang tidak lagi 
melakukan pengkhianatan. 
 Dengan dasar moral tersebut, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa 
kesan kekerasan dalam QS. at-Taubah [9]: 5 sebenarnya muncul karena konteks 
khusus terkait pengkhianatan dan ancaman nyata, sehingga penerapannya tidak 
bersifat umum atau tanpa batas. Penafsiran para mufassir klasik lebih 
menonjolkan aspek hukum dan keamanan karena mereka hidup pada masa ketika 
stabilitas politik dan sosial belum terjamin, dan tidak setabil sehingga dimensi etis 
seperti toleransi tidak selalu tampak secara eksplisit.40 Perbedaan interpretasi 
semacam ini menunjukkan bahwa tafsir sangat dipengaruhi oleh kebutuhan sosial 
dan pendekatan metodologis yang berbeda pada setiap zaman.41 Temuan 
penelitian ini menarik karena melalui pembacaan kontekstual modern, nilai etis 

 
37 Rahman, “Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition,” 1982, 5. 
38 Ulummudin, “Tafsir Atas ‘Ayat Pedang’ Q.S. Al-Taubah (9): 5: Studi Komparatif 

Penafsiran Sayyid Qutub Dan Rasyid Ridha,” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al- Qur’ an dan Tafsir 1, no. 
9 (2022): 230. 

39 Khotimah Suryani, “Menelaah Tafsir Surah At-Taubah,” Dar El-Ilmi: Jurnal Studi 
Keagamaan, Pendidikan, dan Humaniora 4, no. 2 (2017): 77. 

40  At-Ṭabarī, “Tafsīr Jāmiʿ al-Bayān,  Jilid 14,” 133–37; Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 4, 97–
99. 

41 Ahmad Soleh Sakni, “Model Pendekatan Tafsir Dalam Kajian Islam,” JIA 2, no. 2 (2013): 
69–70. 



 
Syarifah Zifa Putri 

173 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

yang lebih universal seperti penghormatan terhadap perjanjian, keadilan, dan 
penghentian kekerasan, dapat ditarik secara lebih jelas dari ayat ini. Hal ini 
membuktikan bahwa makna al-Qur’an itu dapat berkembang secara konstruktif 
seiring perkembangan zaman, pemikiran dan nilai kemanusiaan, tanpa 
melepaskan dasar historisnya. 
 Tulisan ini berhasil menunjukkan bahwa QS. at-Taubah [9]: 5 ini 
sebenarnya mengandung nilai-nilai perdamaian, khususnya toleransi yang 
menjadi inti pesan moralnya. Penafsiran historis yang dominan selama ini 
memang membuat ayat ini tampak menekankan aspek peperangan, sehingga sisi 
universalnya kurang tergali. Namun melalui pendekatan double movement, ayat ini 
dapat dipahami secara lebih menyeluruh dengan lebih kontekstual,, yakni sebagai 
respons situasional terhadap pengkhianatan sekaligus pembawa prinsip moral 
universal yang masih relevan untuk diterapkan di masa kini. Pembacaan ulang 
dengan pendekatan ini menegaskan bahwa ayat ini tidak dimaksudkan untuk 
membenarkan kekerasan terhadap semua non-Muslim, tetapi untuk menjamin 
keadilan, keamanan, dan perlindungan terhadap mereka yang mematuhi 
perjanjian. Dengan demikian, penelitian ini menguatkan pandangan bahwa 
penafsiran al-Qur’an bersifat dialogis dan terbuka, memungkinkan hadirnya 
makna baru yang lebih sesuai dengan nilai kemanusiaan dan kebutuhan zaman.42 
 Penelitian ini menguatkan penelitian-penelitian yang sudah ada 
sebelumnya. Sebagaimana penelitian yang dilakukan oleh Moh. Sholeh, Saifir 
Rohman menyimpulkan bahwa QS. at-Taubah [9]: 5 ini tidak bisa digunakan 
untuk membenarkan tindakan intoleransi terhadap non-Muslim, demi menjaga 
kerukunan antar umat beragama.43 Sementara penelitian yang dilakukan oleh 
Lina Aniqoh ayat ini mengandung nilai moral bahwa perang dalam Islam itu 
hanya boleh dilakukan secara reaktif dengan etika, dan sebagai jalan terakhir 
untuk kebaikan umat manusia. 44 Sedangkan penelitian ini justru menemukan 
makna baru dari QS. at-Taubah [9]: 5 yang menunjukkan pesan-pesan 
kemanusiaan seperti toleransi, keadilan, dan perdamaian. Maka ayat ini juga 
mendukung nilai-nilai damai yang menjadi inti dari ajaran Islam itu sendiri. 
 Berdasarkan hasil penelitian ini, terdapat peluang besar yang bisa menjadi 
dasar untuk mengubah cara pandang terhadap ayat-ayat al-Qur’an yang selama 
ini dianggap keras atau mengandung kekerasan. Hal ini penting, karena jika ayat-
ayat tersebut dipahami dengan pendekatan yang lebih kontekstual dengan 
menitikberatkan pada nilai toleransi, maka maknanya justru bisa dijadikan dasar 
untuk membangun sikap saling menghargai antarumat beragama. Dengan begitu, 
ayat seperti QS. at-Taubah [9] ini tidak lagi dipahami sebagai ajakan berkonflik, 
melainkan sebagai bagian dari ajaran Islam yang membawa kedamaian dan 

 
42 Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 1982, 5–9. 
43 Moh Sholeh dan Saifir Rohman, “Pembacaan Ayat Perang: Qs. Al-Taubah [9]:5 

Prespektif Ushul Fiqh,” 85. 
44 Lina Aniqoh, “Reinterpretasi Ayat-ayat ‘Kekerasan’: Upaya Membangun Islam 

Moderat,” MAGHZA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 3, no. 1 (2018): 93–103. 



 
Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut 

 

 
 

174 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

menghormati perbedaan. Hal ini menjadi sangat relavan di masa sekarang, karena 
masih banyak terjadi sikap intoleran dan konflik atas nama agama.45 Oleh karena 
itu, pendekatan penafsiran yang terbuka dan berorientasi pada perdamaian 
semacam ini dapat menjadi sarana untuk menciptakan hubungan yang lebih 
rukun antar umat masyarakat yang beragam.  
 
Conclusion  
 Pandangan bahwa QS. at-Taubah [9]: 5 tidak mengandung ajakan 
kekerasan dibuktikan dalam penelitian ini dengan melihat konteks sejarah saat 
ayat itu turun. Ayat ini sebenarnya ditujukan khusus kepada sekelompok musyrik 
yang melanggar perjanjian damai, bukan untuk semua orang non-Muslim. 
Dengan memahami latar belakang dan maksud ayat ini secara utuh, bisa terlihat 
bahwa isi ayat justru menekankan keadilan, menghargai perjanjian, dan menjaga 
perdamaian, jadi bukan menyebarkan kekerasan. Jadi, jika dipahami dengan cara 
yang benar, ayat ini sejalan dengan nilai-nilai kemanusiaan dan toleransi dalam 
Islam. Jika makna ini direlevansikan dengan konteks negara saat ini, misalnya 
Indonesia saat ini, maka ayat ini tidak bisa dijadikan dasar untuk tindakan 
intoleran terhadap umat agama lain. Sebaliknya, penafsiran yang kontekstual 
seperti ini justru menguatkan prinsip-prinsip dalam Pancasila dan UUD 1945 
yang menjunjung tinggi nilai toleransi, kebebasan beragama, serta hidup 
berdampingan secara damai dalam bermasyarakat. 
 Tulisan ini dibatasi hanya pada analisis QS. at-Taubah [9]: 5, khususnya 
dalam konteks historis turunnya ayat dan penggunaan istilah atau diksi-diksi 
dalam ayat ini dengan pendekatan hermeneutika double movement Fazlur Rahman. 
Batasan ini disebabkan karena tujuan utama penelitian adalah menemukan pesan 
toleransi dari ayat tersebut, bukan membahas seluruh isi surat At-Taubah atau 
semua ayat perang dalam al-Qur’an. Selain itu, karena keterbatasan waktu, 
sumber, dan ruang lingkup kajian, tulisan ini tidak mendalami hukum Islam 
secara detail dan tidak membandingkan semua tafsir yang ada. Fokus tulisan ini 
adalah pada penafsiran ulang yang lebih relevan dengan nilai-nilai kemanusiaan 
di masa kini. 
 
References 
Abū Manṣūr al-Māturīdī. “Taʾwīlāt Ahl al-Sunnah.” CD al-Maktabah al-Syāmilah, 

Global Islamic Software, n.d. 
Al-Dimashqī, Al-Ḥāfiẓ Ibn Kaṣīr. Tafsir Ibn Kathīr. Bairut: Dar al-Kutub Ilmiyah, 

2006. 
Al-Aṣfahani, Al-Rāghib. Mufradāt Alfāẓ al-Qurʾān, taḥqīq Ṣafwān ʿAdnān 

Dāwūdī. Dimashq–Bayrūt: Dār al-Qalam–al-Dār al-Shāmiyyah, 2009. 

 
45 Nasrun Nurhakim, Muhamad Irfan Adriansyah, Dan Dinnie Anggraeni Dewi, 

“Intoleransi Antar Umat Beragama Di Indonesia,” MARAS: Jurnal Penelitian Multidisiplin 2, No. 1 
(2024): 50–61 



 
Syarifah Zifa Putri 

175 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

An- Nasafī, Abū al-Barakātʿ Abd Allāh ibn Aḥmad. “Madārik al-Tanzīl wa-
Ḥaqāʾiq al-Taʾwīl.” CD al-Maktabah al-Syāmilah, Global Islamic Software, 
n.d. 

Al-Qurṭubī. al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān,, Juz 8. Bayrūt: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 
2006. 

Az-Zamakhsyarī. al-Kashshāf ʿan Ḥaqāʾiq al-Tanzīl wa-ʿUyūn al-Aqāwīl fī Wujūh al-
Taʾwīl, jil. 1. Bayrūt: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, n.d. 

Al-Zarkasyī, ʿAbd al-Raḥmān ibn Abī Bakr. al-Burhān fī ʿUlūm al-Qurʾān, Juz 2. 
Beirut: Dar al-Maʿrifah, n.d. 

Andrian, Brillian Fikhra. “Qitâl dan Relevansinya Terhadap Radikalisme 
Penafsiran Ibn Taimiyyah Terhadap Q.S At-Taubah Ayat 5 dan 29.” Syariati: 
Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hukum 8, no. 1 (2022): 13–26. 

Aniqoh, Lina. “Reinterpretasi Ayat-ayat ‘Kekerasan’: Upaya Membangun Islam 
Moderat.” MAGHZA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 3, no. 1 (2018): 93–103. 

Al-Suyūṭī, Imām. Asbāb al-Nuzūl (Sebab-Sebab Turunnya Ayat Al-Qur’an). Diedit 
oleh Aba Fira. Cet. 1. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2014. 

At-Ṭabarī. “Tafsīr Jāmiʿ al-Bayān, Jilid 14.” CD al-Maktabah al-Syāmilah, Global 
Islamic Software, 2018. 

George F. Nafziger, Mark W. Walton. Islam at War: A History. Westport: Praeger, 
2003. 

Hamka. Tafsir Al-Azhar, Jilid 4. Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, n.d. 
Haykal, Muhammad Husayn. The Life of Muhammad, terj. Isma‘il Raji al-Faruqi, bab 

“Campaign of Tabuk and the Death of Ibrahim". Indianapolis: American Trust 
Publications, 1976. 

Kaṣīr, Ibn. Tafsīr Ibn Kaṣīr, Jilid 4. Bogor: Pustaka Imām al-Shāfiʿī, 2003. 
Manẓūr, Ibn. Lisān al-ʿArab, juz 11. Bayrūt: Dār Ṣādir, 1990. 
Moh Sholeh, dan Saifir Rohman. “Pembacaan Ayat Perang: Qs. Al-Taubah [9]:5 

Prespektif Ushul Fiqh.” Journal of Islamic Education Studies 2, no. 2 (2024): 85–
94. 

Muḥammad Mutawallī al-Syaʿrāwī. “Tafsīr al-Shaʿrāwī.” CD al-Maktabah al-
Syāmilah, Global Islamic Software, n.d. 

Nāṣir al-Dīn al-Bayḍāwī. “Anwār al-Tanzīl wa-Asrār al-Taʾwīl.” CD al-Maktabah 
al-Syāmilah, Global Islamic Software, n.d. 

Nasir Hassan Wani, Areesha Azhar. “Economic Transformation in the Early 
Islamic State: Insights from the Leadership of Prophet Muhammad 
(PBUH).” International Journal of Scientific Development and Research (IJSDR) 
8, no. 12 (2023). 

Nurhakim, Nasrun, Muhamad Irfan Adriansyah, dan Dinnie Anggraeni Dewi. 
“Intoleransi Antar Umat Beragama di Indonesia.” MARAS: Jurnal Penelitian 
Multidisiplin 2, no. 1 (2024): 50–61. 

Rahman, Fazlur. “Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 
Tradition.” Chichago: University of Chicago Press., 1980. 

Rahman, Fazlur. “Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 



 
Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut 

 

 
 

176 of 176 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

Tradition.” Chichago: University of Chicago Press, 1982. 
Sakni, Ahmad Soleh. “Model Pendekatan Tafsir Dalam Kajian Islam.” JIA 2, no. 2 

(2013). 
Setiabudi, Widya, Caroline Paskarina, dan Hery Wibowo. “Intoleransi Di Tengah 

Toleransi Kehidupan Beragama Generasi Muda Indonesia.” 
SOSIOGLOBAL :Jurnal Pemikirandan Penelitian Sosiologi 7, no. 1 (2022). 

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, jil. 5. 
Ciputat: Lentera Hati, 2002. 

Siti Khairunnisa, Lukman Zain, Anisatun Muthi’ah. “Penafsiran Ayat-Ayat 
Pemicu Radikalisme Perspektif Ibnu Taimiyah dan Quraish Shihab: Telaah 
QS al-Taubah (9): 5 dan 29.” Diya al-Afkar 4, no. 2 (2016). 

Suryani, Khotimah. “Menelaah Tafsir Surah At-Taubah.” Dar El-Ilmi: Jurnal Studi 
Keagamaan, Pendidikan, dan Humaniora 4, no. 2 (2017): 9–25. 

Syauqi, Muhammad Labib. “Hermeneutika Double Movement Fazlur Rahman 
Dan Signifikansinya Terhadap Penafsiran Kontekstual Al-Qur’an.” Rausyan 
Fikr: Jurnal Ilmu Studi Ushuluddin dan Filsafat 18, no. 2 (2022): 189–215. 

Tafsīr al-Manār. “Sayyid Muḥammad Rasyīd Riḍā.” CD al-Maktabah al-Syāmilah, 
Global Islamic Software, n.d. 

Tafsīr al-Marāghī. “Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī.” CD al-Maktabah al-Syāmilah, 
Global Islamic Software, n.d. 

Taftazani, Tubagus Syafiq. “Mengurai Kontroversi Kafir: Konteks Historis dan 
Linguistik QS. At-Taubah [9]: 5.” Contemporary Quran 2, no. 2 (2022): 133–46. 

Ulummudin. “Tafsir Atas ‘Ayat Pedang’ Q.S. Al-Taubah (9): 5: Studi Komparatif 
Penafsiran Sayyid Qutub Dan Rasyid Ridha.” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al- 
Qur’ an dan Tafsir 1, no. 9 (2022): 229–46. 

Ulummudin. “Tafsir Kontemporer Atas ‘Ayat Perang’ Qs Al-taubah (9): 5-6: 
Perspektif Hermeneutika Jorge Je Gracia.” Aqlam: Journal of Islam and 
Plurality 4, no. 2 (2019): 215–32. 

Watt, W. Montgomery. Muhammad at Mecca. Oxford: Clarendon Press, 1953. 
 

 

 


