Contemporzuy QUI’ZH —ISSN: 2798-7108 (e); 2798-7248 (p)

Vol.5 Nomor 2 (Juli-Desember 2025); hlm. 159-176; doi: 10.14421/cq.v5i1.6812
https:/ | ejournal.uin-suka.ac.id/ ushuluddin/ AJQH

Article History: accepted: 17-12-2025; published: 27-12-2025

Dari Penafsiran Yang Keras Ke Lembut: Kontekstualisasi QS. at-
Taubah [9]: 5 Melalui Lensa Double Movement Fazlur Rahman

Syarifah Zifa Putri Andini!
IMagister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta
Email: syarifahzifaaaa@gmail.com

Abstract

QS. At-Taubah [9]: 5 has often been interpreted literally by classical exegetes and some
modern commentators as a command to kill polytheists, thereby giving the verse a tone
of violence. Such interpretations tend to overlook the historical context and moral
objectives of the verse, thus limiting the possibility of uncovering more contextual and
ethical meanings. This study therefore seeks to reveal a more tolerant understanding of
QS. at-Taubah [9]: 5 through Fazlur Rahman’s double movement hermeneutical
approach. The main focus is to analyze the verse’s original meaning, the historical and
sociological context at the time of its revelation, and how this approach can contextualize
the verse so as to draw out the ethical values that have often been neglected in traditional
exegesis. To achieve this aim, the research employs a qualitative approach using a
literature review method to examine QS. at-Taubah [9]: 5 through a hermeneutical lens,
in order to uncover its potential for a more contextual meaning. The findings indicate that,
textually, QS. at-Taubah [9]: 5 contains imperative forms such as “kill” and “capture.”
However, from both linguistic and exegetical perspectives, these commands are
contextual and directed solely toward polytheists who had violated a peace treaty. The
verse was revealed after the conquest of Mecca, when the Muslim community had become
the dominant power, and the command to fight was issued in response to threats posed
by polytheist groups who had breached their commitments to peace. Through the
hermeneutical framework, the meaning of this verse is contextualized so that it aligns with
the ethical principles of Islam, which reject violence except in defense against a genuine
threat. This study demonstrates that the verse commonly classified as an ayat qgital (verse
of fighting) does not, in fact, promote violence. Rather, it underscores values of justice,
peace, and tolerance, principles that are fully consistent with the ideal of peaceful
coexistence in modern societies such as Indonesia.

Keywords: QS. At-Taubah [9]: 5; Tolerance; Contextualization of Violent Verses; Double
Movement

Abstrak

Selama ini, QS. at-Taubah [9]: 5 kerap ditafsirkan secara literal oleh para mufassir klasik
dan sebagian mufassir modern sebagai perintah membunuh orang musyrik, sehingga
Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike BY-NC-SA: This work is licensed under a Contemporary Quran Creative Commons Attribution-

NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/) which permits non-comercial use. If you remix,
transform, or build upon the material, you must contributions under the same license as the original.



mailto:syarifahzifaaaa@gmail.com

Vol. 5, No. 2 (2025) Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut

ayat ini terkesan bernuansa kekerasan. Penafsiran tersebut mengabaikan konteks historis
dan tujuan moral ayat, sehingga menutup peluang munculnya makna yang lebih
kontekstual dan etis. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan mengungkap makna baru
yang lebih toleran dalam QS. at-Taubah [9]: 5 melalui pendekatan hermeneutika double
movement Fazlur Rahman. Fokus utamanya adalah menganalisis makna asli ayat,
konteks historis-sosiologis saat ayat diturunkan, serta bagaimana pendekatan tersebut
dapat mengkontekstualisasikan ayat tersebut sehingga menggali nilai etis yang selama
ini terabaikan dalam tafsir tradisional. Untuk mencapai tujuan tersebut, penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka untuk menganalisis
QS. at-Taubah [9]: 5 melalui pendekatan hermeneutika guna mengungkap potensi makna
yang lebih kontekstual. Hasil penelitian ini menemukan bahwa QS. at-Taubah [9]: 5 secara
tekstual memuat bentuk perintah seperti “bunuhlah” dan “tangkaplah”. Namun dalam
kajian linguistik dan penafsiran, maknanya bersifat kontekstual dan ditujukan hanya
kepada orang musyrik yang melanggar perjanjian. Ayat ini turun pada masa setelah
penaklukan Makkah, ketika umat Islam telah menjadi kekuatan dominan, dan perintah
memerangi muncul sebagai respon terhadap ancaman dari kelompok musyrik yang
melanggar komitmen damai. Melalui teori hermeneutika, makna ayat ini
dikontekstualisasikan agar selaras dengan prinsip etis Islam yang menolak kekerasan
kecuali sebagai pembelaan terhadap ancaman nyata. Penelitian ini menunjukkan bahwa
ayat yang dipahami sebagai ayat gital ternyata tidak mengandung ajakan kekerasan,
justru menekankan nilai keadilan, perdamaian, dan toleransi yang sejalan dengan prinsip
hidup berdampingan dalam masyarakat modern seperti Indonesia.

Kata Kunci: QS. At-Taubah [9]: 5; Toleransi; Kontekstualisasi Ayat Kekerasan; Double
Movement

Introduction

QS. At-Taubah [9]: 5 selama ini banyak ditafsirkan secara literal oleh para
mufassir klasik maupun sebagian daripada mufassir modern sebagai perintah
untuk membunuh orang musyrik, sehingga ayat ini kerap dianggap sebagai ayat
yang bernuansa kekerasan. Meskipun demikian, penafsiran klasik seperti yang
ditafsirkan oleh at-Tabari dan az-Zamakhsyari menunjukkan bahwa perintah
tersebut bersifat kontekstual dan bersyarat, yakni ditujukan hanya kepada mereka
yang mengkhianati perjanjian damai. Keduanya juga menegaskan bahwasanya
apabila kaum musyrikin itu bertaubat, mendirikan salat, dan menunaikan zakat,
maka mereka tidak boleh diperangi.! Meski begitu, keduanya tidak menyebutkan
unsur toleransi secara eksplisit dalam tafsirnya, melainkan toleransi hanya tersirat
melalui syarat-syarat penghentian perang. Sehingga makna yang dihasilkan tetap
menghadirkan nuansa ketegangan atau konfrontasi terbatas, sejalan dengan
konteks sejarah saat ayat itu diturunkan.

Sejauh ini, studi yang berkaitan dengan QS. at-Taubah [9] difokuskan pada
beberapa kecenderungan. Sejalan dengan ini, terdapat kecenderungan yang dapat

1 Al-Tabari, “Tafsir Jami" al-Bayan, Jilid 14” (CD al-Maktabah al-Syamilah, Global Islamic
Software, 2018), 133-37; al-Hafiz Ibn Kathir al-Dimashqi, Tafsir Ibn Kathir (Bayrat: Dar al-Kutub al-
‘Tlmiyyah, 2006), 97-99.

160 of 176



Syarifah Zifa Putri Vol. 5, No. 2 (2025)

dipetakan dalam studi yang berkaitan dengan reinterpretasi QS. at-Taubah [9] ini.
Pertama, penelitian dengan fokus penelitian yang serupa dengan penelitian ini
namun menggunakan sudut pandang yang berbeda; ushul figh.2 Kedua, penelitian
dengan metode komparasi antar para mufassir yang berfokus pada kaitannya
dengan isu radikalisme.3 Ketiga, penelitian dengan sudut pandang hermenutika
kontekstual Gracia sebagai jawaban justifikasi terhadap kekerasan atas nama
agama.* Dari studi yang telah ada, belum ada penelitian yang
mengkontekstualisasikan QS. at-Taubah [9]: 5 ini dengan hermeneutika double
movement Fazlur Rahman yang kemudian mengaitkannya dengan isu toleransi.

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap potensi makna baru yang lebih
toleran dalam QS. at-Taubah [9]: 5. Untuk mencapai tujuan tersebut, tulisan ini
menyusun tiga permasalahan utama. Pertama, bagaimana makna asli dari QS. at-
Taubah [9]: 5. Kedua, bagaimana konteks historis-sosiologis dan situasi politik
pada masa turunnya ayat ini yang memengaruhi isi dan pesan yang terkandung
di dalamnya. Ketiga, bagaimana bentuk kontekstualisasi QS. at-Taubah [9]: 5
sehingga melahirkan pemahaman baru yang lebih selaras dengan nilai-nilai
toleransi antar umat beragama di era modern ini. Ketiga pertanyaan ini menjadi
dasar untuk menyusun argumentasi bahwa QS. at-Taubah [9]: 5 ini tidak hanya
mengandung makna legalistik, tetapi juga mengandung potensi nilai etis yang
selama ini terabaikan dalam tradisi tafsir.

Argumen awal dalam penelitian ini menyatakan bahwa QS. at-Taubah [9]:
5 tidak semata-mata menjadi legitimasi kekerasan, melainkan justru mengandung
nilai-nilai perdamaian di dalamnya, khususnya prinsip toleransi. Ayat ini, meski
menggunakan bentuk perintah seperti kata fagtulu dan khuzihum, secara linguistik
dan dalam tafsir klasik ditujukan khusus kepada kaum musyrik yang melanggar
perjanjian, sehingga bersifat defensif dan kondisional. Secara historisnya, ayat ini
turun pasca peristiwa Fathu Mekkah ketika umat Islam menghadapi
pengkhianatan dan ancaman eksternal, dengan penegasan bahwa kekerasan
harus dihentikan jika ada itikad damai. Maka melalui pendekatan double
movement, makna universal yang dapat ditarik adalah keadilan, perlindungan,
dan penghormatan terhadap perjanjian. Oleh sebab itu QS. at-Taubah [9]: 5 lebih
tepat dipahami sebagai etika perang terbatas yang berorientasi pada perdamaian,
bukan dasar kekerasan terhadap non-Muslim.5

2 Moh Sholeh dan Saifir Rohman, “Pembacaan Ayat Perang: Qs. Al-Taubah [9]:5 Prespektif
Ushul Figh,” Journal of Islamic Education Studies 2, no. 2 (2024): 85-94.

3 Brillian Fikhra Andrian, “Qital dan Relevansinya Terhadap Radikalisme Penafsiran Ibnu
Taimiyah Terhadap Q.S At-Taubah Ayat 5 dan 29,” Syariati: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hukum 8,
no. 1 (2022): 13-26; Anisatun Muthi'ah Siti Khairunnisa, Lukman Zain, “Penafsiran Ayat-Ayat
Pemicu Radikalisme Perspektif Ibnu Taimiyah Dan Quraish Shihab,” Diya al-Afkar 4, no. 02 (2016):
85-106.

4 Ulummudin, “Tafsir Kontemporer Atas ‘Ayat Perang’ Qs Al-taubah (9): 5-6: Perspektif
Hermeneutika Jorge Je Gracia,” Aglam: Journal of Islam and Plurality 4, no. 2 (2019): 215-32.

5 Fazlur Rahman, “Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition”
(Chichago: University of Chicago Press., 1980), 5.

161 of 176



Vol. 5, No. 2 (2025) Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
pustaka (library research) karena fokus utama adalah menelaah teks al-Qur’an
secara mendalam melalui pendekatan hermeneutika Fazlur Rahman. Objek
material dalam penelitian ini adalah QS. at-Taubah [9]: 5, yang sering dimaknai
sebagai dasar kekerasan terhadap non-Muslim. Sumber data primer penelitian ini
adalah teks QS. at-Taubah [9]: 5. Sementara itu, sumber data sekundernya terdiri
dari berbagai kitab tafsir klasik, pertengahan, dan sebagian tafsir modern, serta
buku, artikel jurnal ilmiah, dan penelitian-penelitian sebelumnya yang berkaitan
dengan ayat tersebut. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi,
yaitu dengan menghimpun dan mengkaji teks-teks tafsir dan literatur akademik
yang relevan. Adapun teknik analisis data yang digunakan adalah analisis isi,
yang disesuaikan dengan pendekatan double movement Fazlur Rahman untuk
menggali makna historis dan potensi makna baru QS. at-Taubah [9]: 5 dalam
konteks kehidupan beragama masa kini.

Penafsiran QS. at-Taubah [9]: 5 Menurut Para Mufassir

Menurut at-Tabart, QS. at-Taubah [9]: 5 ini merupakan lanjutan dari
pengumuman pemutusan hubungan perjanjian antara kaum Muslimin dan
sejumlah kelompok musyrik yang telah melanggar kesepakatan. Allah
memberikan masa tenggang empat bulan yang disebut sebagai al-asyhur al-hurum,
yaitu periode aman di mana kaum musyrik tidak boleh diganggu dan diberi
kesempatan untuk bergerak bebas. Ketika masa perlindungan ini berakhir,
barulah turun perintah untuk memerangi kelompok yang mengkhianati
perjanjian tersebut, sebagai bentuk penegakan terhadap kontrak sosial yang telah
rusak, bukan sebagai perintah mutlak terhadap seluruh kaum musyrik. at-Tabari
menafsirkan ayat fagtulu al-musyrikina secara sangat spesifik, perintah ini hanya
berlaku untuk pihak yang memerangi atau mengkhianati perjanjian, dan berlaku
dalam konteks perang pada tahun kesembilan Hijriah. Penjelasannya mengikuti
jalur riwayat dari sahabat dan tabi'in yang menegaskan bahwa jenis musyrik yang
dimaksud hanyalah mereka yang memutus perjanjian dan membahayakan kaum
Muslimin.®

At-Tabari juga menjelaskan tindakan-tindakan lanjutan seperti kata
“tahanlah mereka”, “kepunglah mereka”, dan “mengintai mereka di setiap tempat
pengintaian”, sebagai strategi perang bagi kelompok tersebut pada masa
Rasulullah. Meskipun demikian, at-Tabari menggarisbawahi bahwa perintah itu
berhenti ketika pihak musyrik tersebut bertaubat, mendirikan salat, dan
menunaikan zakat. Pada titik ini disebutkan bahwa kaum Muslimin wajib
membiarkan mereka pergi, bukan sebagai prinsip moral universal, tetapi sebagai
perubahan status hukum, mereka telah menjadi Muslim sehingga tidak lagi
termasuk pihak yang boleh diperangi. Dengan demikian, tafsir at-Tabari bersifat

6 Al-Tabari, “Tafsir Jami" al-Bayan", Jilid 14,” 133.

162 of 176



Syarifah Zifa Putri Vol. 5, No. 2 (2025)

historis-hukum saat itu, tidak diarahkan untuk merumuskan nilai-nilai moral
yang dapat diterapkan dalam konteks modern.”

Menurut al-Maturidi QS. at-Taubah [9]: 5 merupakan ketentuan terkait
kaum musyrik yang melanggar perjanjian dan memunculkan ancaman nyata
terhadap kaum Muslim. Karena itu, perintah untuk memerangi mereka berlaku
pada semua tempat kecuali al-Masjid al-Haram, kecuali jika mereka memulai
penyerangan di wilayah tersebut. Ia menjelaskan berbagai bentuk tindakan yang
disebutkan dalam ayat seperti menangkap, mengepung, dan menjaga setiap jalur
sebagai strategi untuk membatasi pergerakan musuh sampai mereka tidak lagi
dapat menimbulkan bahaya. Al-Maturidi juga memaparkan perbedaan pendapat
mengenai makna kata-kata dalam ayat tersebut, termasuk makna marsad, fungsi
pengepungan, serta larangan membawa barang-barang yang dapat memperkuat
pihak musyrik ke wilayah perang. Semua itu dipahami sebagai bagian dari
pengaturan syariat untuk menghadapi kelompok yang memusuhi dan melanggar
komitmen damai.

Al-Maturidi kemudian menjelaskan bahwa pengecualian dalam ayat “jika
mereka bertaubat, mendirikan salat, dan menunaikan zakat” adalah tanda
penerimaan mereka terhadap Islam yang mengangkat status mereka dari pihak
yang diperangi menjadi pihak yang dijaga hak hidupnya. Ia mengutip riwayat-
riwayat mengenai keputusan Abu Bakar memerangi kelompok penolak zakat
untuk menunjukkan bahwa ketiga syarat tersebut menjadi indikator keislaman
yang sah menurut ketentuan lahiriah. Al-Maturidi juga membahas ragam riwayat
tentang “haji akbar” serta ketentuan bagi musyrik yang meminta perlindungan,
yang wajib diberi pengamanan sampai ia mendengar kalam Allah dan kemudian
diantarkan ke tempat aman. Keseluruhan penafsiran al-Maturidi menampilkan
pemahaman ayat dalam kerangka hukum jihad , aturan hubungan dengan musubh,
batas perlindungan, dan cakupan praktis pelaksanaan syariat pada masa
pewahyuan.?

Menurut az-Zamakhsyari dalam menafsirkan QS. at-Taubah [9]: 5
menjelaskan bahwa ayat ini sebagai ketetapan hukum setelah berakhirnya masa
penangguhan empat bulan yang diberikan kepada kelompok musyrik tertentu
yang melanggar perjanjian. la menegaskan bahwa perintah dalam ayat seperti
“bunuhlah, tangkaplah, kepunglah, dan intailah” merupakan langkah yang
ditetapkan dalam rangka penegakan keputusan atas pihak yang telah melakukan
pelanggaran tersebut. Menurutnya, redaksi ayat disusun dengan gaya bahasa
yang kuat untuk menunjukkan sifat tegas dari keputusan itu, sementara struktur
kalimatnya berfungsi menandai keluasan cakupan tindakan yang dapat diambil
terhadap kelompok yang dimaksud. Penafsirannya juga mengaitkan ayat ini
dengan pengumuman pemutusan hubungan perjanjian yang disebutkan

7 Al-Tabari, 133-37.
8 Abt Mansur al-Maturidi, “Ta wilat Ahl al-Sunnah" (CD al-Maktabah al-Syamilah, Global
Islamic Software, n.d.), 291-98.

163 of 176



Vol. 5, No. 2 (2025) Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut

sebelumnya, sehingga ayat ini dipahami sebagai kelanjutan dari rangkaian
ketentuan yang telah ditetapkan sejak awal surah.

Kemudian, az-Zamakhsyari menekankan pengecualian dan perubahan
hukum yang muncul apabila pihak musyrik menunjukkan perubahan sikap,
yakni dengan bertaubat, mendirikan salat, dan menunaikan zakat. Dalam hal ini,
ayat dipahami memberikan aturan yang jelas bahwa jika syarat tersebut dipenuhi,
maka kaum Muslim wajib memberikan keamanan dan membiarkan mereka pergi
(fakhalli sabilahum). Baginya, ketentuan ini merupakan bagian integral dari
susunan ayat yang tidak dapat dipisahkan dari konteks pembatalan perjanjian
yang telah dikhianati, serta menunjukkan bahwa status hukum mereka
bergantung pada sikap dan tindakan yang mereka tunjukkan setelah tenggang
waktu diberikan. Dengan demikian, seluruh penafsiran az-Zamakhsyari bergerak
dalam kerangka hukum perjanjian, pelanggaran, dan perubahan status yang
ditetapkan oleh teks ayat tersebut.’

Al-Baydawi memahami QS. at-Taubah [9]: 5 dalam kerangka hukum
perang yang terkait langsung dengan kelompok musyrik yang melanggar
perjanjian pada masa itu. la menjelaskan bahwa istilah insalakha al-asyhur al-hurum
merujuk pada berakhirnya masa aman yang telah diberikan kepada pihak-pihak
yang mengingkari komitmen damai. Pada saat masa tersebut berakhir, perintah
memerangi kaum musyrik yang berkhianat diberlakukan tanpa pembatasan
tempat, baik di tanah suci maupun di luar wilayah haram. Penjelasan al-Baydawi
bersifat teknis, mencakup rincian tindakan yang diperintahkan seperti
menangkap, mengepung, dan menghadang mereka pada berbagai jalur
perjalanan agar tidak memperoleh keleluasaan bergerak. Ia menegaskan bahwa
penghentian tindakan tersebut hanya berlaku apabila mereka menunjukkan tobat
melalui iman, mendirikan salat, dan menunaikan zakat sebagai tanda komitmen
baru.

Dalam penjelasannya, terhadap ayat 6, al-Baydawi menambahkan bahwa
perlakuan berbeda diberikan kepada individu musyrik yang meminta
perlindungan. Terhadap pihak ini, Nabi diperintahkan untuk memberikan
jaminan keselamatan agar ia dapat mendengarkan kalam Allah , kemudian
mengantarkannya menuju tempat yang aman. Sikap ini, menurut al-Baydawi
diperintahkan karena kelompok tersebut sebelumnya tidak mengetahui
kebenaran ajaran Islam. Dengan demikian, bisa disimpulkan bahwa fokus
penafsiran al-Baydawi tetap berada pada rincian hukum terkait perlakuan
terhadap kelompok yang berkhianat dan kelompok yang meminta perlindungan,
serta batasan-batasan yang menghentikan tindakan kekerasan ketika syarat-syarat
tertentu dipenuhi.1?

9 Al-Zamakhshari, "Al-Kashshaf ‘an Haga 'iq al-Tanzil wa- "Uyin al-Aqawil fi Wujih al-Ta wil",
jil. 1 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, n.d.), 247.

10 Nasir al-Din al-Baydawi, “Anwdr al-Tanzil wa-Asrar al-Ta'wil" (CD al-Maktabah al-
Syamilah, Global Islamic Software, n.d.), 71.

164 of 176



Syarifah Zifa Putri Vol. 5, No. 2 (2025)

Menurut Ibn Kasir, ayat ini berhubungan dengan berakhirnya masa empat
bulan yang diberikan kepada kaum musyrik setelah pengumuman pemutusan
perjanjian (bara ‘ah). Ketika masa tersebut telah selesai, umat Islam diperintahkan
untuk memerangi kaum musyrik yang memusuhi dan melanggar perjanjian, di
mana pun mereka berada. Ibn Kasir menjelaskan bahwa perintah membunuh,
menangkap, mengepung, dan menghadang mereka merupakan bentuk
penegakan terhadap keputusan ilahi terhadap pihak yang memutus kesepakatan
damai dan tetap berada dalam permusuhan. Namun, penegasan ini tidak bersifat
mutlak, karena ayat juga menyebut syarat bahwa jika mereka bertaubat,
menegakkan salat, dan menunaikan zakat, maka mereka tidak boleh diganggu
dan harus diberi jalan keluar. Bagian ini dipahami Ibn Kasir sebagai penetapan
hukum yang menunjukkan bahwa masuk Islam menghapuskan permusuhan dan
menjamin keselamatan mereka.

Selain itu, Ibn Kasir menyebutkan bahwa ayat ini tidak mencakup
kelompok musyrik yang masih terikat perjanjian damai dengan Nabi dan tidak
mengkhianatinya. Mereka tetap diberikan perlindungan hingga masa perjanjian
berakhir, sebagaimana ditegaskan dalam ayat-ayat sebelumnya. Ibn Kasir juga
menukil pendapat para sahabat dan tabiin mengenai makna “bulan-bulan
haram” yang dimaksud, serta menegaskan bahwa ayat ini berkaitan dengan
kelompok tertentu yang berkhianat, bukan seluruh musyrik secara umum. Ia
menutup penafsirannya dengan menegaskan sifat Allah yang Maha Pengampun
lagi Maha Penyayang, yang memberikan kesempatan bagi siapa pun yang
kembali kepada kebenaran. Dengan demikian, penafsiran Ibn Kasir bersifat
historis-deskriptif, menjelaskan konteks ayat, subjek hukumnya, serta ketentuan
yang berlaku pada masa tersebut sesuai riwayat-riwayat yang ia pilih.11

Menurut an-Nasafi, QS. at-Taubah [9]: 5 ini dipahami dalam kerangka
hukum perang yang berkaitan dengan kelompok musyrik yang telah
membatalkan perjanjian dan menampakkan permusuhan terhadap kaum Muslim.
Ketika bulan-bulan haram telah berlalu, umat Islam diperintahkan untuk
memerangi, menangkap, mengepung, dan menghadang mereka di setiap jalur
strategis, baik di wilayah suci maupun non-suci, sebagai bentuk penegakan
syariat terhadap pihak yang melanggar komitmen damai. Perintah tersebut
bersifat situasional dan bergantung pada tindakan agresif pihak musyrik. An-
Nasafi juga menjelaskan bahwa penghentian tindakan perang berlaku apabila
mereka bertobat dari kekufuran, melaksanakan salat, dan menunaikan zakat,
sehingga jalan mereka harus dibiarkan terbuka dan tidak lagi dihalangi. Ia
menegaskan bahwa pengampunan Allah mencakup penghapusan kekafiran dan
pengkhianatan melalui masuk Islam serta bahwa pembatalan hukuman dilakukan
sebelum mereka menunaikan komitmen baru. Penafsiran ini bergerak dalam
ranah hukum syar7 dan rekonstruksi konteks historis ayat, tanpa menarik

1 Ibn Kathir, "Tafsir [bn Kathir", Jilid 4 (Bogor: Pustaka Imam asy-Syafi’i, 2003), 97-99.

165 of 176



Vol. 5, No. 2 (2025) Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut

perluasan makna di luar batasan situasi perang yang menjadi objek ayat
tersebut.1?

Rasyid Rida memaknai QS. at-Taubah [9]: 5 sebagai ketentuan yang muncul
dalam konteks pengkhianatan sejumlah kelompok musyrik terhadap perjanjian
damai yang telah disepakati bersama kaum Muslim. Menurutnya, perintah
memerangi mereka ditujukan secara spesifik kepada pihak-pihak yang melanggar
komitmen, menyerang, atau mengancam keamanan negara Madinah pada tahun
ke-9 Hijriah. Ia menegaskan bahwa ayat ini merupakan bagian dari kebijakan
politik Nabi dalam menjaga stabilitas sosial dan menegakkan konsekuensi atas
pelanggaran perjanjian, sehingga sifat hukumnya terikat pada kondisi pada masa
itu. Kemudian, Rida juga menjelaskan bahwa lafz “fa-in tabu fakhallu sabilahum”
dipahami sebagai instruksi untuk menghentikan tindakan militer, menjamin
keselamatan mereka, dan membuka kembeali jalur interaksi damai apabila mereka
bertaubat, tidak lagi memerangi kaum Muslim, atau kembali menaati perjanjian.13

Menurut al-Maragi, QS. at-Taubah [9]: 5 menetapkan aturan yang sangat
spesifik terkait penanganan kaum musyrik yang melanggar perjanjian damai
pada masa Nabi. Perintah untuk memerangi mereka berlaku dalam konteks
perang yang sedang berlangsung, dan penghentian tindakan permusuhan
ditandai dengan keharusan “membiarkan mereka pergi” apabila mereka
menunjukkan perubahan sikap melalui pelaksanaan shalat dan pembayaran
zakat. Dua tindakan ini dipahami al-Maragi sebagai bukti keanggotaan mereka ke
dalam komunitas Muslim, yang berimplikasi pada perlindungan darah dan harta
mereka selama tidak ada pelanggaran hukum lain. Ia juga mengutip hadis yang
menegaskan bahwa syahadat, shalat, dan zakat adalah tanda masuknya seseorang
ke dalam perlindungan keislaman. Dengan demikian, syarat-syarat tersebut
berfungsi untuk memastikan bahwa mereka benar-benar bergabung dan
berkomitmen terhadap tatanan syariat yang berlaku.

Selain itu, al-Maragi juga menegaskan bahwa apabila ada seorang musyrik
yang meminta perlindungan, maka ia wajib diberi jaminan keamanan agar dapat
mendengar kalam Allah dan memahami dakwah Islam tanpa tekanan. Jika setelah
mendengar penjelasan ia tetap tidak beriman, maka ia harus diantarkan ke tempat
yang aman, di luar wilayah kekuasaan Muslim, agar jiwanya tidak terancam dan
perang dapat kembali ke keadaan semula tanpa pengkhianatan. Baginya, ayat ini
menunjukkan pentingnya memberi kesempatan bagi orang-orang yang belum
memahami Islam untuk menimbang ajaran tersebut secara rasional, karena
penolakan kaum musyrik sebelumnya lebih banyak disebabkan oleh
ketidaktahuan, fanatisme, dan kesombongan. Ayat ini juga mengisyaratkan
bahwa mengikuti agama tidak cukup dengan taklid, tetapi harus melalui

12 Abu al-Barakat ‘Abd Allah ibn Ahmad al-Nasafi, “Madarik al-Tanzil wa-Haga ig al-Ta wil”
(CD al-Maktabah al-Syamilah, Global Islamic Software, n.d.), 664-65.

13 Sayyid Muhammad Rashid Rida, “Tafsir al-Manar" (CD al-Maktabah al-Syamilah,
Global Islamic Software, n.d.), 148-59.

166 of 176



Syarifah Zifa Putri Vol. 5, No. 2 (2025)

pemahaman dan penalaran. Bila musyrik yang dilindungi itu tampak
bersungguh-sungguh mencari kebenaran, maka ia diberi waktu; bila tidak, ia
tetap wajib dipulangkan ke tempat aman tanpa disakiti.!4

Makna Asli dari QS. at-Taubah [9] 5
:v\-:ﬁj:" :}?v& bw\j ("h))“"\ﬁ (.th.).;-j (..aj,c.b-j g_,v;- u\-SwJ\ \jlj;‘(.; D,;-\ 2% ;Y\ CLMJ\ :3;./9

15 i A1 3. 2l s 58T i Syliall T2 16 o
“ Apabila sudah habis bulan-bulan Haram itu, maka bunuhlah orang-orang
musyrikin itu dimana saja kamu jumpai mereka, dan tangkaplah mereka.
Kepunglah mereka dan intailah ditempat pengintaian. Jika mereka
bertaubat dan mendirikan sholat dan menunaikan zakat, maka berilah
kebebasan kepada mereka untuk berjalan. Sesungguhnya Allah Maha
Pengampun lagi maha Penyayang.”1

Ayat ini, jika dilihat secara harfiah tampak sebagai perintah untuk
membunuh kaum musyrik setelah berakhirnya bulan-bulan haram. Hal ini
terlihat dari sisi linguistiknya, dimana ayat ini banyak menggunakan kata kerja
berbentuk perintah (sighat al-amr) seperti kata fagtulii (bunuhlah), khuzithum
(tangkaplah mereka), uhsuriuhum (kepunglah mereka), dan ugudi (hadanglah
mereka).’® Namun, dalam ilmu balaghah, bentuk amr itu tidak selalu bermakna
perintah yang bersifat mutlak, para ulama menjelaskan bahwa struktur imperatif
dapat mengandung makna ancaman, peringatan, pemberian izin, atau ketentuan
kontekstual, bergantung pada situasi kebahasaan dan latar historis ketika ayat
tersebut diturunkan.l” Oleh sebab itu, meskipun secara lahiriah ayat ini terlihat
menyampaikan perintah yang tegas, pemakaian bentuk-bentuk imperatif dalam
retorika Arab klasik kerap dikaitkan dengan kondisi tertentu, khususnya pada
saat terjadi konflik terbuka atau pelanggaran terhadap perjanjian.’® Dengan
memperhatikan konteks linguistik dan historis tersebut, bahasa yang tampak
keras dalam ayat ini dapat dilihat sebagai respons terhadap situasi perang
tertentu, bukan sebagai perintah universal untuk memerangi seluruh kaum
musyrikin. Penafsiran ayat ini karenanya tidak cukup dilakukan secara literal,
melainkan  harus mempertimbangkan latar dinamika historis yang
melingkupinya.

14 Ahmad Mustafa al-Maraghi, “Tafsir al-Maraghi ” (CD al-Maktabah al-Syamilah, Global
Islamic Software, n.d.), 57-60.

15 Muhammad Mutawalli al-Sha ‘rawi, “Tafsir al-Sha rawi” (CD al-Maktabah al-Syamilah,
Global Islamic Software, n.d.), 4874.

16 Al-Qurtubi, "Al-Jami‘ li-Ahkam al-Qur’an", Juz 8 (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah,
2006), 74-76.

17° Abd al-Rahman ibn Abi Bakr al-Zarkashi, "Al-Burhan fi ‘Uliim al-Qur’an", Juz 2 (Beirut:
Dar al-Ma rifah, n.d.), 398-99.

18 M. Quraish Shihab, "Tafsir al-Misbih: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an", jil. 5 (Ciputat:
Lentera Hati, 2002), 529-31.

167 of 176



Vol. 5, No. 2 (2025) Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut

Penting dijelaskan bahwa frasa “jika mereka bertaubah dan mendirikan
salat” dalam ayat ini bukan syarat mutlak keimanan agar mereka tidak boleh
diperangi. Dalam bahasa Arab, kata “fa-in tabu” disini menunjukkan konsekuensi
dari situasi konflik, bukan aturan yang berlaku untuk semua orang di setiap masa.
Saat ayat ini turun, masalah utamanya bukan soal keyakinan mereka, tetapi
karena mereka melanggar perjanjian damai dan memulai permusuhan. Jika
dipahami di masa sekarang, inti pesan ayat ini lebih sesuai dibaca sebagai ajakan
moral, bahwa manusia harus menepati janji, tidak berkhianat, dan tidak ingkar
terhadap kesepakatan. Artinya, perdamaian tidak bergantung pada perubahan
iman seseorang, melainkan pada perubahan sikap dari bermusuhan menjadi
damai serta konsisten memegang janji.

Lafaz fagtuluhum dalam QS. at-Taubah [9]: 5 ini merupakan salah satu
ungkapan yang sering dipahami sebagai perintah untuk membunuh, namun
maknanya tidak sesederhana arti secara literalnya, karena kata tersebut berasal
dari kata dasar gatala yang berarti membunuh, yakni tindakan menghilangkan
nyawa, dan dalam bentuk kata kerja perintah (fi’l amr), memang secara bahasa
memberi kesan instruksi langsung untuk melakukan suatu tindakan tertentu.
Adapun kata gital merupakan bentuk masdar dari kata kerja gatala yang berasal
dari pola fi 'al dengan tiga makna utama; berperang melawan seseorang, berjuang
untuk memperoleh pengetahuan, dan menghancurkan pasukan musuh.1® Bahkan
dapat juga bermakna “merendahkan” atau “melaknat”.?0 Pemilihan istilah ini
(gatala dan turunannya) dipakai dalam ayat ini karena kata ini paling tepat
menggambarkan situasi yang sedang terjadi saat itu, yakni ketika perang dan
konflik yang sudah memanas, bukan sekadar perintah biasa. Ada banyak kata
dalam bahasa Arab untuk “menyerang”, tetapi kata gatala dipilih supaya
tergambar jelas bahwa situasinya genting, ada pengkhianatan, permusuhan,
ancaman keselamatan, menunjukkan inti masalah yang sedang terjadi, yaitu
perang akibat janji damai yang dilanggar oleh pihak musuh duluan. Jadi, kata ini
bukan perintah untuk berlaku di semua masa, tetapi respons tegas yang sesuai
dengan kondisi perang saat itu.?!

Lafaz fakhallii sabilahum merupakan kata kerja perintah dalam bahasa Arab
yang bermakna membebaskan atau membuka jalan bagi pihak musyrik. Kata ini
berasal dari akar kata khalla yang berarti “mengosongkan atau membiarkan”,
sehingga konteksnya menunjukkan tindakan memberi kebebasan atau tidak
menghalangi pihak tertentu.?? Kata khalla dalam bentuk kata benda, yaitu
takhliyyah, berarti “pembebasan” atau “pelepasan”. Dengan demikian, ayat ini

19 Al-Raghib al-Asfahani, "Mufradat Alfiz al-Qur’an, tahqiq Safwan ‘Adnan Dawudi',
(Dimasyq-Beirut: Dar al-Qalam-al-Dar al-Syamiyyah, 2009), 393.

20 Tbn Manzar, Lisan al-‘Arab, juz 11, (Beirut: Dar Sadir, 1990), 549.

2l Anisatun Muthi’ah Siti Khairunnisa, Lukman Zain, “Penafsiran Ayat-Ayat Pemicu
Radikalisme Perspektif Ibnu Taimiyah dan Quraish Shihab: Telaah QS al-Taubah (9): 5 dan 29,”
Diya al-Afkar 4, no. 2 (2016): 102-3.

2 Manzur, Lisan al-"Arab, juz 11, 549.

168 of 176



Syarifah Zifa Putri Vol. 5, No. 2 (2025)

membuka ruang bagi sikap pengampunan dan perdamaian dalam situasi konflik.
Oleh sebab itu, penggunaan lafz fakhallu sabilahum menegaskan adanya
kesempatan berdamai dan menunjukkan sikap toleransi terhadap kaum musyrik
yang bersedia menepati syarat damai.

Konteks Historis-Sosiologis dan Politik QS. at-Taubah [9]: 5

QS. At-Taubah ini menurut para mufassir di turunkan di Madinah, pada
akhir tahun ke-9 H.2> Mufassir modern seperti Buya Hamka dalam tafsir Al-Azhar
mengatakan bahwa surat ini secara umum diturunkan usai penaklukan kota
Makkah, dan menjelang Perang Tabuk, yaitu setelah tahun kedelapan Hijriah,
priode yang penuh dengan dinamika penting umat Islam. Pada akhir tahun
kesembilan Hijriah, Nabi Muhammad mengutus Abu Bakar untuk memimpin
rombongan haji ke Makkah, karena saat itu Nabi Muhammad belum
melaksanakan ibadah haji, sekaligus untuk membimbing kaum Muslimin agar
menjalankan ibadah tersebut dengan benar. Nabi menyatakan bahwa tidak akan
berhaji selama masih ada orang yang bertawaf dalam keadaan telanjang.2* Ibnu
Katsir dalam tafsirnya menyebutkan bahwa orang-orang musyrik masih hadir
pada musim haji sebagaimana kebiasaan mereka, melakukan tawaf dengan
keadaan telanjang. Oleh sebab itu Nabi tidak suka berbaur dengan mereka.
Kemudian Nabi mengutus Abu Bakar Ash-Shiddiq sebagai pemimpin rombongan
haji pada tahun itu untuk membimbing kaum muslimin dalam melaksanakan
ibadah haji, serta memberitahu orang-orang musyrik bahwa mereka tidak
diperbolehkan melakukan haji setelah tahun ini.?

Sebagaimana dikatakan bahwa ayat ini turun pada tahun kesembilan
Hijriah berkenaan dengan peristiwa Perang Tabuk, dimana konteks sosio-politik
umat muslim saat itu telah menjadi semakin kuat dan mendominan di Jazirah
Arab dan telah berhasil memenangkan beberapa pertempuran penting, seperti
perang hunain, peristiwa penaklukan Fathu Makkah, sehingga dari sini posisi
sosial dan politik umat muslim menjadi semakin kuat.26 Adapun kondisi ekonomi
masyarakat Muslim di Madinah pada saat itu juga menunjukkan perkembangan
yang pesat, meskipun masih menghadapi beberapa keterbatasan sumber daya
dan kemiskinan, sehingga ekonomi belum sepenuhnya mapan.?” Menjelang
Perang Tabuk, kondisi sosial yang dihadapi Nabi Muhammad dan para sahabat
sangat berat. Madinah diliputi kecemasan karena ekspedisi militer dilakukan
pada puncak musim panas dan bertepatan dengan masa panen. Di tengah

2 Imam al-Suyuti, Asbab al-Nuziil, (Sebab-Sebab Turunnya Ayat Al-Qur’an), ed. oleh Aba
Fira, Cet. 1 (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2014), 262.

24 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4 (Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, n.d.), 2836.

%5 Kathir, Tafsir [bn Kathir, Jilid 4, 90.

26 Mark W. Walton George F. Nafziger, Islam at War: A History (Westport: Praeger, 2003),
13.

27 Areesha Azhar Nasir Hassan Wani, “Economic Transformation in the Early Islamic State:
Insights from the Leadership of Prophet Muhammad (PBUH),” International Journal of Scientific
Development and Research (IJSDR) 8, no. 12 (2023): 288, 291-92.

169 of 176



Vol. 5, No. 2 (2025) Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut

keterbatasan logistik dan perbekalan, kaum Muslimin tetap diperintahkan Nabi
Muhammad untuk berjihad menuju Tabuk yang berjarak sekitar 700 kilometer
dari Madinah, menandakan tekad dan semangat juang yang tinggi dalam
menghadapi tantangan tersebut.?

Adapun setelah Nabi berhasil menaklukkan Makkah tanpa peperangan,
banyak masyarakat yang dulunya menolak Islam mulai memeluk agama tersebut.
Namun, ternyata masih ada sebagaian daripada orang musyrik yang tidak setuju
dan tetap menolak dengan perubahan tersebut. Mereka orang musyrik itu
menolak pengaruh Islam karena khawatir kehilangan kedudukan dan kekuasaan
yang selama ini mereka miliki. Situasi tersebut semakin rumit karena adanya
ancaman dari luar, yaitu dari Kekaisaran Romawi beserta sekutu-sekutu Arab
mereka. Karena itulah, Nabi Muhammad memerintahkan kaum Muslimin untuk
memerangi kelompok musyrik yang telah melanggar perjanjian damai dan
membahayakan keselamatan kaum Muslimin.?

Kontekstualisasi QS. at-Taubah [9]: 5 Melalui Teori Double Movement

Reinterpretasi QS. at-Taubah [9]: 5 ini dapat dilakukan secara lebih
kontekstual melalui pendekatan dua langkah (double movement). Langkah pertama
adalah memahami teks berdasarkan konteks historis saat ayat ini diturunkan agar
tidak terlepas dari situasi aslinya,® yaitu situasi tahun kesembilan Hijriah ketika
sebagian kaum musyrik melanggar perjanjian damai sehingga menimbulkan
ancaman nyata terhadap komunitas Muslim. Dalam kerangka ini, perintah
fagtuluhum dipahami bukan sebagai instruksi universal untuk memerangi seluruh
kaum musyrik, tetapi sebagai respons khusus terhadap pengkhianatan yang
mengancam stabilitas sosial-politik. Langkah kedua adalah mengekstraksi prinsip
moral yang bersifat universal dari konteks tersebut,3! seperti komitmen terhadap
perjanjian, keadilan, dan pembatasan penggunaan kekerasan hanya dalam
kondisi agresi nyata. Prinsip-prinsip ini merupakan hasil penelusuran makna
bahasa dan konteks historis, sehingga ayat perang seperti ini tidak dapat dijadikan
pembenaran kekerasan dalam situasi modern. Maka, ayat ini lebih tepat dipahami
sebagai ajaran tentang komitmen hukum dan kesetiaan pada perjanjian,
sebagaimana ditekankan dalam teori hermeneutika Fazlur Rahman.

28 Muhammad Husayn Haykal, The Life of Muhammad, terj. Isma‘il Raji al-Faruqi, bab
“Campaign of Tabuk and the Death of Ibrahim" (Indianapolis: American Trust Publications, 1976), 474~
77.

2 W. Montgomery Watt, Muhammad at Mecca (Oxford: Clarendon Press, 1953), 133-36.

380 Fazlur Rahman, “Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition”
(Chichago: University of Chicago Press, 1982), 7.

31 Rahman, “Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition,” 1980, 7.

170 of 176



Syarifah Zifa Putri Vol. 5, No. 2 (2025)

Penerapan prinsip moral QS. at-Taubah [9]: 5 mengarah pada penegasan
nilai etis yang relevan bagi masyarakat kontemporer.32 Dari perspektif ini,
kekerasan dan permusuhan dalam ayat ini bersifat situasional dan tidak
permanen, hanya dibenarkan sebagai pertahanan diri ketika terjadi ancaman
nyata. Di sisi lain, lafaz fakhallu sabilahum menegaskan penghentian kekerasan dan
pemberian perlindungan kepada pihak yang menunjukkan itikad damai, artinya
yang tidak lagi bersikap memusuhi. Melalui hermeneutika kontekstualis Rahman,
konteks historis ayat digunakan untuk mengekstraksi nilai moral universal,
khususnya pembatasan agresi, penghormatan kepada perjanjian, dan
perlindungan terhadap perdamaian. Dengan demikian, siapa pun yang tidak lagi
memusuhi atau melanggar perjanjian berhak atas keamanan dan kebebasan,
sehingga ayat ini menegaskan prinsip dasar tentang perlindungan hidup,
perdamaian, dan stabilitas sosial, bahkan kepada mereka yang berbeda
keyakinan.3

Nilai-nilai tersebut ketika diterapkan pada era modern, berkontribusi
dalam menciptakan tatanan sosial yang lebih damai dan mengurangi kekerasan
yang tidak diperlukan. Prinsip ini mendorong wumat Muslim untuk
mengedepankan sikap toleransi, penghormatan terhadap keberagaman agama,
serta penegakan keadilan sebagai bagian esensial dari ajaran Islam. Dengan
demikian, pesan moral QS. at-Taubah [9]: 5 ini tetap relevan dan dapat diterapkan
pada konteks sosial masa kini tanpa mengurangi makna aslinya. Pemaknaan
kontekstual ini menekankan bahwa esensi ayat terletak pada prinsip etis yang
dapat ditarik melalui hubungan antara makna teks, dinamika historis masa
lampau, serta kerangka hermeneutika Rahman yang menegaskan pentingnya
komitmen moral dalam interaksi sosial-keagamaan.3+

Dengan reinterpretasi semacam ini, QS. at-Taubah [9]: 5 tidak lagi
dipahami secara literal sebagai legitimasi kekerasan terhadap semua non-
Muslim.3> Ayat tersebut pada hakikatnya merupakan respons terhadap
pelanggaran komitmen damai pada konteks historisnya. Melalui pendekatan
double movement,3 bahwa ayat ini memunculkan makna baru berupa penekanan
terhadap nilai toleransi, perlindungan hidup, dan penghormatan terhadap
kebebasan beragama selama tidak terjadi pengkhianatan atau permusuhan.
Penekanan pada penghentian kekerasan serta perintah untuk “membiarkan
mereka pergi” menunjukkan bahwa tujuan utama ajaran Islam adalah kedamaian

82 Muhammad Labib Syauqi, “Hermeneutika Double Movement Fazlur Rahman Dan
Signifikansinya Terhadap Penafsiran Kontekstual Al-Qur’an,” Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi
Ushuluddin dan Filsafat 18, no. 2 (2022): 200.

3 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chichago:
University of Chicago Press, 1982), 7.

3¢ Rahman, “Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition,” 1980, 8.

% Tubagus Syafiq Taftazani, “Mengurai Kontroversi Kafir: Konteks Historis dan Linguistik
QS. At-Taubah [9]: 5,” Contemporary Quran 2, no. 2 (2022): 107.

% Syauqi, “Hermeneutika Double Movement Fazlur Rahman Dan Signifikansinya
Terhadap Penafsiran Kontekstual Al-Qur’an,” 203.

171 of 176



Vol. 5, No. 2 (2025) Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut

dan keadilan, bukan kekerasan. Karena itu, interpretasi ini sangat relevan bagi
realitas masyarakat modern, di mana prinsip toleransi, penghormatan terhadap
perjanjian, dan keadilan menjadi fondasi penting dalam membangun hubungan
yang harmonis antarumat beragama.3”

Dari Kekerasan Literal Menuju Pesan Toleransi; QS. at-Taubah [9]: 5

QS. at-Taubah [9]: 5 ini mengandung idea moral utama, yaitu penegasan
komitmen terhadap perjanjian, keadilan, dan pembatasan kekerasan hanya pada
pihak yang melakukan agresi. Hal ini tampak dari struktur ayat yang secara
eksplisit mengaitkan perintah memerangi dengan tindakan pengkhianatan dan
permusuhan, bukan semata-mata identitas keagamaan.3® Ayat tersebut juga
memberikan ruang bagi perdamaian melalui syarat bertobat, menunaikan salat,
dan berhenti memusuhi, yang menunjukkan bahwa tujuan utamanya bukan
pemusnahan, tetapi pemulihan tatanan sosial yang stabil dan adil. Secara historis,
ayat ini turun setelah Fathu Makkah dan menjelang Perang Tabuk, ketika sebagian
kelompok masih melanggar perjanjian meskipun kondisi politik umat Islam
sudah stabil. Karena itu, instruksi perang hanya ditujukan kepada kelompok yang
nyata-nyata membahayakan keamanan, bukan kepada seluruh non-Muslim,
sehingga konteksnya bersifat sangat spesifik.3* Dengan demikian, QS. at-Taubah
[9]: 5 sebenarnya menghadirkan pesan toleransi yang berbasis pada keadilan,
yakni kekerasan yang dibatasi secara ketat, perdamaian diutamakan, dan
keselamatan dan juga kebebasan diberikan kepada siapa pun yang tidak lagi
melakukan pengkhianatan.

Dengan dasar moral tersebut, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa
kesan kekerasan dalam QS. at-Taubah [9]: 5 sebenarnya muncul karena konteks
khusus terkait pengkhianatan dan ancaman nyata, sehingga penerapannya tidak
bersifat umum atau tanpa batas. Penafsiran para mufassir klasik lebih
menonjolkan aspek hukum dan keamanan karena mereka hidup pada masa ketika
stabilitas politik dan sosial belum terjamin, dan tidak setabil sehingga dimensi etis
seperti toleransi tidak selalu tampak secara eksplisit.4 Perbedaan interpretasi
semacam ini menunjukkan bahwa tafsir sangat dipengaruhi oleh kebutuhan sosial
dan pendekatan metodologis yang berbeda pada setiap zaman.*! Temuan
penelitian ini menarik karena melalui pembacaan kontekstual modern, nilai etis

% Rahman, “Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition,” 1982, 5.

38 Ulummudin, “Tafsir Atas ‘Ayat Pedang’ Q.S. Al-Taubah (9): 5: Studi Komparatif
Penafsiran Sayyid Qutub Dan Rasyid Ridha,” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al- Qur’ an dan Tafsir 1, no.
9 (2022): 230.

3 Khotimah Suryani, “Menelaah Tafsir Surah At-Taubah,” Dar El-llmi: Jurnal Studi
Keagamaan, Pendidikan, dan Humaniora 4, no. 2 (2017): 77.

40 At-Tabari, “Tafsir Jami‘ al-Bayan, Jilid 14,” 133-37; Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 4, 97-
99.

41 Ahmad Soleh Sakni, “Model Pendekatan Tafsir Dalam Kajian Islam,” JIA 2, no. 2 (2013):
69-70.

172 of 176



Syarifah Zifa Putri Vol. 5, No. 2 (2025)

yang lebih universal seperti penghormatan terhadap perjanjian, keadilan, dan
penghentian kekerasan, dapat ditarik secara lebih jelas dari ayat ini. Hal ini
membuktikan bahwa makna al-Qur’an itu dapat berkembang secara konstruktif
seiring perkembangan zaman, pemikiran dan nilai kemanusiaan, tanpa
melepaskan dasar historisnya.

Tulisan ini berhasil menunjukkan bahwa QS. at-Taubah [9]: 5 ini
sebenarnya mengandung nilai-nilai perdamaian, khususnya toleransi yang
menjadi inti pesan moralnya. Penafsiran historis yang dominan selama ini
memang membuat ayat ini tampak menekankan aspek peperangan, sehingga sisi
universalnya kurang tergali. Namun melalui pendekatan double movement, ayat ini
dapat dipahami secara lebih menyeluruh dengan lebih kontekstual,, yakni sebagai
respons situasional terhadap pengkhianatan sekaligus pembawa prinsip moral
universal yang masih relevan untuk diterapkan di masa kini. Pembacaan ulang
dengan pendekatan ini menegaskan bahwa ayat ini tidak dimaksudkan untuk
membenarkan kekerasan terhadap semua non-Muslim, tetapi untuk menjamin
keadilan, keamanan, dan perlindungan terhadap mereka yang mematuhi
perjanjian. Dengan demikian, penelitian ini menguatkan pandangan bahwa
penafsiran al-Qur’an bersifat dialogis dan terbuka, memungkinkan hadirnya
makna baru yang lebih sesuai dengan nilai kemanusiaan dan kebutuhan zaman.#2

Penelitian ini menguatkan penelitian-penelitian yang sudah ada
sebelumnya. Sebagaimana penelitian yang dilakukan oleh Moh. Sholeh, Saifir
Rohman menyimpulkan bahwa QS. at-Taubah [9]: 5 ini tidak bisa digunakan
untuk membenarkan tindakan intoleransi terhadap non-Muslim, demi menjaga
kerukunan antar umat beragama.*3 Sementara penelitian yang dilakukan oleh
Lina Aniqgoh ayat ini mengandung nilai moral bahwa perang dalam Islam itu
hanya boleh dilakukan secara reaktif dengan etika, dan sebagai jalan terakhir
untuk kebaikan umat manusia. 4 Sedangkan penelitian ini justru menemukan
makna baru dari QS. at-Taubah [9]: 5 yang menunjukkan pesan-pesan
kemanusiaan seperti toleransi, keadilan, dan perdamaian. Maka ayat ini juga
mendukung nilai-nilai damai yang menjadi inti dari ajaran Islam itu sendiri.

Berdasarkan hasil penelitian ini, terdapat peluang besar yang bisa menjadi
dasar untuk mengubah cara pandang terhadap ayat-ayat al-Qur’an yang selama
ini dianggap keras atau mengandung kekerasan. Hal ini penting, karena jika ayat-
ayat tersebut dipahami dengan pendekatan yang lebih kontekstual dengan
menitikberatkan pada nilai toleransi, maka maknanya justru bisa dijadikan dasar
untuk membangun sikap saling menghargai antarumat beragama. Dengan begitu,
ayat seperti QS. at-Taubah [9] ini tidak lagi dipahami sebagai ajakan berkonflik,
melainkan sebagai bagian dari ajaran Islam yang membawa kedamaian dan

42 Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 1982, 5-9.

4 Moh Sholeh dan Saifir Rohman, “Pembacaan Ayat Perang: Qs. Al-Taubah [9]:5
Prespektif Ushul Figh,” 85.

4 Lina Aniqoh, “Reinterpretasi Ayat-ayat ‘Kekerasan: Upaya Membangun Islam
Moderat,” MAGHZA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 3, no. 1 (2018): 93-103.

173 of 176



Vol. 5, No. 2 (2025) Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut

menghormati perbedaan. Hal ini menjadi sangat relavan di masa sekarang, karena
masih banyak terjadi sikap intoleran dan konflik atas nama agama.*> Oleh karena
itu, pendekatan penafsiran yang terbuka dan berorientasi pada perdamaian
semacam ini dapat menjadi sarana untuk menciptakan hubungan yang lebih
rukun antar umat masyarakat yang beragam.

Conclusion

Pandangan bahwa QS. at-Taubah [9]: 5 tidak mengandung ajakan
kekerasan dibuktikan dalam penelitian ini dengan melihat konteks sejarah saat
ayat itu turun. Ayat ini sebenarnya ditujukan khusus kepada sekelompok musyrik
yang melanggar perjanjian damai, bukan untuk semua orang non-Muslim.
Dengan memahami latar belakang dan maksud ayat ini secara utuh, bisa terlihat
bahwa isi ayat justru menekankan keadilan, menghargai perjanjian, dan menjaga
perdamaian, jadi bukan menyebarkan kekerasan. Jadi, jika dipahami dengan cara
yang benar, ayat ini sejalan dengan nilai-nilai kemanusiaan dan toleransi dalam
Islam. Jika makna ini direlevansikan dengan konteks negara saat ini, misalnya
Indonesia saat ini, maka ayat ini tidak bisa dijadikan dasar untuk tindakan
intoleran terhadap umat agama lain. Sebaliknya, penafsiran yang kontekstual
seperti ini justru menguatkan prinsip-prinsip dalam Pancasila dan UUD 1945
yang menjunjung tinggi nilai toleransi, kebebasan beragama, serta hidup
berdampingan secara damai dalam bermasyarakat.

Tulisan ini dibatasi hanya pada analisis QS. at-Taubah [9]: 5, khususnya
dalam konteks historis turunnya ayat dan penggunaan istilah atau diksi-diksi
dalam ayat ini dengan pendekatan hermeneutika double movement Fazlur Rahman.
Batasan ini disebabkan karena tujuan utama penelitian adalah menemukan pesan
toleransi dari ayat tersebut, bukan membahas seluruh isi surat At-Taubah atau
semua ayat perang dalam al-Qur’an. Selain itu, karena keterbatasan waktu,
sumber, dan ruang lingkup kajian, tulisan ini tidak mendalami hukum Islam
secara detail dan tidak membandingkan semua tafsir yang ada. Fokus tulisan ini
adalah pada penafsiran ulang yang lebih relevan dengan nilai-nilai kemanusiaan
di masa kini.

References

Abt Mansur al-Maturidi. “Ta’ wilat Ahl al-Sunnah.” CD al-Maktabah al-Syamilah,
Global Islamic Software, n.d.

Al-Dimashqi, Al-Hafiz Ibn Kasir. Tafsir Ibn Kathir. Bairut: Dar al-Kutub IImiyah,
2006.

Al-Asfahani, Al-Raghib. Mufradat Alfaz al-Qur’an, tahqiq Safwan ‘Adnan
Dawadi. Dimashg-Bayrat: Dar al-Qalam-al-Dar al-Shamiyyah, 2009.

4% Nasrun Nurhakim, Muhamad Irfan Adriansyah, Dan Dinnie Anggraeni Dewi,
“Intoleransi Antar Umat Beragama Di Indonesia,” MARAS: Jurnal Penelitian Multidisiplin 2, No. 1
(2024): 50-61

174 of 176



Syarifah Zifa Putri Vol. 5, No. 2 (2025)

An- Nasafi, Abu al-Barakat’ Abd Allah ibn Ahmad. “Madarik al-Tanzil wa-
Haqa'iq al-Ta'wil.” CD al-Maktabah al-Syamilah, Global Islamic Software,
n.d.

Al-Qurtubi. al-Jami " li-Ahkam al-Qur an,, Juz 8. Bayrat: Dar al-Kutub al-'Tlmiyyah,
2006.

Az-Zamakhsyari. al-Kashshaf ‘an Haqa'iq al-Tanzil wa- "Uyun al-Agawil fi Wujiith al-
Ta wil, jil. 1. Bayrat: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, n.d.

Al-Zarkasyi, ‘Abd al-Rahman ibn Abi Bakr. al-Burhan fi ‘Ulim al-Qur’an, Juz 2.
Beirut: Dar al-Ma ‘rifah, n.d.

Andrian, Brillian Fikhra. “Qitdl dan Relevansinya Terhadap Radikalisme
Penafsiran Ibn Taimiyyah Terhadap Q.S At-Taubah Ayat 5 dan 29.” Syariati:
Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hukum 8, no. 1 (2022): 13-26.

Aniqoh, Lina. “Reinterpretasi Ayat-ayat ‘Kekerasan: Upaya Membangun Islam
Moderat.” MAGHZA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 3, no. 1 (2018): 93-103.

Al-Suyuti, Imam. Asbab al-Nuzil (Sebab-Sebab Turunnya Ayat Al-Qur’an). Diedit
oleh Aba Fira. Cet. 1. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2014.

At-Tabarl. “Tafsir Jami" al-Bayan, Jilid 14.” CD al-Maktabah al-Syamilah, Global
Islamic Software, 2018.

George F. Nafziger, Mark W. Walton. Islam at War: A History. Westport: Praeger,
2003.

Hamka. Tafsir Al-Azhar, Jilid 4. Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, n.d.

Haykal, Muhammad Husayn. The Life of Muhammad, terj. Isma’il Raji al-Farugqi, bab
“Campaign of Tabuk and the Death of Ibrahim". Indianapolis: American Trust
Publications, 1976.

Kastr, Ibn. Tafsir Ibn Kasir, [ilid 4. Bogor: Pustaka Imam al-Shafi ‘i, 2003.

Mangzur, Ibn. Lisan al-"Arab, juz 11. Bayrat: Dar Sadir, 1990.

Moh Sholeh, dan Saifir Rohman. “Pembacaan Ayat Perang: Qs. Al-Taubah [9]:5
Prespektif Ushul Figh.” Journal of Islamic Education Studies 2, no. 2 (2024): 85-
94.

Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi. “Tafsir al-Sha‘rawi.” CD al-Maktabah al-
Syamilah, Global Islamic Software, n.d.

Nasir al-Din al-Baydawi. “ Anwar al-Tanzil wa-Asrar al-Ta'wil.” CD al-Maktabah
al-Syamilah, Global Islamic Software, n.d.

Nasir Hassan Wani, Areesha Azhar. “Economic Transformation in the Early
Islamic State: Insights from the Leadership of Prophet Muhammad
(PBUH).” International Journal of Scientific Development and Research (I[SDR)
8, no. 12 (2023).

Nurhakim, Nasrun, Muhamad Irfan Adriansyah, dan Dinnie Anggraeni Dewi.
“Intoleransi Antar Umat Beragama di Indonesia.” MARAS: Jurnal Penelitian
Multidisiplin 2, no. 1 (2024): 50-61.

Rahman, Fazlur. “Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual
Tradition.” Chichago: University of Chicago Press., 1980.

Rahman, Fazlur. “Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual

175 of 176



Vol. 5, No. 2 (2025) Dari Penafsiran yang Keras ke Lembut

Tradition.” Chichago: University of Chicago Press, 1982.

Sakni, Ahmad Soleh. “Model Pendekatan Tafsir Dalam Kajian Islam.” JIA 2, no. 2
(2013).

Setiabudi, Widya, Caroline Paskarina, dan Hery Wibowo. “Intoleransi Di Tengah
Toleransi  Kehidupan  Beragama  Generasi Muda  Indonesia.”
SOSIOGLOBAL :Jurnal Pemikirandan Penelitian Sosiologi 7, no. 1 (2022).

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, jil. 5.
Ciputat: Lentera Hati, 2002.

Siti Khairunnisa, Lukman Zain, Anisatun Muthi’ah. “Penafsiran Ayat-Ayat
Pemicu Radikalisme Perspektif Ibnu Taimiyah dan Quraish Shihab: Telaah
QS al-Taubah (9): 5 dan 29.” Diya al-Afkar 4, no. 2 (2016).

Suryani, Khotimah. “Menelaah Tafsir Surah At-Taubah.” Dar El-Ilmi: Jurnal Studi
Keagamaan, Pendidikan, dan Humaniora 4, no. 2 (2017): 9-25.

Syauqi, Muhammad Labib. “Hermeneutika Double Movement Fazlur Rahman
Dan Signifikansinya Terhadap Penafsiran Kontekstual Al-Qur’an.” Rausyan
Fikr: Jurnal Ilmu Studi Ushuluddin dan Filsafat 18, no. 2 (2022): 189-215.

Tafsir al-Manar. “Sayyid Muhammad Rasyid Rida.” CD al-Maktabah al-Syamilah,
Global Islamic Software, n.d.

Tafsir al-Maraghi. “Ahmad Mustafa al-Maraghi.” CD al-Maktabah al-Syamilah,
Global Islamic Software, n.d.

Taftazani, Tubagus Syafiq. “Mengurai Kontroversi Kafir: Konteks Historis dan
Linguistik QS. At-Taubah [9]: 5.” Contemporary Quran 2, no. 2 (2022): 133-46.

Ulummudin. “Tafsir Atas “‘Ayat Pedang” Q.S. Al-Taubah (9): 5: Studi Komparatif
Penafsiran Sayyid Qutub Dan Rasyid Ridha.” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-
Qur” an dan Tafsir 1, no. 9 (2022): 229-46.

Ulummudin. “Tafsir Kontemporer Atas ‘Ayat Perang’ Qs Al-taubah (9): 5-6:
Perspektif Hermeneutika Jorge Je Gracia.” Aglam: Journal of Islam and
Plurality 4, no. 2 (2019): 215-32.

Watt, W. Montgomery. Muhammad at Mecca. Oxford: Clarendon Press, 1953.

176 of 176



