
 

Contemporary Quran – ISSN: 2798-7108 (e); 2798-7248 (p) 
Vol.5 Nomor 2 (Juli-Desember 2025); hlm. 121-138; doi: 10.14421/cq.v5i1.7055 
https://ejournal.uin-suka.ac.id/ushuluddin/AJQH 
Article History: accepted: 10-12-2025; published: 27-12-2025 
 

 

 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike BY-NC-SA: This work is licensed under a Contemporary Quran Creative Commons Attribution-
NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/) which permits non-comercial use. If you remix, 

transform, or build upon the material, you must contributions under the same license as the original. 

 

 

Hudūd dalam Al-Qur’an: Pembacaan Ulang Hermeneutik atas 
Hukuman Seratus Cambukan dalam QS. An-Nūr [24]: 2-3 

 
 

Nisrina Tuhfatul Azizah1*, Naqiyah2  
1,2UIN Prof. K.H. Saiffudin Zuhri Purwokerto 

Email: nisrinatuhfatul@gmail.com 
 

*Corresponding author 

 
Abstract 
The Qur’ānic prescription of one-hundred lashes for fornication in QS. an-Nūr 24:2–3 has 
long provoked tension between classical Islamic jurisprudence and contemporary human-
rights norms. Existing commentary, dominated by fiqh-centric, atomistic readings, often 
neglects the socio-historical matrix that shaped the verse and, consequently, its moral 
telos. This study reinterprets the passage through Fazlur Rahman’s double-movement 
hermeneutic within a qualitative research design. Primary data comprise pre-Islamic 
records of flogging, early, medieval, and modern tafsīr, and statutory applications of 
ḥudūd; secondary data derive from recent scholarship on Islamic criminal law and 
international human-rights law. The first hermeneutic movement reconstructs the 
historical landscape of corporal punishment from Ancient Rome to early Madīnah, 
revealing the lash as a socially intelligible deterrent rather than a sacralised ritual. The 
second movement distils a universal moral ideal—social protection through deterrence—
and tests its compatibility with modern human-rights principles. Findings show that the 
ethical objective of an-Nūr 24:2–3 can be upheld today through non-violent, educational, 
and restorative measures that respect bodily integrity while preserving the Qur’ān’s 
preventive intent. The study thus offers a viable framework for reconciling Islamic 
normative authority with contemporary humanitarian standards. 

Keywords: An-Nūr; Hudūd; Contextualization 

 
Abstrak: 
Ketentuan seratus cambukan bagi pezina dalam QS. an-Nūr 24:2–3 kerap dipandang 
bertentangan dengan rezim Hak Asasi Manusia modern. Tafsir klasik yang berorientasi 
fikih cenderung memaknai ayat ini secara literal dan normatif, sehingga mengabaikan 
konteks historis serta tujuan etik yang lebih luas. Penelitian ini mereinterpretasi ayat 
tersebut melalui pendekatan hermeneutika gerak ganda Fazlur Rahman dalam kerangka 
riset kualitatif. Data primer meliputi catatan hukum cambuk pra-Islam, karya tafsir lintas 
periode, dan praktik penerapan ḥudūd; data sekunder bersumber dari studi mutakhir 
tentang hukum pidana Islam dan HAM internasional. Gerakan hermeneutik pertama 



 
 

Hudūd dalam al-Qur’an 
 

 

  
122 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 

menelusuri evolusi cambuk dari Romawi Kuno hingga Madinah, menampilkan hukuman 
ini sebagai instrumen pencegahan sosial, bukan ritus sakral. Gerakan kedua 
mengekstraksi ideal moral berupa proteksi masyarakat melalui efek jera, kemudian 
mengujinya dengan standar HAM kontemporer. Hasil penelitian memperlihatkan bahwa 
pesan etis An-Nūr 24:2–3 dapat diwujudkan melalui sanksi edukatif-restoratif yang 
menjaga integritas tubuh sekaligus mempertahankan fungsi preventif Qur’ani. Dengan 
demikian, studi ini menawarkan kerangka rekonsiliasi antara otoritas normatif Islam dan 
tuntutan kemanusiaan abad ke-21. 

Kata Kunci: An-Nūr; Hudūd; Kontekstualisasi 

 

Introduction  
Diskursus mengenai hukuman cambuk dalam QS. an-Nūr [24]: 2–3 telah 

menjadi perdebatan global karena dinilai bertentangan dengan prinsip-prinsip 
Hak Asasi Manusia. Selama ini, konsep ḥudūd—termasuk cambuk—umumnya 
dibahas dalam kerangka fikih, suatu pola yang sangat memengaruhi arah 
penelitian sekaligus persepsi publik. Dominasi pendekatan fikih-sentris tersebut 
juga tercermin dalam tafsir al-Qur’an yang kerap mengedepankan aspek legal 
formal tanpa menimbang dimensi kontekstual ayat-ayat yang mengatur hukuman 
cambuk..1 Tradisi penafsiran demikian, yang menitikberatkan analisis normatif-
yuridis, kemudian menjadi sasaran kritik para pemikir kontemporer. Fazlur 
Rahman, misalnya, menilai metode tafsir atomistik-literalistik cenderung 
memecah teks al-Qur’an menjadi sekadar produk hukum dan teologi, sehingga 
mengabaikan tujuan moral serta fungsi praktis ajaran wahyu.2 Sejalan dengan itu, 
Abdullah Saeed mengemukakan bahwa penafsiran yang bersifat literal 
menghasilkan kesimpulan yang tidak komprehensif dan kerap tidak selaras 
dengan gagasan, nilai, maupun konteks budaya masyarakat modern.3 
Kontekstualisasi atas pemahaman ayat hudud dalam QS. an-Nūr [24]: 2–3 
memerlukan pemahaman tidak hanya dalam dimensi teks tapi juga konteks.  

Eksplorasi makna dan signifikansi atas penerapan hudud yang melahirkan 
pemahaman kewajiban atas pelaksanannya telah menghegemoni dalam diskursus 
agama Islam. Pemahaman yang berpijak pada riwayat-riwayat yang telah 
ditransmisikan sejak kemunculan Islam awal tanpa  mempertimbangkan aspek 
sosio-historis memungkinkan untuk dipahami secara komprehensif yang elen 
vitalnya terletak dalam narasi-narasi yang dibangun oleh al-Qur’an. Aspek 
reinterpretasi dalam memaknai hudud, khususnya hukum cambuk, ditinggalkan 
oleh banyak peneliti. Pertama, pemaknaan ulang mengenai hudud yang dikaji 

 
1 Nur Rofiah dan Imam Nahe’i, The Study Of Law And Punishment In Islam The Ideal Concept of 

Hudūd and Its Practices (Jakarta: Komnas Perempuan, 2016), XII. 
2 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: The 

University of Chicago Press, 1982), 3. 
3 Abdullah Saeed, “Some reflections on the Contextualist approach to ethico-legal texts of the 

Quran*,” Bulletin of SOAS 71, no. 2 (2008): 237, https://doi.org/10.1017/S0041977X08000517. 



 
 
 
Nisrina Tuhfatul, Naqiyah 
 

 

 
123 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

secara tematis melalui al-Qur’an hanya menghasilkan pemahaman yang 
deskriptif4 dan arbiter5  tanpa landasan analitis yang memadai. Konstruksi 
tersebut lahir disebabkan kecenderungan peneliti pada narasi teks namun 
mengabaikan pembentukan sejarah yang melatarbelakangi turunnya Al-Qur’an. 
peneliti Kedua, ruang wacana hudud dalam ruang lingkup hukum Islam yang 
berupaya menggali dan melacak kembali signifikansi dari pelaksanaan hudud,6 
implikasi dari penerapan hudud,7 dan kontekstualisi pemahaman hudud yang 
sesuai dengan hukum Internasional dan HAM8 masih terbatas, sehingga dimensi 
sosio-historis al-Qur’an kerap terabaikan. Reinterpretsi atas ayat mengenai 
pelaksanaan hukum cambuk dengan mempertimbangkan aspek sosio-historis 
dari al-Qur’an diabaikan oleh para peneliti. 
 Penelitian ini bertujuan mereinterpretasi ayat-ayat ḥudūd yang secara 
spesifik memuat ketentuan seratus kali cambukan, dengan menerapkan 
pendekatan hermeneutis yang menimbang realitas sosio-historis sekaligus 
menjaga disiplin nomenklatur tafsir. Pembacaan semacam ini diharapkan tidak 
hanya menghindarkan reduksi parsial, tetapi juga menghasilkan penafsiran yang 
lebih relevan bagi konteks modern. Berangkat dari kritik atas kecenderungan 
tafsir atomistik-literalis dan problematika kontemporer, riset ini merumuskan dua 
pertanyaan pokok. Pertama, apa ideal moral yang hendak diwujudkan melalui 
pelaksanaan seratus cambukan sebagaimana diatur al-Qur’an? Kedua, bagaimana 
konsep itu dapat dikontekstualisasikan dengan norma hak asasi manusia masa 
kini? Pertanyaan pertama berfungsi menegaskan keterhubungan antara dinamika 
sejarah dan formulasi hukum agama, sedangkan pertanyaan kedua menawarkan 
kerangka penafsiran moral yang kompatibel dengan tuntutan era modern. 
 Kontekstualisasi tafsir al-Qur’an pada era kontemporer bertujuan 
menghadirkan makna yang lebih aplikatif dan bermakna bagi kehidupan modern. 
Telaah ulang terhadap ayat yang memuat ketentuan seratus kali cambukan, 
melalui pendekatan hermeneutik, tidak semata-mata menuntut kepatuhan literal 
pada teks atau tradisi tafsir, melainkan menelusuri makna asalnya dengan 
mempertimbangkan dimensi sejarah, kondisi sosio-historis, dan konfigurasi 

 
4 Fiddini Izaturahmi dkk., “Konsep Hudud dalam Al-Quran,” Jurnal Budi Pekerti Agama Islam 2, 

no. 1 (2024): 166–84, doi:https://doi.org/10.61132/jbpai.v2i1.78. 
5 Darsul S. Puyu, “Konsep Pidana Hudud Menurut Al-Quran Suatu Kajian Tafsir Tematik,” Al-

Daulah : Jurnal Hukum Pidana dan Ketatanegaraan 1, no. 1 (2012): 132–48, 

https://doi.org/10.24252/AD.V1I1.1468; Fiddini Izaturahmi dkk., “Konsep Hudud Dalam Al-Quran,” 

Jurnal Budi Pekerti Agama Islam 2, no. 1 (2024): 166–84, https://doi.org/10.61132/JBPAI.V2I1.78. 
6 Fazlur Rahman, “The Concept of Ḥadd in Islamic Law,” Islamic Studies, 1965, 237–51, 

https://www.jstor.org/stable/20832806. 
7 Rudolph Peters, “The Islamization of Criminal Law: A Comparative Analysis,” Die Welt des 

Islams 34, no. 2 (1994): 246–74, https://www.jstor.org/stable/1570932. 
8 Etim E Okon, “Hudud Punishments In Islamic Criminal Law,” European Scientific Journal 10, 

no. 14 (2014): 1857–7881. 



 
 

Hudūd dalam al-Qur’an 
 

 

  
124 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 

hukum pada saat pewahyuan. Pendekatan ini membuka ruang bagi penafsiran 
kontekstual yang lebih relevan dan dapat diimplementasikan pada masa kini.9 
Kalangan kontekstualis memandang al-Qur’an sebagai pedoman praktis yang 
penerapannya mesti disesuaikan dengan perubahan zaman, sepanjang prinsip-
prinsip dasar Islam tetap terjaga. Tolak ukur kontekstualisasi tersebut merujuk 
pada jarak temporal dan kultural antara realitas abad ketujuh Masehi—masa awal 
turunnya wahyu—dan kondisi masyarakat modern.10 Reinterpretasi ayat al-
Qur’an yang berpijak pada pemahaman pada masa pewahyuan dapat menjadi 
ukuran untuk meninjau validitas penafsiran yang relevan di masa sekarang. 
 Untuk menguji validitas argumen kontekstualisasi ayat tentang hukuman 
cambuk dalam QS. an-Nūr [24]: 2–3, penelitian ini menerapkan metode kualitatif 
dengan landasan teori hermeneutika gerak ganda (double movement) Fazlur 
Rahman. Pendekatan kualitatif dipilih karena mampu menangani data non-
kuantitatif berupa teks dan narasi historis. Model hermeneutik gerak ganda 
mengarahkan dua langkah dialektis: (1) bergerak dari persoalan kontemporer ke 
konteks pewahyuan untuk merekonstruksi makna historis, lalu (2) kembali ke 
masa kini guna merumuskan relevansi normatifnya. Data penelitian 
diklasifikasikan menjadi primer dan sekunder. Data primer mencakup rekam jejak 
historis praktik pencambukan serta karya tafsir yang membahas QS. an-Nūr [24]: 
2–3, sedangkan data sekunder berasal dari studi terdahulu yang sejalan dengan 
tema hudūd dan hak asasi manusia. Integrasi kedua jenis data ini memungkinkan 
penilaian kritis sekaligus kontekstual atas ketentuan seratus cambukan. 
 
Result and Discussion  
 
Hudūd: an Overview 

Hudūd, bentuk jamak dari hadd, secara etimologis memiliki arti ‘pemisah’ 
yang bertujuan sebagai pencegahan tercampurnya dua hal atau membatasi salah 
satunya agar tidak melampaui batas.11 Ibn Fāris (w. 395 H) dalam Maqāyīs al-
Lughah menyebutkan dua makna inti dari hadd yakni, sekat atau pencegahan 
pelanggaran dan ujung yang menunjukkan ketajaman sekaligus kekuatan, yang 
mana kata tersebut menunjukkan “hukuman” preventif bagi pelaku kejahatan.12 
Kata Hudūd juga digunakan dalam tradisi fikih. Al-Jazīrī (w. 1360 H) menjelaskan 
bahwa hadd dalam pandangan fuqahā’ adalah sanksi dengan kadar tertentu yang 
ditetapkan Allah sebagai hak Allah oleh karena itu, hakim wajib menegakkannya 

 
9 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: The 

University of Chicago Press, 1982). 
10 Abdullah Saeed, Reading the Qur’an in the Twenty-First Century (London: Routledge, 2013), 

https://doi.org/10.4324/9781315870922. 
11 Jamāl al-Dīn Ibn Manẓūr, Muḥammad ibn Mukarram ibn ʿAlī, Abū al-Faḍl, Lisān al-ʿArab, Vol. 

3 (Beirut: Dār Ṣādir, 1994), 140. 
12 ’Aḥmad bin Fāris, Mu‘jam Maqāyīs al-Lughah, Vol. 2 (Dār al-Fikr, 1979), 4. 



 
 
 
Nisrina Tuhfatul, Naqiyah 
 

 

 
125 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

tanpa wewenangan memberi pengampunan.13 Ḥudūd memiliki penjelasan yang 
berbeda dalam al-Qur’an. Rahman menjelaskan bahwa ḥudūd dalam al-Qur’an 
merupakan Batasan moral-etis yang menandai apa yang baik dan buruk sekaligus 
dirancang untuk melindungi kemaslahatan manusia melalui deterensi dan 
pembinaan.14 Eksplorasi secara tematik dilakukan oleh Puyu yang menyebutkan 
bahwa ḥudūd dalam al-Qur’an lebih luas dari apa yang disajikan dalam hukum 
pidana Islam serta ḥudūd memiliki urgensi sebagai ketentuan ibadah kepada 
Tuhan agar manusia mencapai nilai ketakwaan.15 Syahrur menyebutkan, bahwa 
ḥudūd tidak hanya berhubungan dengan ancaman hukuman, tetapi berhubungan 
pula dengan kebebasan bertindak yang sesuai dengan batas-batas yang 
sebelumnya telah ditetapkan oleh Tuhan.16 Diskursus mengenai ḥudūd yang 
dijelaskan melalui al-Qur’an menekankan pada aspek kemanusiaan.  

Dalam tradisi tafsir, khususnya QS. an-Nūr [24]: 3, menunjukkan bahwa 
ayat tersebut berfungsi sebagai respon normatif terhadap kondisi sosial tertentu 
yang teridentifikasi secara jelas melalui jalur riwayat. Data primer yang 
dikemukakan al-Suyūṭī, berdasarkan riwayat an-Nasā’ī, mengindikasikan adanya 
kasus individual yang menjadi pemicu turunnya ayat, yaitu keinginan seorang 
sahabat untuk menikahi Ummu Mahzūl, seorang perempuan yang dikenal 
melakukan praktik zina secara berulang.17 Bukti tekstual ini diperkuat oleh al-
Wāḥidī yang menampilkan konteks struktural lebih luas melalui deskripsi 
ekonomi kaum Muhajirin di Madinah. Menurutnya, tekanan ekonomi mendorong 
sebagian dari mereka mempertimbangkan pernikahan dengan perempuan-
perempuan pelacur yang memiliki akses terhadap sumber daya finansial. Riwayat 
‘Ikrimah, yang turut ditransmisikan al-Wāḥidī, memperluas cakupan analisis 
dengan menunjukkan bahwa ayat ini tidak hanya berkaitan dengan kasus 
individual, tetapi merupakan tindakan korektif terhadap keberadaan institusi 
prostitusi yang mapan—dalam bentuk rumah-rumah al-mawākhīr—yang 
dikunjungi para pezina dan musyrik.18 Dari riwayat yang menjelaskan dapat 
disimpulkan bahwa QS. an-Nūr [24]: 3 hadir untuk mengatur ulang stabilitas 
moral komunitas Muslim awal sebagaimana dibutuhkan dalam fase transisi dari 
tatanan jahiliyah menuju etika Islam. 

 
13 ʿAbd al-Raḥmān ibn Muḥammad ʿAwaḍ al- Jazīrī, Al-Fiqh ʿalā al-Mażāhib al-Arbaʿah, Vol. 5 

(Beirut-Lebanon: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 2003), 5. 
14 Fazlur Rahman, “The Concept of Ḥadd in Islamic Law,” Islamic Research Institute, 

International Islamic University, Islamabad 4, no. 5 (1965): 237–51. 
15 Puyu, 145. 
16 Muḥammad Syaḥrūr, Al-Kitāb wa Al-Qur’ān (Damaskus: Ahali li an-Nasyr wa at-Tawzi’, 1992), 

447. 
17 Jalāl al-Dīn Al-Suyūṭī, Lubāb al-Nuqūl fī Asbāb al-Nuzūl (Beirut - Lebanon: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, t.t.). 
18 Abū al-Ḥasan ‘Alī bin Aḥmad bin Muḥammad bin ‘Alī Al-Wāḥidī, Asbāb Nuzūl al-Qur’ān (Dār 

al-Iṣlāḥal-Dammām, 1992). 



 
 

Hudūd dalam al-Qur’an 
 

 

  
126 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 

Kajian komparatif terhadap tafsir awal menunjukkan konsistensi 
hermeneutik dalam memaknai QS. an-Nūr [24]: 2–3, terutama dalam dua aspek 
metodologis: penegasan terhadap ḥudūd sebagai ketetapan legal yang bersifat 
ta‘abbudī dan identifikasi larangan pernikahan dengan pezina sebagai 
mekanisme pencegah kerusakan moral. Sulaymān (w. 150 H) menafsirkan ayat 
kedua dengan menjelaskan secara deskriptif-prosedural tata cara pelaksanaan 
hukuman cambuk, sehingga teks dipahami tidak hanya sebagai norma umum, 
tetapi juga sebagai pedoman operasional.19 Al-Sawrī (w. 161 H) mengembangkan 
pendekatan normatif dengan menekankan bahwa rasa belas kasihan yang 
mencegah penerapan hukuman merupakan bentuk pelanggaran terhadap ḥudūd 
Allāh, menunjukkan bahwa otoritas hukum dianggap inheren dalam teks.20 
Sementara itu, al-Ṭabarī (w. 310 H) mengonstruksi pembacaan yang lebih 
linguistik terhadap ayat ketiga dengan menafsirkan lafaz nikāḥ sebagai jima‘, 
sehingga ia menolak interpretasi bahwa ayat tersebut merupakan larangan 
terhadap pernikahan dengan perempuan muslimah yang suci.21 Al-Zamakhsyarī 
(w. 538 H) memperkuat pendekatan tersebut melalui argumen etis bahwa 
hubungan sesama pelaku fasik merupakan kecenderungan yang bersifat alami.22 
Konsistensi metodologis ini menunjukkan bahwa tafsir awal dan abad 
pertengahan membangun kerangka interpretatif yang menggabungkan analisis 
kebahasaan, normativitas hukum, dan rasionalitas etis dalam memahami ayat 
tersebut. 

Tradisi tafsir kontemporer mempertahankan struktur argumentasi klasik, 
tetapi memperluas pendekatan metodologis melalui integrasi perspektif etis-
sosiologis dalam menganalisis QS. an-Nūr [24]: 2–3. Al-Marāghī (w. 1364 H), 
misalnya, memisahkan secara sistematis dimensi legal dan eskatologis dari sanksi 
zina, sehingga ḥudūd dipahami bukan sekadar sebagai instrumen pemidanaan, 
melainkan juga sebagai mekanisme pembentukan perilaku kolektif melalui 
pelaksanaan publik.23 ‘Alī al-Ṣābūnī (w. 1442 H) melanjutkan tradisi normatif ini 
dengan mengafirmasi pengharaman menikahi pezina berdasarkan mudarat sosial 
yang ditimbulkannya, memperlihatkan pendekatan maqāṣidī yang menempatkan 
kemaslahatan sebagai rasionalitas hukum.24 Ibn ‘Āshūr (w. 1293) kemudian 

 
19 Abū al-Ḥasan Muqātil ibn Sulaymān, Tafsīr Muqātil ibn Sulaymān, vol. 3 (Beirut: Dār Iḥyāʾ al-

Turāṣ, 2011). 
20 Abū ‘Abd Allāh Sufyān ibn Sa‘īd ibn Masrūq Al-Sawrī, Tafsīr al-Sawrī (Beirut-Lebanon: Dār 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983). 
21 Abū Ja‘far Al-Ṭabarī, Jāmi’ al-Bayān fī Ta’wīl al-Qur’ān, vol. 19 (Lebanon: Mu’assasah al-

Risālah, 2000). 
22 Abū al-Qāsim Maḥmūd ibn ‘Amr ibn Aḥmad Al-Zamakhsyarī, Al-Kasyāf ‘an Ḥaqā’iq 

Ghawāmiḍ al-Tanzīl, vol. 3 (Beirut: Dār al-Kitāb al-‘Arabī, 1986). 
23 Aḥmad ibn Muṣṭafā Al-Marāghī, Tafsīr Al-Marāghī, vol. 18, vol. 18 (Mesir: Sharikat Maktabat 

wa Maṭba‘at Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī wa Awlāduh bi-Miṣr, 1946). 
24 Muḥammad ‘Alī Al-Ṣābūnī, Ṣafwat Al-Tafāsīr, vol. 2 (Kairo: Dār al-Ṣābūnī li al-Ṭibā‘ah wa al-

Nashr wa al-Tawzī‘, 1997). 



 
 
 
Nisrina Tuhfatul, Naqiyah 
 

 

 
127 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

memberikan kontribusi metodologis yang signifikan dengan menekankan bahwa 
ḥudūd berfungsi sebagai instrumen komunikasi sosial, di mana kehadiran saksi 
publik menciptakan difusi norma moral melalui proses edukatif.25 Dalam 
kerangka ini, larangan menikahi pezina dipahami bukan semata-mata sebagai 
ketentuan legal, tetapi sebagai langkah preventif untuk menghindarkan 
masyarakat Muslim yang baru keluar dari struktur jahiliyah dari kemungkinan 
regresi moral.  

Diskursus mengenai ḥudūd menuai polemik di era kontemporer. Ḥudūd 
mendapat sorotan disebabkan persinggungannya secara langsung dengan Hak 
Asasi Manusia (HAM) internasional. Gabrie, dalam disertasinya Reforming Hudud 
Ordiances to Reconsile Islamic Criminal Law with International Human Right Law, 
mengidentifikasi beberapa pasal yang menjelaskan polemik ḥudūd dengan 
HAM.26 Pertama, prosedur eksekusi seperti rajam, amputasi, dan cambuk 
dianggap sebagai perlakuan kejam, tidak manusiawi, dan merendahkan martabat 
menurut Pasal 5 DUHAM,27 Pasal 7 ICCPR,28 serta Pasal 1(1) dan 16(1) CAT.29  

 
25 Muḥammad al-Ṭāhir ibn Muḥammad ibn Muḥammad al-Ṭāhir ibn ‘Āshūr, Al-Taḥrīr wa al-

Tanwīr, vol. 18 (Tunisia: Al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nasyr, 1984). 
26 Mark A. Gabriel, “Reforming Hudud Ordinances To Reconcile Islamic Criminal Law With 

International Human Rights Law” (Disertasi, University of Cape Town, 2016), 68–72. 
27 Pasal 5 Duham berisikan tidak seorang pun boleh disiksa atau diperlakukan secara kejam, 

memperoleh perlakuan atau dihukum secara tidak manusiawi atau direndahkan martabatnya. DUHAM, 

“Universal Declaration of Human Rights,” United Nations Information Centre, Indonesia, diakses 25 April 

2025, https://www.ohchr.org/en/human-rights/universal-declaration/translations/indonesian. 
28 Pasal 7 ICPPR berisikan Tidak seorang pun boleh mengalami penyiksaan atau perlakuan atau 

hukuman yang kejam, tidak manusiawi, atau merendahkan martabat. Secara khusus, tidak seorang pun dapat 

dijadikan sasaran eksperimen medis atau ilmiah tanpa persetujuannya. ICCPR, “The International Covenant 

on Civil and Political Rights,” General Assembly resolution 2200A (XXI), 1966, 

https://www.ohchr.org/en/instruments-mechanisms/instruments/international-covenant-civil-and-political-

rights. 
29 Pasal 1 1. Untuk tujuan Konvensi ini, istilah “penyiksaan” berarti setiap perbuatan yang 

menimbulkan rasa sakit atau penderitaan yang hebat, baik jasmani maupun rohani, yang dengan sengaja 

ditimpakan kepada seseorang dengan tujuan untuk memperoleh keterangan atau pengakuan dari orang 

tersebut atau orang ketiga, menghukumnya atas suatu perbuatan yang telah dilakukannya atau yang diduga 

telah dilakukannya, atau mengintimidasi atau memaksanya atau orang ketiga, atau dengan alasan apapun 

yang didasarkan pada diskriminasi dalam bentuk apapun, ketika rasa sakit atau penderitaan tersebut 

ditimbulkan oleh atau atas hasutan atau atas persetujuan atau dengan persetujuan orang ketiga, atau 

mengintimidasi atau memaksa dia atau orang ketiga, atau untuk alasan apa pun yang didasarkan pada 

diskriminasi dalam bentuk apa pun, ketika rasa sakit atau penderitaan tersebut ditimbulkan oleh atau atas 

hasutan atau dengan persetujuan atau persetujuan dari pejabat publik atau orang lain yang bertindak dalam 

kapasitas resmi. Hal ini tidak termasuk rasa sakit atau penderitaan yang timbul dari, melekat pada, atau 

sebagai akibat dari sanksi yang sah. Pasal 16 berisikan 1. Setiap Negara Pihak harus berusaha untuk 

mencegah di wilayah manapun di bawah yurisdiksinya tindakan-tindakan lain yang kejam, tidak manusiawi, 

atau merendahkan martabat manusia, yang tidak merupakan penyiksaan sebagaimana didefinisikan dalam 

pasal I, ketika tindakantindakan tersebut dilakukan oleh atau atas dorongan atau dengan persetujuan atau 

persetujuan dari pejabat publik atau orang lain yang bertindak dalam suatu kapasitas resmi. Secara khusus, 

kewajibankewajiban yang terkandung dalam pasal 10, 11, 12 dan 13 harus berlaku dengan penggantian 

rujukan pada penyiksaan dengan rujukan pada bentuk-bentuk lain dari perlakuan atau penghukuman yang 



 
 

Hudūd dalam al-Qur’an 
 

 

  
128 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 

Kedua, ḥudūd dituduh melanggengkan diskriminasi berbasis gender dan status 
sosial; ketiga, berpotensi mengekang kebebasan berpikir, berkeyakinan, dan 
beragama; keempat, memperkenankan hukuman mati; kelima, menghadirkan 
problem prosedural terkait fair trial; dan keenam, menimbulkan konflik 
kategorisasi antara tindak pidana individu dalam syariah dengan sistem HAM 
internasional. Polemik mengenai ḥudūd di era modern membuka ruang re-
evaluasi konstruktif tanpa mesti menegasikan otoritas teks suci. 
 
Sejarah Hukum Cambuk Masa Pra-Islam  
 Premis yang perlu disampaikan sebelum melakukan interpretasi ulang 
mengenai ḥudūd yang terdapat QS. An-Nūr [24]: 2-3 khususnya mengenai 
pencambukkan perlu dipahami secara historis. Pencambukan merupakan 
tindakan mencambuk tubuh manusia dengan menggunakan alat-alat lentur 
seperti cambuk atau “cat-o’-nine-tails”.30 Hukum cambuk atau hukuman cambuk 
sudah ada sejak peradaban kuno, tepatnya pada zaman Romawi, yang mana para 
budak dan tahanan sering dipukul dengan alat yang disebut dengan flagellum 
sebuah cambuk yang menjadi asal kata “flagellation” dan “flogging”.31 Cooper 
menjelaskan bahwa pencambukan tidak hanya sekadar hukuman karena juga 
berkaitan dengan disiplin dan erotisme, serta pernah diterapkan pula untuk 
tujuan medis.32 Meski demikian, tidak ada data empirik yang menjelaskan asal-
muasal sejak kapan hukuman cambuk dilaksanakan secara pasti.33 
 Buku Flagellation Among Different Nations menyebutkan bahwa penggunaan 
cambuk sendiri sudah dikenal sejak kalangan kaum Pagan Kuno. Penggunaan 
cambuk digunakan sebagai pengganti pedang oleh bangsa Scythia untuk 
menaklukkan para budak mereka dengan tujuan memberikan rasa takut akan 
cambukkan. Penggunaan cambuk ini juga dilakukan oleh bangsa Persia kuno, 
yang mana hukum cambuk dijatukan kepada para bangsawan kerajaan atas 

 
kejam, tidak manusiawi atau merendahkan martabat. CAT, “Convention against Torture and Other Cruel, 

Inhuman or Degrading Treatment or Punishment,” General Assembly resolution 39/46, 1984, 

https://www.ohchr.org/en/instruments-mechanisms/instruments/convention-against-torture-and-other-cruel-

inhuman-or-degrading. 
30 Peter J. Bräunlein, “Flagellation,” dalam A Comprehensive Encyclopedia of Beliefs and 

Practices, 2 ed. (Santa Barbara: ABC-CLIO, 2010), 1120. 
31 George Ryley Scott, The History of Corporal Punishment, The History of Corporal Punishment: 

A Survey of Flagellation in its Historical, Anthropological and Sociological Aspects (London: Senate, 

1996), 37; William M. Cooper, The History of The Rod, History of the Rod: Flagellation and the 

Flagellants in All Countries from the Earliest Period to the Present Time (Oxon: Routledge, 2009), 28, 

https://doi.org/10.4324/9781315828688. 
32 Cooper, The History of The Rod, 2. 
33 Scott, The History of Corporal Punishment, 37; Cooper, The History of The Rod, 28. 



 
 
 
Nisrina Tuhfatul, Naqiyah 
 

 

 
129 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

perintah raja.34 Praktik hukum cambuk di Romawi menetapkan flagellum35 dengan 
tujuan untuk memperoleh pengakuan, sebagai permulaan eksekusi, atau sebagai 
hukuman yang berdiri sendiri. Era Latin kuni, pencambukan dianggap sebagai 
hukuman ekstrim dan mengerikan yang menimbulkan rasa sakit yang luar biasa 
bahkan kerap menyebabkan mutilasi parah dan kematian. Di dalam sejarah kuno, 
budak menjadi objek yang dicambuk dan diperlihatkan di tempat umum.36 
 Wacana mengenai pelaksanaan hukum cambuk dalam sejarah agama-
agama ibrahamik, dapat ditelusuri mulai dari agama Yahudi. Pelaksanaan hukum 
cambuk dalam tradisi Yahudi kuno, dalam konteks peradilan, telah berkembang 
antara abad ke-2 SM hingga abad ke-5 M. Catatan awal mengenai hal tersebut 
muncul dalam kitab “Keluaran” pasal 5, yang berisikan penulis suci memberi 
tahukan bahwa Firaun mencambuk bangsa Israel. Firaun menuntut mereka untuk 
bisa mengumpulkan sejumlah batu bata setiap hari, jika jumlah yang ditentukan 
tidak terpenhi maka para mandor akan dipukuli.37 Aktualisasi hukum cambuk 
muncul secara eksplisit dalam hukum Taurat pada bab Imamat dan Ulangan yang 
menegaskan bahwa perzinahan sebagai dosa dan dianggap sebagai kejahatan 
yang layak untuk dihukum mati.38 Tradisi yurisprudensi Yahudi kuno, hukuman 
cambuk dijatuhkan oleh pengadilan tingkat rendah (Beth Din) untuk pelanggaran 
ringan; sistem hukumnya membedakan antara kematian yang terjadi secara tidak 
sengaja (fortuitous) dan karena kelalaian (accidental) dalam pelaksanaan cambuk, 
di mana pelaksana dapat dikenai sanksi; serta keseluruhan prosedur dilandasi 
oleh prinsip keadilan yang etis dan humanis, dengan orientasi pada efek preventif, 
bukan pembalasan.39 
 Agama Abrahamik selanjutnya adalah kristen yang juga memiliki tradisi 
hukum cambuk. Tradisi Katolik Roma mencerminkan keterhbungan antara 
warsian hukum Romawi dan praktik asketik Kristen awal, di mana kekuasaan, 
hukuman fisik, dan konstruksi spiritualitas saling terkait erat. Sejak masa Kaisar 
Kristen awal, cambuk menjadi instrumen legal dan spiritual yang terlembaga, 

 
34 Jacques Boileau, Flagellation Among Different Nations (New York: Medical publishing co., 

1903), 7–8, https://catalog.hathitrust.org/Record/001745003/Cite. 
35 Yang disebut “flagrum” atau “flagellum” adalah cambuk pendek yang terbuat dari dua atau tiga 

tali kulit (kulit sapi) yang diikat pada sebuah pegangan. Tali-tali kulit tersebut diikat dengan sejumlah 

potongan logam kecil, biasanya seng dan besi, yang dipasang pada jarak tertentu. Pencambukan dengan alat 

ini akan dengan cepat mengelupaskan kulit. Bible History, “The Roman Scourge,” Bible History Maps, 

Images, Archeology, t.t. 
36 Bräunlein, “Flagellation,” 1120. 
37 Cooper, The History of The Rod, 39. 
38 Hilary Lipka, “Women, Children, Slaves, and Foreigners,” dalam The Oxford Handbook of 

Biblical Law (Oxford University Press, 2019), 59, https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199392667.013.7. 
39 Samuel Hirshberg, “Jurisprudence Among the Ancient Jews,” Marquette Law Review 11, no. 1 

(1926): 26–30, 

https://scholarship.law.marquette.edu/mulrAvailableat:https://scholarship.law.marquette.edu/mulr/vol11/iss

1/3. 



 
 

Hudūd dalam al-Qur’an 
 

 

  
130 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 

terlebih di lingkungan monastik sebagaimana diatur oleh Benediktus dari Nursia 
yang menekankan pencambukan terhadap pribadi yang keras kepala sebagai 
bagian dari pembentukan ketaatan sukarela.40 Cooper mencatat praktik kekerasan 
terhadap budak perempuan dalam masyarakat Romawi, terutama oleh para 
wanita bangsawan, yang kerap menyalahgunakan kekuasaan mereka untuk 
mencambuk budak hanya karena alasan sepele atau sebagai pelampiasan emosi. 
Kekejaman tersebut mencapai titik kritis sehingga gereja harus turun tangan 
melalui Konsili Elvira, yang dalam kanon kelimanya menetapkan sanksi 
ekskomunikasi bagi nyonya yang menyebabkan kematian budaknya akibat 
pencambukan, baik secara sengaja maupun tidak.41 Aktualisasi hukum cambuk 
dalam ajaran agama Kristen berakar dari tradisi Katolik Roma yang hingga kini 
masih diterapkan.42 
 

Analisis Hermeneutis atas QS. An-Nūr [24]: 2-3  
Pada bagian awal ini, peneliti berupaya menelusuri hubungan antara 

konteks sejarah yang melingkupi turunnya al-Qur’an dengan kemunculan konsep 
ḥudūd sebagai bentuk konsekuensi hukum dalam kerangka syariat. Analisis ini 
dimaksudkan untuk mengidentifikasi sejauh mana dinamika sosial, politik, dan 
moral pada masa pewahyuan berkontribusi terhadap pembentukan norma-norma 
hukuman yang terkodifikasi dalam teks suci. Dalam kaitan tersebut, QS. an-Nūr 
[24]: 2–3 menjadi landasan utama kajian karena ayat-ayat tersebut memuat 
ketentuan eksplisit mengenai sanksi terhadap pelaku zina serta larangan 
pernikahan dengan pezina, yang keduanya sering dirujuk sebagai bagian integral 
dari ḥudūd. Adapun redaksi QS. an-Nūr [24]: 2–3 adalah sebagai berikut: 
  
No. Surah Terjemah 

نْهُمَا   .1 م ِ وَاحِدٍ  كُلَّ  فَاجْلِدُوْا  انيِْ  وَالزَّ انِيَةُ  الَزَّ
فِيْ دِيْنِ   لََ تأَخُْذْكُمْ بهِِمَا رَأفَْةٌ  وَّ جَلْدَةٍ  مِائةََ 
الَْخِرِ   وَالْيَوْمِ   ِ بِاللّ  تؤُْمِنوُْنَ  كُنْتمُْ  اِنْ   ِ اللّ 

نَ الْمُؤْمِنيِْنَ   وَلْيشَْهَدْ عَذاَبهَُمَا طَاىِٕفَةٌ م ِ

Penzina perempuan dan penzina laki-
laki, deralah masing-masing dari 
keduanya seratus kali dan janganlah 
rasa belas kasihan kepada keduanya 
mencegah kamu untuk 
(melaksanakan) agama (hukum) Allah 
jika kamu beriman kepada Allah dan 
hari Akhir. Hendaklah (pelaksanaan) 
hukuman atas mereka disaksikan oleh 
sebagian orang-orang mukmin. QS. 
An-Nūr [24]: 2 

 
40 Bräunlein, “Flagellation,” 1120–21. 
41 Cooper, The History of The Rod, 48–49. 
42 Bräunlein, “Flagellation,” 1120. 



 
 
 
Nisrina Tuhfatul, Naqiyah 
 

 

 
131 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

انِيْ لََ يَنْكِحُ الَِ  زَانِيَةً اوَْ مُشْرِكَةً   .2 الَزَّ
انِيَةُ لََ يَنْكِحُهَآ الََِّ زَانٍ اوَْ مُشْرِكٌ   الزَّ وَّ

مَ ذلِكَ عَلىَ الْمُؤْمِنيِْنَ   وَحُر ِ
 

Penzina laki-laki tidak pantas 
menikah, kecuali dengan penzina 
perempuan atau dengan perempuan 
musyrik dan pezina perempuan tidak 
pantas menikah, kecuali dengan 
pezina laki-laki atau dengan laki-laki 
musyrik. Yang demikian itu 
diharamkan bagi orang-orang 
mukmin. QS. An-Nūr [24]: 3 

 
Proses reinterpretasi terhadap QS. an-Nūr [24]: 2-3 menggunakan hermeneutika 
double movment (gerakan ganda) Rahman. Dua pergerakan yang dimaksud adalah 
dari situasi masa kini ke masa Al-Qur’an, kemudian kembali ke masa kini.43 
Fenomena hukum cambuk di masa kini masih diterapkan di beberapa negara di 
antaranya Singapura, Brunei, Malaysia, Indonesia (Aceh), dan beberapa negara-
negara lainnya.44 Penerapan hukum cambuk, baik dari pelaksanaan dan 
penggunaan alat yang digunakan, mendapat sorotan di era kontemporer kini. 
Sorotan atas pelaksanaan hukuman tersebut disebabkan oleh adanya pelanggaran 
nilai-nilai kemanusiaan.45 Tidak hanya itu saja, pada pelaksanaannya, hukuman 
cambuk yang disaksikan secara umum, dapat memberikan dampak negatif bagi 
pelaku yang nantinya akan mengalami stigmatisasi yang berkepanjangan setelah 
pelaksanaan hukum cambuk.46  
 Masih dalam ruang wacana gerakan pertama yang perlu melakukan 
pemeriksaan terhadap konteks langsung dari wahyu untuk memahami ayat-ayat 
al-Qur’an terutama ihwal yang berhubungan dengan masalah sosial-hukum, 
dalam konteks sejarah dan budaya saat ayat tersebut diturunkan, sehingga 
original intention atau maksud asli di balik pesan tersebut dapat dipahami.47 
Diskursus mengenai hudud bagi pezina yang terdapat dalam QS. an-Nūr [24] 
secara sepakat para mufasir mengategorikannya sebagai Madaniah.48 Indikasi 

 
43 Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 5. 
44 Harsh Mahaseth dan Shifa Qureshi, “The Legality of Caning In Singapore,” UUM Journal of 

Legal Studies 13, no. 2 (2022): 52, https://doi.org/10.32890/uumjls2022.13.2.3. 
45 Gabriel, “Reforming Hudud Ordinances To Reconcile Islamic Criminal Law With International 

Human Rights Law,” 68–72. 
46 Edward M.L. Panjaitan dan Hillary Tjandra, “The Practice Of Public Flogging In The 

Perspective Of International Human Rights  In Nanggroe Aceh Darussalam Indonesia,” Jurnal Hukum dan 

Peradilan 11, no. 1 (2022): 98, https://doi.org/10.25216/JHP.11.1.2022.93-108. 
47 Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 6. 
48 Abū Muḥammad al-Ḥusayn ibn Mas‘ūd al- Baghawī, Ma‘ālim al-Tanzīl fī Tafsīr al-Qur’ān 

(Tafsīr al-Baghawī), vol. 6 (Dār Ṭaybah li al-Nashr wa al-Tawzī‘, 1997), 7; ‘Abd Allāh ibn Aḥmad ibn 

Maḥmūd Ḥāfiẓ al-Dīn al- Nasafī, Tafsīr al-Nasafī (Madārik al-Tanzīl wa Ḥaqā’iq al-Ta’wīl), vol. 2 

(Beirut: Dār al-Kalim al-Ṭayyib, 1998), 486. 



 
 

Hudūd dalam al-Qur’an 
 

 

  
132 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 

yang penting untuk dicermati adalah sebab turunnya ayat ketiga dari QS. an-Nūr 
[24] yang turun ketika posisi hijrahnya umat Islam dari Mekkah menuju ke 
Madinah. Salah satu karakteristik dari ayat-ayat al-Qur’an yang turun setelah 
hijrah adalah dimulainya pembahasan mengenai ketetapan-ketetapan hukum 
dalam ajaran agama Islam.49 Penetapan hukum seperi hukum cambuk sebagai 
hadd zina menjadi salah satu produk hukum awal dari agama Islam berdasarkan 
literatur sejarah turunnya al-Qur’an.  
 Narasi hukuman yang terdapat dalam al-Qur’an seperti hukum cambuk 
jika ditelaah lebih mendalam, dipengaruhi oleh tradisi hukuman yang telah 
muncul pada masa pra Islam. Masa seperti Romawi kuno, Persia kuno, dan agama 
Abrahamik mengadopsi hukuman cambuk sebagai bentuk hukuman kepada 
budak meski dengan berbagai alasan dalam penerapannya. Contohnya, dalam 
tradisi Yahudi hukuman cambuk diterapkan sebagai bentuk hukuman kepada 
budak jika tidak memenuhi keinginan penguasa.50 Nomenklatur mengenai 
hukuman cambuk dalam tradisi Kristen bahkan menyebutkan bahwa hukuman 
cambuk kerap diterapkan oleh penguasa untuk menunjukkan kesewenang-
wenangannya terhadap budaknya.51 Dalam situasi seperi itu, pengadopsian 
hukum cambuk sebagai bentuk hukuman yang disampaikan Tuhan melalui al-
Qur’an merupakan hal wajar.52 Oleh karena itu, penerapan hukum yang telah ada 
sebelumnya merupakan bentuk yang wajar dengan tujuan menjaga stablitas sosial 
yang telah berkembang pada masa sebelum al-Qur’an muncul.53  
 Bentuk hukuman yang terdapat dalam al-Qur’an yang berkaitan dengan 
hukum cambuk bagi pelaku zina disebutkan dalam QS. An-Nūr [24] 2-3. Pada ayat 
kedua disebutkan bahwa pelaku zina baik laki-laki atau pun perempuan akan 
didera seratus kali dan dilaksanakan di tempat yang bisa disaksikan oleh orang 
lain. Ayat ketiga dari QS. an-Nūr [24] menyebutkan larangan bagi orang mukmin 
dilarang untuk menikahi pezina. Pelaksanaan hudud yang berupa seratus kali 
cambukan pada ayat kedua dari beberapa literatur tafsir yang telah disebutkan 
secara sepakat bahwa wajib melaksanakan seratus kali cambukan kepada 
penzina.54 Misalnya, menurut Sulaymān, dalam penafsirannya terhadap QS. an-
Nūr [24]:2, disebutkan bahwa laki-laki pezina dikenai hukuman cambuk yang 

 
49 Zafar Ishaq Ansari, “The Contribution Of The Qurʾān And The Prophet To The Development 

Of Islamic ‘Fiqh,’” Journal of Islamic Studies 3, no. 2 (1992): 159, http://www.jstor.org/stable/26195574.; 

Asifa Quraishi-Landes, “Interpreting the Qur’an and the Constitution: Similarities in the Use of Text, 

Tradition, and Reason in Islamic and American Jurisprudence,” Cardozo Law Review 28, no. 1 (2007): 90, 

https://doi.org/10.2139/SSRN.963142. 
50 Cooper, The History of The Rod, 32. 
51 Bräunlein, 1120. 
52 Abdullah Saeed dan Ali Akbar, “Contextualist Approaches and the Interpretation of the 

Qur’ān,” Religions 2021 12, no. 7 (2021): 533, https://doi.org/10.3390/REL12070527. 
53 Saeed dan Akbar, 538. 
54 Sulaymān, Tafsīr Muqātil ibn Sulaymān, 3:182; Zamakhsyarī, Al-Kashshāf ‘an Ḥaqā’iq 

Ghawāmiḍ al-Tanzīl, 3:211; Marāghī, Tafsīr al-Marāghī, 18:67–70. 



 
 
 
Nisrina Tuhfatul, Naqiyah 
 

 

 
133 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

diarahkan langsung ke kulitnya dalam keadaan mengenakan sarung, sementara 
perempuan pezina dicambuk dalam posisi duduk dengan tetap memakai 
gamisnya. Ketentuan ini termasuk dalam kategori ḥudūd Allāh, yakni batasan dan 
ketetapan hukum dari Allah yang berfungsi sebagai pengingat dan peringatan 
bagi umat.55 
 
Kontekstualisasi Hudud di Era Kontemporer 
 Pembahasan mengenai hudud dalam konteks kontemporer meniscayakan 
upaya penelusuran historis terhadap kondisi sosial yang melatarbelakangi 
lahirnya ketetapan hukum tersebut dalam Al-Qur’an. Ketentuan zina dalam QS. 
an-Nūr [24]: 2–3, apabila dibaca melalui pendekatan historis-kontekstual, 
menunjukkan bahwa hukuman cambuk bukan merupakan tujuan akhir dari 
syariat, melainkan konsekuensi logis atas tindakan yang dipandang melanggar 
integritas moral, struktur sosial, serta stabilitas keluarga. Praktik hubungan 
seksual tanpa pernikahan merupakan bagian dari kultur pra-Islam yang—
sebagaimana ditunjukkan ayat ketiga—dilestarikan oleh kelompok perempuan 
pelacur pada masa awal Islam. Oleh karena itu, hudud dalam bentuk seratus kali 
dera berfungsi sebagai mekanisme preventif untuk mencegah komunitas Muslim 
kembali pada pola amoral masyarakat jahiliyah. Ayat-ayat lain yang turun lebih 
awal, seperti QS. al-Isrā’ [17]: 32, telah memberikan peringatan dini terhadap 
bahaya moral zina, sementara QS. an-Nisā’ [4]: 15–16 menampilkan dimensi etis 
berupa kesempatan taubat sebagai bagian integral dari struktur hukum Islam. 
 Berdasarkan penjelasan-penjelasan baik melalui pembacaan tradisi 
penafsiran dan sejarah mulai dari pra Islam hingga saat turunnya al-Qur’an 
diperlukan untuk menarik ideal moral mengenai hudud yang dalam hal ini 
mengenai hukum seratus cambukan. Ideal moral yang menjadi diskursus 
mengenai hukuman cambuk yang diberikan adalah memberikan efek jera yang 
dalam konteks agama Islam adalah bagi pelaku zina. Pemberian efek jera 
merupakan ideal moral dari hukum cambuk merupakan pesan universal yang 
penting untuk dipahami dan diterapkan. Pesan universal al-Qur’an ini bila 
mengacu pada HAM modern tentu keduanya tidak saling bertentangan. Maka 
dari itu, gerakan kedua atau langkah kedua adalah menggunakan prinsip atau 
nilai umum yang telah didapatkan dari langkah pertama sebagai dasar untuk 
merumuskan hukum yang relevan dengan situasi kontemporer.56 Penerapan 
hukum cambuk di era modern kini tentu tidak relevan disebabkan oleh 
pelanggaran nilai-nilai kemanusiaan melalui kaca mata HAM modern.57  

 
55 Sulaymān, Tafsīr Muqātil ibn Sulaymān, 3:151. 
56 Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 6. 
57 Ebrahim Moosa, Islam Progresif : Refleksi Dilematis tentang HAM, Modernitas dan Hak-hak 

Perempuan di dalam Hukum Islam (Jakarta: ICIP (International Center for Islam and Pluralism), 2004), 14. 



 
 

Hudūd dalam al-Qur’an 
 

 

  
134 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 

 Ruang wacana mengenai perumusan ulang mengenai hukum cambuk 
yang masih diterapkan di beberapa negera yang telah disebutkan sebelumnya, 
melalui kaca mata kemanusiaan praktik tersebut tidak relevan lagi untuk 
dilaksanakan. Praktik hukuman cambuk jika merujuk pada semangat al-Qur’an 
yang memberikan efek jerak kepada pelakunya, namun yang harus ditekankan 
adalah jenis hukumannya dapat berbeda-beda tergantung waktu dan 
masyarakat.58Dalam hal ini, peneliti menawarkan gagasan yang mengacu pada 
QS. al-Isrā’ [17]: 32 sebagai langkah preventif yang seharusnya menjadi elen vital 
dalam pembahasan mengenai hukuman bagi pelaku zina. Elen vital yang perlu 
diaplikasikan melalui pendidikan yang dalam konteks ini adalah pendidikan 
mengenai seksualitas. Pendidikan seksualitas yang selama ini dianggap tabu bagi 
beberapa kalangan seharusnya menjadi peran penting untuk mencegah tindakan 
asusila amoral yang tidak hanya untuk perempuan juga untuk laki-laki.59 Di sisi 
lain, pendidikan seksual perlu melibatkan kehadiran dari orang tua dan guru di 
sekolah. Kehadiran dua hal tersebut untuk membentuk lingukungan agar 
seseorang merasa diperdulikan dan dianggap keberadaannya hal ini menjadi 
faktor penting sebagai bentuk tindakan hubungn seksual sebelum pernikahan.60 
Dengan demikian, semangat deterensi yang terkandung dalam hudud tetap 
terlestarikan melalui sarana yang lebih humanis, proporsional, dan sesuai dengan 
tuntutan zaman. 
   
Conclusion  

Penelitian ini menegaskan bahwa seratus cambukan dalam QS an-Nūr 
24:2–3 bukanlah tujuan final, melainkan sarana kontekstual yang—pada abad ke-
7—efektif menekan praktik zina dan memulihkan tatanan moral pasca-Hijrah. 
Melalui telaah historis, ditemukan bahwa cambuk telah lama menjadi mekanisme 
disipliner di Romawi, Persia, Yudaisme, dan Kekristenan; Islam mengadopsinya 
dengan batasan kuantitatif guna menggantikan kekerasan sewenang-wenang. 
Analisis hermeneutika gerak ganda menunjukkan dua poin utama. Pertama, 
makna historis ayat menekankan deterensi publik agar masyarakat berhenti 
menormalisasi hubungan seksual di luar pernikahan. Kedua, moral ideal ayat 
adalah perlindungan sosial berbasis keadilan dan penghormatan martabat 
manusia, bukan penderitaan fisik itu sendiri. Saat diuji terhadap standar HAM 
modern, unsur kekerasan corporal dinilai tidak lagi proporsional, sementara tujuan 
preventif tetap sahih. Oleh karena itu, pendidikan seksual komprehensif, ddapat 

 
58 Saeed dan Akbar, “Contextualist Approaches and the Interpretation of the Qur’ān,” 527. 
59 Desi Santika dan Agus Basuki, “The Importance of Sex Education in Preventing Free Sex in the 

Modern Era: A Literature Review,” Jurnal Penelitian Pendidikan IPA 11, no. 3 (2025): 27, 

https://doi.org/10.29303/JPPIPA.V11I3.10539. 
60 Michael J Fucci, “Educating our Future: An Analysis of Sex Education in the Classroom,” 

Brigham Young University Education and Law Journal 6, no. 1 (2000): 122, 

https://digitalcommons.law.byu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1108&context=elj. 



 
 
 
Nisrina Tuhfatul, Naqiyah 
 

 

 
135 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

menggantikan cambuk tanpa menanggalkan prinsip “ḥudūd Allāh” sebagai batas 
moral. Simpulan ini menolak dikotomi “syariah versus HAM” dan menegaskan 
bahwa pengembangan hukum Islam berkarakter dinamis, selama metodologi 
tafsir mampu bergerak dari konteks wahyu ke realitas mutakhir dan kembali, 
sebagaimana diilustrasikan oleh Fazlur Rahman. 

 
References 

Al-Wāḥidī, Abū al-Ḥasan ‘Alī bin Aḥmad bin Muḥammad bin ‘Alī. Asbāb Nuzūl al-
Qur’ān. Dār al-Iṣlāḥ - ad-Dammām, 1992. 

Ansari, Zafar Ishaq. “The Contribution Of The Qurʾān And The Prophet To The 
Development Of Islamic ‘Fiqh.’” Journal of Islamic Studies 3, no. 2 (1992): 141–
71. http://www.jstor.org/stable/26195574. 

‘Āshūr, Muḥammad al-Ṭāhir ibn Muḥammad ibn Muḥammad al-Ṭāhir ibn. Al-
Taḥrīr wa al-Tanwīr . Vol. 18. Tunisia: Al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr , 1984. 

As-Suyūṭī, Jalāl ad-Dīn. Lubāb an-Nuqūl fī Asbāb an-Nuzūl. Beirut - Lubnān: Dār al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, t.t. 

Baghawī, Abū Muḥammad al-Ḥusayn ibn Mas‘ūd al-. Ma‘ālim al-Tanzīl fī Tafsīr al-
Qur’ān (Tafsīr al-Baghawī). Vol. 6. Dār Ṭaybah li al-Nashr wa al-Tawzī‘, 1997. 

Boileau, Jacques. Flagellation Among Different Nations . New York: Medical 
publishing co., 1903. 

Bräunlein, Peter J. “Flagellation.” Dalam A Comprehensive Encyclopedia of Beliefs and 
Practices, 2 ed. Santa Barbara: ABC-CLIO, 2010. 

CAT. “Convention against Torture and Other Cruel, Inhuman or Degrading 
Treatment or Punishment.” General Assembly resolution 39/46, 1984. 
https://www.ohchr.org/en/instruments-
mechanisms/instruments/convention-against-torture-and-other-cruel-
inhuman-or-degrading. 

Cooper, William M. The History of The Rod. History of the Rod: Flagellation and the 
Flagellants in All Countries from the Earliest Period to the Present Time. Oxon: 
Routledge, 2009. https://doi.org/10.4324/9781315828688. 

DUHAM. “Universal Declaration of Human Rights.” United Nations Information 
Centre, Indonesia. Diakses 25 April 2025. 
https://www.ohchr.org/en/human-rights/universal-
declaration/translations/indonesian. 

Fāris, ’Aḥmad bin. Mu‘jam Maqāyīs al-Lughah, Vol. 2. Dār al-Fikr, 1979. 
Fucci, Michael J. “Educating our Future: An Analysis of Sex Education in the 

Classroom.” Brigham Young University Education and Law Journal 6, no. 1 
(2000): 91–122. 
https://digitalcommons.law.byu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1108&c
ontext=elj. 



 
 

Hudūd dalam al-Qur’an 
 

 

  
136 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 

Gabriel, Mark A. “Reforming Hudud Ordinances To Reconcile Islamic Criminal 
Law With International Human Rights Law.” Disertasi, University of Cape 
Town, 2016. 

Hirshberg, Samuel. “Jurisprudence Among the Ancient Jews.” Marquette Law 
Review 11, no. 1 (1926). 
https://scholarship.law.marquette.edu/mulrAvailableat:https://scholars
hip.law.marquette.edu/mulr/vol11/iss1/3. 

History, Bible. “The Roman Scourge.” Bible History Maps, Images, Archeology, 
t.t. 

Ibn Manẓūr, Muḥammad ibn Mukarram ibn ʿAlī, Abū al-Faḍl, Jamāl al-Dīn. Lisān 
al-ʿArab, Vol. 3. Beirut: Dār Ṣādir, 1994. 

ICCPR. “The International Covenant on Civil and Political Rights.” General 
Assembly resolution 2200A (XXI), 1966. 
https://www.ohchr.org/en/instruments-
mechanisms/instruments/international-covenant-civil-and-political-rights. 

Jazīrī, ʿAbd al-Raḥmān ibn Muḥammad ʿAwaḍ al-. Al-Fiqh ʿalā al-Mażāhib al-
Arbaʿah, Vol. 5. Beirut-Lebanon: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 2003. 

Khalik, Subehan. “Hudud dalam Al-Quran.” Jurnal Al-Qadau: Peradilan dan Hukum 
Keluarga Islam 5, no. 2 (2018): 237–48. https://doi.org/10.24252/AL-
QADAU.V5I2.7105. 

Kirmani, Faizan. “A New Theory On The Quraanic Term Hadd(pl.Hudood)” 3, 
no. 6 (2020): 186–208. 

Lipka, Hilary. “Women, Children, Slaves, and Foreigners.” Dalam The Oxford 
Handbook of Biblical Law, 58–78. Oxford University Press, 2019. 
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199392667.013.7. 

Mahaseth, Harsh, dan Shifa Qureshi. “The Legality of Caning In Singapore.” UUM 
Journal of Legal Studies 13, no. 2 (2022): 51–76. 
https://doi.org/10.32890/uumjls2022.13.2.3. 

Marāghī, Aḥmad ibn Muṣṭafā al-. Tafsīr al-Marāghī. Vol. 18. Sharikat Maktabat wa 
Maṭba‘at Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī wa Awlāduh bi-Miṣr, 1946. 

Māwardī, Abū al-Ḥasan ʿAlī ibn Muḥammad ibn Muḥammad ibn Ḥabīb al-Baṣrī 
al-Baghdādī al-mashhūr bi-al-. Al-Ḥāwī al-Kabīr fī Fiqh Mażhab al-Imām al-
Syāfiʿī wa Huwa Syarḥ Mukhtaṣar al-Muzanī, Vol. 13. Beirut-Lebanon: Dār al-
Kutub al-ʿIlmiyyah, 1999. 

Moosa, Ebrahim. Islam Progresif : Refleksi Dilematis tentang HAM, Modernitas dan 
Hak-hak Perempuan di dalam Hukum Islam. Jakarta: ICIP (International Center 
for Islam and Pluralism), 2004. 

Nasafī, ‘Abd Allāh ibn Aḥmad ibn Maḥmūd Ḥāfiẓ al-Dīn al-. Tafsīr al-Nasafī 
(Madārik al-Tanzīl wa Ḥaqā’iq al-Ta’wīl). Vol. 2. Beirut: Dār al-Kalim al-Ṭayyib, 
1998. 



 
 
 
Nisrina Tuhfatul, Naqiyah 
 

 

 
137 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 
 

Panjaitan, Edward M.L., dan Hillary Tjandra. “The Practice Of Public Flogging In 
The Perspective Of International Human Rights  In Nanggroe Aceh 
Darussalam Indonesia.” Jurnal Hukum dan Peradilan 11, no. 1 (2022): 93–108. 
https://doi.org/10.25216/JHP.11.1.2022.93-108. 

Puyu, Darsul S. “Konsep Pidana Hudud Menurut Al-Quran Suatu Kajian Tafsir 
Tematik.” Al-Daulah : Jurnal Hukum Pidana dan Ketatanegaraan 1, no. 1 (2012): 
132–48. https://doi.org/10.24252/AD.V1I1.1468. 

Quraishi-Landes, Asifa. “Interpreting the Qur’an and the Constitution: Similarities 
in the Use of Text, Tradition, and Reason in Islamic and American 
Jurisprudence.” Cardozo Law Review 28, no. 1 (2007): 67–121. 
https://doi.org/10.2139/SSRN.963142. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 
Chicago: The University of Chicago Press, 1982. 

Rofiah, Nur, dan Imam Nahe’i. The Study Of Law And Punishment In Islam The Ideal 
Concept of Hudūd and Its Practices. Jakarta: Komnas Perempuan, 2016. 

Ṣābūnī, Muḥammad ‘Alī al-. Ṣafwat al-Tafāsīr. Vol. 2. Kairo: Dār al-Ṣābūnī li al-
Ṭibā‘ah wa al-Nashr wa al-Tawzī‘, 1997. 

Saeed, Abdullah. “Some reflections on the Contextualist approach to ethico-legal 
texts of the Quran*.” Bulletin of SOAS 71, no. 2 (2008): 221–37. 
https://doi.org/10.1017/S0041977X08000517. 

Saeed, Abdullah, dan Ali Akbar. “Contextualist Approaches and the 
Interpretation of the Qur’ān.” Religions 2021 12, no. 7 (2021): 538. 
https://doi.org/10.3390/REL12070527. 

Santika, Desi, dan Agus Basuki. “The Importance of Sex Education in Preventing 
Free Sex in the Modern Era: A Literature Review.” Jurnal Penelitian 
Pendidikan IPA 11, no. 3 (2025): 23–29. 
https://doi.org/10.29303/JPPIPA.V11I3.10539. 

Scott, George Ryley. The History of Corporal Punishment. The History of Corporal 
Punishment: A Survey of Flagellation in its Historical, Anthropological and 
Sociological Aspects. London: Senate, 1996. 

Sulaymān, Abū al-Ḥasan Muqātil ibn. Tafsīr Muqātil ibn Sulaymān. Vol. 3. Beirut: 
Dār Iḥyāʾ al-Turāth , 2011. 

Syaḥrūr, Muḥammad. Al-Kitāb wa Al-Qur’ān. Damaskus: Ahali li an-Nasyr wa at-
Tawzi’, 1992. 

Ṭabarī, Abū Ja‘far al-. Jāmi’ al-Bayān fī Ta’wīl al-Qur’ān, Vol. 19. Lebanon: 
Mu’assasah ar-Risālah, 2000. 

Zamakhsyarī, Abū al-Qāsim Maḥmūd ibn ‘Amr ibn Aḥmad al-. Al-Kashshāf ‘an 
Ḥaqā’iq Ghawāmiḍ al-Tanzīl. Vol. 3. Beirut: Dār al-Kitāb al-‘Arabī , 1986. 



 
 

Hudūd dalam al-Qur’an 
 

 

  
138 of 138 

Vol. 5, No. 2 (2025) 

Zamakhsyarī, Jār Allāh Abū al-Qāsim Maḥmūd ibn ʿUmar al-. Ruʾūs al-Masāʾil: al-
Masāʾil al-Khilāfiyyah bayna al-Ḥanafiyyah wa al-Syāfiʿiyyah. Beirut-Lebanon: 
Dār al-Bashāʾir al-Islāmiyyah li-l-Ṭibāʿah wa al-Nashr wa al-Tawzīʿ, 1987. 

  
  
 

 


