
Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis – ISSN: 1411-6855 (p); 2548-4737 (e)
Vol. 27, No. 1 (Januari 2026), hlm.35-72, doi: 10.14421/qh.v27i1.6619

https://ejournal.uin-suka.ac.id/ushuluddin/qurdis/index
Article History: Submitted:02-06-25 Revised:26-10-25  Accepted:09-12-25 

© 2026. The Author

Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives BY-NC-ND: This work is licensed under a Jurnal Studi Ilmu-ilmu Al-
Qur’an dan Hadis Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License (https://creativecommons.
org/licenses/by-nc-nd/4.0/) which permits non-comercial use, reproduction, and distribution of the work whitout further permission 
provided the original work is attributed as spesified on Jurnal Studi Ilmu-ilmu Al-Qur’an dan Hadis and Open Access pages. 

التحليل الدلالي لبنية مفهوم “المرض” في السياق القرآني
Semantic Analysis of the Conceptual Structure of “Disease” in the Qur’anic Con-
text

Ziyad RavaŞdeh* (a), Hidayet Aydar (a), Khadeejeh Alrawashdeh (a), Mehmet Yalçın Yıl-
maz (a)
(*) Corresponding Author e-mail, ziyad.ravasdeh@istanbul.edu.tr
(a) İstanbul University, Beyazıt, 34452 Fatih/İstanbul, Turki 

الملخص
 تتناول هذه الدراسة تحليلًا لبنية مفهوم »المرض« ضمن المعجم القرآني، بهدف استجلاء الشبكة المعرفية للمقاصد
 القرآنية التي تستهدف حفظ الإنسان ومحيطه، وتبرز إشكالية البحث في كيفية إظهار رؤية القرآن للآفات المرضية التي
 تعيق تحقيق مقاصد وجود الإنسان، لاسيما مقصد حفظ الحياة الذي يعُدّ الأساس في الفكر الإسلامي، حيث تتغير
 الظروف الزمانية والمكانية فتنتقل بعض المقاصد التحسينية إلى مرتبة الضرورية، وتكمن أهمية الدراسة في إبراز قدرة
 المقاصد القرآنية على التكيف مع التحديات عبر الزمان والمكان، ودورها في ضمان حياة كريمة للإنسان من خلال
 حفظ مقاصد أساسية كالدين والعقل والمال، التي تتوقف قيمتها على وجود الحياة ذاتها، مع الإشارة إلى الفلسفة
 الجمالية التي حملتها الآيات في حماية المجتمعات من الاعتداء على خصوصيات الآخرين، وتعتمد الدراسة المنهج
 الاستقرائي في تتبع الآيات القرآنية ذات الصلة، والتحليل الدلالي المعجمي، إلى جانب تحليل تفاسير المقاصديين عبر
 التاريخ الإسلامي، لفهم كيفية التعامل في سياق النصوص مع الآفات المرضية وضمان استدامة المدنية، وإبراز المفارقة
 المعجمية للمفهوم بين القرآن والمعاجم الأخرى، ومن أبرز نتائج البحث؛ أنَّ القرآن يعُيد تشكيل ثنائية المرض والشفاء
 في إطار سببيٍّ متكامل، مؤكدًا على أهمية اتخاذ التدابير الوقائية للحد من انتشار الأوبئة، كما أظهرت الجائحة الحديثة
 حجم التحديات التي تواجهها المجتمعات وأهمية الاحتياطات في الحفاظ على الحياة كمقصد أسمى، وهذا يؤكد قدرة

المنظومة الإسلامية على مواكبة المستجدات دون إغفال الثوابت الأخلاقية
الكلمات المفتاحية: القرآن، التحليل الدلالي، مقاصد القرآن، وباء، التدبير

Abstract:

This study examines the conceptual structure of “disease (maraḍ) within the Qur’anic lexicon, aiming 
to elucidate the epistemic network of Qur’anic maqāṣid dedicated to preserving human life and its 
environment. The central research problem lies in how the Qur’an articulates its vision of pathogenic 
afflictions that obstruct the realization of core human existential objectives, particularly the preservation 
of life- the foundational maqṣad in Islamic thought. As temporal and spatial conditions change, certain 
complementary (taḥsīniyyah) objectives may ascend to the rank of necessities (ḍarūriyyāt). The study’s 
significance rests in demonstrating the adaptability of Qur’anic maqāṣid across time and place, and 
their role in securing dignified human existence through safeguarding indispensable objectives: religion, 



36 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

المقدمة
القرآني شبكة معرفية مترابطة  الدلالي  النفس« في الحقل  تُشكِّل منظومة »حفظ 
مركزاً  النفس«  »حفظ  تجعلها  متماسكة  دلاليةً  بنيةً  فترسم  »مرض«،  جذر  ببنية  تتعلق 
والتدبير  الاحتراز  مفردات  يضمّ  فرعي  المركز حقلٌ  هذا  من  ويتفرعّ  الضروريات،  لمنظومة 
المسبق؛ والتي ترتبط بشكل مباشر بنظافة وطهارة المأكل والمشرب والبيئة التي يعيش فيها 
الإنسان، فتبُنى رؤيةٌ قرآنيةٌ منهجيةٌ تقوم على هذا المبدأ، وتتجلى هذه البنية في ترابط دلالي 
و»الحجر/ خارجي،  »الوباء/الطاعون/الآفة« كخطر  و  مركزي،  »النفس« كمحور  بين 

الجماعية على  الحياة  يقدّم صون  لمنهجٍ وقائيٍّ  وقائية، مما يؤسس  المنع/الكفّ« كأدوات 
الحركة والمخالطة والمنفعة المؤقتة، ويجعل الاحتياط الاستباقي فريضةً معرفيةً وتكليفيةً قبل 
أن يكون خياراً طبيًا أو إداريً، ويفهم من ذلك سبب عدم وصول طاعون عمواس 81-

)ت.  الجراح  بن  عامر  عبيدة  أبي  بين  المستمر  التواصل  وجود  رغم  الحجاز؛  إلى   1936
أبو عبيدة  936/81( وعمر بن الخطاب )ت. 446/32( رضي الله عنهما. فلم يعد 
عْتُمْ بِلطَّاعُونِ بِرَْضٍ فَلَ  بجيشه من الأردن للمدينة المنورة؛ عملًا بقول النبي صلى الله عليه وسلم : »إِذَا سَِ
تَدْخُلُوهَا، وَإِذَا وَقَعَ بِرَْضٍ وَأنَـتُْمْ بِاَ فَلَ تَْرُجُوا مِنـهَْا«.2 هكذا تعامل المسلمون مع أول 
وباء واجهوه في تاريخهم على الصعيد الصحي والاقتصادي والاجتماعي، وفي سياق الذاكرة 
بوباء جستنيان )145-945م؛ 05-03  بدءًا  التاريخ جوائح مرضية  الإنسانية؛ شهد 

1	 Abū ʿ Umar b. Khalīfah b. Khayyāṭ b. Abī Habīrah al-Laythī al-ʿUṣfurī. Tārīkh Khalīfah b. Khayyāṭ. Edited by 
Muṣṭafá Najīb Fawwāz and Ḥikmat Kashlī Fawwāz. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1415/1995. 76-77.

2	 Abū ʿAbd Allāh Muḥammad b. Ismāʿīl al-Bukhārī. Al-Jāmiʿ al-Ṣaḥīḥ al-Musnad al-Mukhtaṣar min Ḥadīth 
Rasūl Allāh wa-Sunanihī wa-Ayyāmihī. Taḥqīq Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī wa-ākharūn. Beirut: Dār 
Ṭawq al-Najāh, 1422/2001, 7: 130 (no. 5728).

intellect, lineage, property, and life itself. It also highlights the aesthetic-ethical philosophy embedded 
in relevant verses concerning societal privacy and personal dignity. Methodologically, the study adopts 
an inductive approach to pertinent Qur’anic verses, lexical-semantic analysis, and a historical survey 
of maqāṣid-oriented exegesis. This framework illuminates how the sacred text addresses pathogenic 
threats, ensures civilizational continuity, and manifests a distinctive lexical paradigm compared to 
post-Qur’anic Arabic lexicons. Key findings reveal that the Qur’an systematically links disease and 
cure to their causes while emphatically advocating preventive measures to curb epidemics, thereby 
reaffirming the enduring capacity of the Islamic normative framework to address contemporary 
challenges without compromising its ethical constants.

Keywords: Qur’an, Semantic Analysis, Qur’anic Objectives (Maqāṣid), Epidemic, Precautionary 
Measures.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني37

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

بنحو 04 موجة  مليون(؛  الأسود )7431-1531م؛ 002  الموت  وفاة(،3  ثم  مليون 
الثالث )الصين 5581م؛  متكررة )8431-5661م(، وتتابعت الكوارث مع الطاعون 
01 ملايين(،4 والأنفلونزا الإسبانية )8191-0291م؛ 05-001 مليون(،5 والكوليرا 
في سبع جائحات )7181-6791م؛ الكوليرا-1 وحدها 51 مليونً بالهند(،6 والجدري 
)القرن 81-02م؛ 003-005 مليون وفاة(،7 وصولً إلى كوفيد-91 )ووهان 9102م( 

الذي أكد استمرارية التهديد الوبائي عبر العصور.
يتبع البحث المنهج التحليلي الدلالي؛ فاعتمد في مرحلة الاستقراء على جمع المادة 
القرآنية المتعلقة بـ»المرض« ومشتقاتها من المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، ومعاجم 
اللغة الأساسية، والتفاسير اللغوية والبيانية حسب البعد التأثيلي والتاريخي، مع الاستعانة 
بأعمال التحليل الدلالي الحديثة وأبرزها دراسات توشيهيكو إيزوتسو، ثم انتقل إلى تحليل 
المرض  أبعاد  تربط  معرفية  شبكة  وبناء  الشامل،  الدلالي  الحقل  واستنباط  البيانات  هذه 
الوقائية والابتلائية والعلاجية قبل وقوعه وأثناءه، ويستند الإطار النظري إلى الدلالة السياقية 
القرآنية مع مراعاة الخصائص البلاغية والتفسيرية، مما يكفل الدقة العلمية والشمول في آن 

واحد  للوصول إلى رؤية قرآنية متكاملة.
)تفسير  الوظيفي  متداخلة:  أطر  ثلاثة  إلى  والدين  المرض  دراسات  مجال  يستند 
المعاناة وتعزيز التكيف(،8 والبنوي النقدي )علاقات السلطة والخطابات في تشكيل الجسد 
والوصم(،9 والظاهراتي )العقل والنقل(،10 يتجه النهج المعاصر نحو توليف جدلي يركز على 
3	 Mpho J. Mosia, Pandemic Survival Guide Memory Verses, (Eugene, OR: An İmprint of Wipf and Stock 

Publishers, 2022), 50.51; Eroshenko GA et al., “Yersinia pestis strains of ancient phylogenetic branch 0.ANT 
are widely spread in the highmountain plague foci of Kyrgyzstan”, Plos one 12/10 (October 26. 2017), 3/10; 

4	 K. Darwin Murrell- Bernard Fried, World Class Parasites, (Switzerland AG:  Part of Springer Nature, 2019), 
120-130.

5	 Taubenberger JK, Morens DM. 1918 influenza: the mother of all pandemics, Emerging Infectious Diseases 
12/1 ( January 2006), 15. 

6	 Jane Weiss, This Pestilence Which Walketh in Darkness: Reconceptualizing the 1832 New York Cholera Epidemic, 
(London: Palgrave Macmillan UK, 2003), 92-100.

7	 Saint Louis University. “How Poxviruses Such As Smallpox Evade The Immune System” Science Daily. 
(accessed December 19, 2024).

8	 Tyler J. Vander Weele, “Religion and Health: A Synthesis,” in Spirituality and Religion within the Culture 
of Medicine: From Evidence to Practice, ed. Michael J. Balboni and John R. Peteet (New York: Oxford 
University Press, 2017).

9	 Jeff Levin, “Religion and Mental Health: Theory and Research,” International Journal of Applied Psychoanalytic 
Studies 7, no. 2 (2010).

10	 Vander Weele, “Religion and Health,” 362-363.



38 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

إعادة تشكيل المعتقدات في مواجهة المرض، مع التركيز على الممارسة اليومية في الفضاءات 
الهجينة لفهم ديناميكي أكثر وظيفية. وفي السياق الإسلامي؛ يثُري القرآن هذه الأطر برؤية 
توُلي صحة الإنسان أهمية أولية كنعمة تكليفية، فتربط بين التدبير اليومي والوقاية كمسؤولية 
إنسانية، فهو يحث على الاعتدال في التغذية والحفاظ على الجسد، ويمنع الإضرار الذاتي، مما 
يعزز التكيف الوظيفي والتجربة الجسدية مع مقاومة خطابات الإهمال، وهذا النهج يدعم 
التوليف الجدلي من خلال جعل الممارسة اليومية عبادة وقائية بعيدًا عن تلك الفضاءات 

الهجينة.
يثُري التصور القرآني للمرض والصحة النقاش الأكاديمي في تقاطع الدين والطب 
النهج  هذا  ويتميز  والشرعية،  والروحية  والأخلاقية  الجسدية  الأبعاد  متميز يجمع  بتكامل 
مباشر  بعقاب  أحياناً  المرض  تربط  التي  التوراتية  التفسيرات  بعض  عن  الشمولي  الوقائي 
للخطيئة، وعن النماذج الطبية الليبرالية التي تفصل الجسد عن الروحانية، إذ يجعل القرآن 
الصحة مسؤولية عبادية دون إسناد اللوم الأخلاقي إلى المريض. كما تبُيّ هذه الدراسة أن 
التصور القرآني للمرض يتجاوز النموذج التقليدي للعقاب الإلهي المباشر، مفضّلًا تأطيره 
وقوعه  عند  المرضُ  يؤُطَّر  أخلاقي،  لوم  المؤمنَ وغيرهَ دون  تصيب  عامة  إنسانية  كظاهرة 
كابتلاء يختبر الصبَر والتوكل، بينما يرُكّز القرآنُ والسنةُ النبويةُ على الوقاية الاستباقية من 
خلال الاعتدال والتدابير الصحية، مشكّلين مجالًا تكليفيًا شموليًا يدمج المسؤولية العباديةَ 

بالتكافل الاجتماعي
على المستوى النظري، أُجريت دراسات حول مفهوم المرض في الفكر الإسلامي، 
لكن معظمها تناوله فقهيًّا دون تحليل دلالي، ومنها مقالة »التحليل الفقهي للإجراءات 
المتخذة في فترة الوباء« لأنور عثمان كان،11 كما كتب كل من مؤيد جرجيس ومزدة نوري 
المصابين  وغير  المصابين  لدى  الحياة  وعلاقتهما بجودة  والتشاؤم  »التفاؤل  مقالة  إسماعيل 
على  للوباء  النفسي  البعد  الباحثون  تناول  على  في  الباحثان  وركز  بجائحة كورونا«،12 
المجتمعات. ومقالة »أصول قراءة الآفات الوبائية والمصائب في سياق القرآن الكريم: فيروس 

11	Enver Osman Kaan, “Salgın Hastalık Döneminde Alınan Tedbirlerin Fıkhî Analizi”, Kocaeli İlahiyat Dergisi 
4/1 (Haziran 2020).

12	 Muʾayyad Jirjīs and Mazdah Nūrī Ismāʿīl. “Al-Tafāʾul wa-al-Tashāʾum wa-ʿAlāqatuhumā bi-Jawdat 
al-Ḥayāh ladá al-Muṣābīn wa-Ghayr al-Muṣābīn bi-Jāʾiḥat Kūrūnā.” Majallat Dirāsāt fī Sīkūlūjiyyat al-
Inḥirāf 7, no. 3 (2022).



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني39

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

كورونا أنموذجًا« لرجب أنال،13 إذ تناول في دراسته الوجهات الفكرية للوباء.14 كما صدر 
عن رئاسة شئون الديانة التركية كتاب بعنوان »نظرة الإسلام إلى الأمراض الوبائية« تضمن 
31 عنوانً و 4 ملاحق، ركّز الكتاب على توعية المواطنين بالأمراض والجوائح أسبابً ونتائج 
من منظور ديني، وواجبات المسلم لمواجهتها، مع ملحقات عن صلاة الجمعة والجماعة في 
البيوت15 في ظل تلك الظروف الراهنة. وتتميز هذه الدراسة عن سابقاتها بتناولها لمفهوم 
»المرض« من منظور تحليل دلالي، يكشف عن الرؤية القرآنية الجذرية للمسألة، ويعتمد 
الإطار المنهجي على إنشاء شبكة معرفية للمفهوم، تستعرض حقلَه الدلالي الشامل الذي 
أثناء تحققها، واستجابةً عبر  لوقوعها، ومواجهةً  استباقاً  أطوارها؛  الظاهرة في كافة  يعالج 
التدابير الوقائية المتخذة ويعُدّ هذا النهج الشمولي في تفكيك المفهوم وتتبّع أبعاده في المراحل 
الزمنية المختلفة، الإضافة المعرفية الفارقة لهذا البحث، وستجيب الدراسة على سؤالين: ما 
هي الأبعاد الدلالية الأساسية لمفهوم »المرض« في القرآن الكريم، وكيف تتشكل منها شبكة 
معرفية متكاملة؟ وكيف تُسهم هذه الشبكة الدلالية في تقديم رؤية قرآنية وقائية متميزة عن 

الدراسات السابقة؟

مفهوم المرض في المعجم 
مفهوم المرض في السياق اللغوي والتاريخي 

رَضُ في السياق التأثيلي كمشتق من كلمة »م،ر،ض«، ويعني الاعتلال 
َ
يعرف الم

والسقم والضعف والنقصان عن الصحة والوهن؛ جسديً كما بينته ]سورة الشعراء:08/62[، 
البقرة:01/2[، فالبدن المريض ناقص القوة، والقلب المريض  أو معنويً كما بينته ]سورة 
بمعنى  »مرَّض«  مشتقاتها كلمة  ومن  القرآن،16  في  ورد  المعنيين  بهذين  الإيمان،  ناقص 
13	Recep Önal, “Kur’an Bağlamında Koronavirüs Gibi Pandemik Afetleri ve Musibetleri Okuma Usulü” 

el-Mecelletu’l-İlmiyyetu’l-Muhakkemetu li-Riaseti’ş-Şuuni’d-Dîniyyeti’t-Turkiyye 2 (2020).

14	 Recep Önal, “Kur’an Bağlamında Koronavirüs”, 163-177.  

15	 Din İşleri Yüksek Kurulu, İslam’ın Salgın Hastalıklara bakışı, (Ankara: diyanet yayınları, 1441/2020), 41-
45.

16	ʿAbd al-Ḥamīd al-Muʿaynī, ed. Shiʿr Banī Tamīm fī al-ʿAṣr al-Jāhilī. Buraydah: Manshūrāt Nādī al-Qaṣīm 
al-Adabī, 1402/1982, 46; al-Khalīl b. Aḥmad al-Farāhīdī. Kitāb al-ʿAyn. Edited by Mahdī al-Makhzūmī 
and Ibrāhīm al-Sāmarāʾī. Cairo: Dār wa-Maktabat al-Hilāl, n.d., 7:40, 60; Abū Manṣūr Muḥammad 
al-Azharī. Tahdhīb al-Lughah. Edited by Muḥammad ʿAwaḍ. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, 
1422/2001, 12:26; Abū Bakr Muḥammad b. Durayd al-Azdī. Jamharat al-Lughah. Edited by Ramzī Munīr 
Baʿlabakī. Beirut: Dār al-ʿIlm li-l-Malāyīn, 1407/1987, 2:752; Abū al-Fatḥ ʿUthmān b. Jinnī. Al-Khaṣāʾiṣ. 
Edited by Muḥammad ʿAlī al-Najjār. Cairo: al-Hayʾah al-Miṣriyyah al-ʿĀmmah li-l-Kitāb, 1385/1985, 



40 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

اللغوية  المعاجم  للكلمة؛ تحمل مادة »مَرِضَ« في  التاريخي  السياق  “التَّضعيف”،17 وفي 
ن نزول القرآن الكريم.  القديمة المعاني الحقيقية والمجازية ذاتها التي سجلتها المعاجم العربية إبَّ
على الصعيد التأثيلي؛ وردت بالَأكادية بلفظ marāṣum بمعنى المرض والداء والصعوبة، 
 /mar ʿā و mr ʿ :بمعنى المرض، وفي الآرمية الفلسطينية بفظلين  mrṣ وبالُأوغاريتية بلفظ
ܡ ܪܨ، و ܡ ܨܨ�� بمعنى العلة والمرض، وفي السُّريانية mərʿ/”ܡܪܰܥ” بمعنى المرض 
والضعف. وبالعربية الجنوبية »المهرية والجبَِّاليَّة والحرَسُوسِيَّة، السَّبئية، والسُّقطرية«، بألفاظ 
 həmrūź ألفاظ:  بعدة  المهرية وردت  ففي  الاعتلال والمرض؛  تحمل معنى مشتركًا وهو؛ 
و mērəź و mərēź، والجبَِّاليَّة بلفظ emrēź و mérəź و mírź، والحرَسُوسِيَّة بلفظ: 
 ،mrḍ والسُّقطرية بلفظ ،mrḍyt و ،mrḍ والسبئية بلفظ ،merēź و mēreź و amrōź

انفردت السقطرية بين اللهجات العربية الجنوبية بحملها معنى الضد: المرض والشفاء معًا، 
ووردت بلفظ قريب من العربية في العبرية بلفظ mereṣ  و nimaraṣ/ מרץ و נמרץ بمعنى 
المرض والجهَد، ويعود ذلك لتأثرها بالنبطية،18 تُظهر القراءة التأثيلية لكلمة »مرض« في 
المعاجم العربية دلالات واسعة تشمل: الوهن، العلة، السقم، النقص، الضعف، والفتور؛ 
بينما تحمل في اللغات السامية معان محدودة كـ: الداء، الصعوبة، والجهد، مع ورود »الشفاء« 
مجازاً تفاؤليًا بالسلامة، وهو استعمال معروف في العربية أيضًا.19 وهذه المعاني تضمنتها 

معاجم العربية في شعر المعلقات وغيرها، كما احتوتها قواميس العربية عبر التاريخ.

3:79; Abū al-Ḥasan Aḥmad b. Fāris. Muʿjam Maqāyīs al-Lughah. Edited by ʿAbd al-Salām Muḥammad 
Hārūn. Damascus: Dār al-Fikr, 1399/1979, 5:311; Ismāʿīl b. Ḥammād al-Jawharī. Al-Ṣiḥāḥ: Tāj al-Lughah 
wa-Ṣiḥāḥ al-ʿArabiyyah. Edited by Aḥmad ʿAbd al-Ghafūr ʿAṭṭār. Beirut: Dār al-ʿIlm li-l-Malāyīn, 
1407/1987, 3:106; Abū al-Qāsim Maḥmūd al-Zamakhsharī. Asās al-Balāghah. Edited by Maḥmūd ʿUyūn 
al-Sūd. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1419/1998, 2:206; Muḥammad b. Abī Bakr al-Rāzī. Mukhtār 
al-Ṣiḥāḥ. Edited by Yūsuf al-Shaykh Muḥammad. Beirut: al-Maktabah al-ʿAṣriyyah, 1420/1999, 293; Abū 
al-Faḍl Muḥammad b. Mukarram b. Manẓūr. Lisān al-ʿArab. Edited by Yūsuf al-Biqāʿī et al. Beirut: Dār 
Ṣādir, 1414/1994, 7:231; Jarīr. Dīwān Jarīr. Edited by Nuʿmān Muḥammad Amīn Ṭāhā, sharḥ Muḥammad 
Ḥabīb. Cairo: Dār al-Maʿārif, 1406/1986, 348.

17	 Ibn Qutaybah al-Dīnawarī. Tafsīr Gharīb al-Qurʾān. Edited by al-Sayyid Aḥmad Ṣaqr. Beirut: Dār al-Kutub 
al-ʿIlmiyyah, 1398/1978, 41

18	 Muʿjam al-Dawḥah al-Tārīkhī lil-Lughah al-ʿArabiyyah. Doha: Doha Institute for Graduate Studies – 
Arabic Language Revival Center, accessed March 7, 2025.

19	  al-Farāhīdī, Kitāb al-ʿAyn, 1:80.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني41

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

المعنى الأساسي والعلاقي للمرض
أسَّس شعر ما قبل الإسلام لتصوير المرض بوصفه حالةً ماديةً مجردة، ترتبط بالعجز 
ستوغر بن ربيعة التميمي )05ق.هـ/375م( 

ُ
الجسدي والضعف، كما يتجلى في وصف الم

الذي  الشَّفَايَ"؛20 حيث وصفه بالعجز  رَضِ 
َ
الم مِنَ  يُسْقَى  "وَلَ  بقوله:  الشيخوخة  لحالة 

يصيب الإنسان، والاعتناء بالمريض ورد في شعر الخنساء )ت.546/42( بقولها: " أمَُرَّضُ 
كالمريض«،21 كما وردت في معان قريبة العلة والسقم كما جاء في معلقة لبيد بن ربيعة 
)ت.166/14( بقوله: »والأنيسُ سَقامُها«. 22 وقابل السقم والمرض والعلل الإبراء كما 

جاء في معلقة الحارث بن حلزة )05ق.هـ./075( بقوله: »وَفيهِ الِإسْقامُ والإبـرْاَءُ«،23
يتجلى التحول الدلالي لمفهوم المرض بين تصور ما قبل الإسلام والخطاب القرآني في 
انتقاله من الدلالة المادية المفردة إلى النظام المفاهيمي المركب، فشعر المعلقات يصوّر المرض 
القرآني  النص  يبني  بينما  والمستوغر،  لبيد والحارث  كعجز جسدي محض، كما في شعر 
يَشْفِيِن( ]الشعراء:08/62[،  فـهَُوَ  مَرِضْتُ  )وَإِذَا  العضوي  البعد  حقلً دلاليًا يجمع بين 
والبعد القلبي الأخلاقي )فِ قـلُُوبِِمْ مَرَضٌ( ]المدثر:13/47[، محوّلًِا المفهوم من كيان منفرد 
التشريعية،  والأحكام  الاعتقادية  والمكانة  الجسدي  الواقع  بين  تربط  علاقات  شبكة  إلى 
ويتعمق هذا التحول حين يُمَّل المفهوم بأبعاد عقدية وتشريعية، فيصير “مرض القلب” 
علامةً على النفاق والانحراف، وهكذا ينتقل المفهوم من الدلالة الأحادية إلى التشابك مع 
منظومات القيم )الإيمان/النفاق( والتكاليف )الرخصة/العذر( والمقاصد )الابتلاء/الرحمة(، 
في نقلة للمعنى من التصوير الوصفي إلى التركيب المفاهيمي الشبكي الذي يربط بين الحالة 

العضوية والموقع في النظام القيمي والاجتماعي.

20	 ʿAbd al-Ḥamīd al-Muʿīnī, ed., Shiʿr Banī Tamīm fī al-ʿAṣr al-Jāhilī: Jamʿ wa-Taḥqīq (Buraidah: Nasharāt 
Nādī al-Qaṣīm al-Adabī, 1402/1982), 46.

21	 Louis Cheikho, ed., Anīs al-Julasāʾ fī Sharḥ Dīwān al-Khansāʾ (Beirut: al-Maṭbaʿah al-Kāthūlīkiyyah, 
1896), 157.

22	 Husayn Ḥusayn al-Zawzanī, Sharḥ al-Muʿallaqāt al-Sabʿ (Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, 2002), 
189.

23	 al-Zawzanī, Sharḥ al-Muʿallaqāt al-Sabʿ, 276.



42 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

حقل مفهوم الأوبئة في السياق القرآني
تصنيف آيات المرض: تحليل زمني-وظيفي للمكيّ والمدني

تتبّعُ كلمة »المرض« ومرادفاتها في القرآن الكريم يكشف ورودها )42( مرة في )32( 
آية، موزّعة بين السياقين المكي والمدني، بتركيز واضح في السور المدنية )12 مرة( مقابل 
مرتين في المكية، مما يبرز توافق الخطاب القرآني مع المتغيّات الاجتماعية والثقافية في كلا 
المرحلتين.24 تجدر الإشارة إلى أن كلمة »مرض« وردت في القرآن بمعنى مجازي يدل على 
مرض القلوب والنفاق، ووصف به المنافقون في المجتمعين المكي والمدني على السواء، مع تنوع 
دلالاتها السياقية،25 ويدور معناها على فساد الدين والنفاق والأخلاق السيئة كـ؛ الجهل، 
والجبن، والبخل، والنفاق،26 ويتضح ذلك في سورة ]البقرة:01/2[، ]المائدة:25/5[، 
]النور:05/42[،  ]الحج:35/22[،  ]التوبة:521/9[،  ]الأنفال:94/8[، 
]الأحزاب:21/33، 23، 06[، ]محمد: 02/74، 92[، و]المدثر:13/47[، تتناول 
السور المدنية -باستثناء المكية سورة المدثر- كلمة »مرض« في سياق الإخبار عن حال 
تناولت  الآيات  وهذه  المكرمة،27  مكة  في  به  التنبؤ  سبق  بما  المنورة،  المدينة  في  المنافقين 
الحديث عن المنافقين بالإفصاح عن صفاتهم وتحركاتهم المعادية وتشكيكهم، واصفة إياهم 
الدراسة. من  نتناوله في هذه  لن  المرض -النفاق-  النوع من  قلوبهم مرض(، وهذا  بـ)في 
جانب آخر تناولت مجموعة من الآيات القرآنية كلمة »مرض« في سياق الأمراض البدنية 
التي تصيب الإنسان؛ لعلاج هذه الظاهرة، حيث وردت مشتقاتها في أحد عشر موضعًا 

بين السور المكية والمدنية؛ كما يظهر في الجدول التالي:

24	 Muḥammad Fuʾād ʿ Abd al-Bāqī. Al-Muʿjam al-Mufahras li-Alfāẓ al-Qurʾān al-Karīm. Cairo: Maṭbaʿat Dār 
al-Kutub al-Miṣriyyah, 1364/1944, 664.

25	 Abū Jaʿfar Muḥammad b. Jarīr al-Ṭabarī. Jāmiʿ al-Bayān ʿan Taʾwīl Āy al-Qurʾān. Taḥqīq ʿAbd Allāh b. 
ʿAbd al-Muḥsin al-Turkī. 26 vols. Cairo: Dār Hajar li-l-Ṭibāʿah wa-al-Nashr wa-al-Tawzīʿ, 1422/2001, 
1:268; 8:810–811; 11:227–228; 12:90; 16:511; 17:342; 19:38–39, 95, 183; 21:210, 221; 23:440.  

26	 Abū al-Qāsim al-Ḥusayn b. Muḥammad al-Rāghib al-Iṣfahānī. Al-Mufradāt fī Gharīb al-Qurʾān. Edited by 
Ṣafwān ʿAdnān Dāwūdī. Damascus–Beirut: Dār al-Qalam–al-Dār al-Shāmiyyah, 1412/1991, 765.

27	 Nāṣir al-Dīn al-Bayḍāwī. Anwār al-Tanzīl wa-Asrār al-Taʾwīl. Edited by Muḥammad ʿAbd al-Raḥmān al-
Marʿashlī. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, 1418/1997, 5:262.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني43

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

الغاية السياق 
الخطابي

مدنية مكية السورة ورقمها/ 
رقم الآية

نوع المرض الآية الرقم

رخصة التخفيف مدنية ]البقرة:481/2[ جسدي 
عام

)فَمَن كَانَ مِنكُم مَّريِضًا أوَْ عَلَىٰ 
مٍ أُخَرَ( نْ أََّي ةٌ مِّ سَفَرٍ فَعِدَّ

1

رخصة التخفيف مدنية ]البقرة:581/2[ جسدي 
عام

سَفَرٍ  عَلَىٰ  أوَْ  مَريِضًا  )وَمَن كَانَ 
مٍ أُخَرَ( نْ أََّي ةٌ مِّ فَعِدَّ

2

عذر التخفيف مدنية ]البقرة:691/2[ جسدي 
عام الأوجاع

بِهِ  أوَْ  مَّريِضًا  مِنكُم  )فَمَن كَانَ 
صِيَامٍ  مِّن  فَفِدْيةٌَ  رَّأْسِهِ  مِّن  أذًَى 

أوَْ صَدَقَةٍ أوَْ نُسُكٍ(

3

عذر التخفيف مدنية ]النساء:34/4[ جسدي 
عام الآلام

سَفَرٍ  عَلَىٰ  أوَْ  مَّرْضَىٰ  )وَإِن كُنتُم 
نَ الْغَائِطِ أوَْ  نكُم مِّ أوَْ جَاءَ أَحَدٌ مِّ

لَمَسْتُمُ النِّسَاءَ(

4

عذر التخفيف مدنية ]النساء:201/4[ جسدي 
عام الأوجاع

بِكُمْ  إِن كَانَ  عَلَيْكُمْ  جُنَاحَ  )وَلَ 
أذًَى مِّن مَّطَرٍ أوَْ كُنتُم مَّرْضَىٰ أَن 

تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ(

5

عذر التخفيف مدنية ]المائدة:6/5[ جسدي 
عام الأوجاع

سَفَرٍ  عَلَىٰ  أوَْ  مَّرْضَىٰ  )وَإِن كُنتُم 
نَ الْغَائِطِ أوَْ  نكُم مِّ أوَْ جَاءَ أَحَدٌ مِّ

لَمَسْتُمُ النِّسَاءَ(

6

رخصة التخفيف مدنية ]التوبة:19/9[ جسدي 
عام الأوجاع

عَلَى  وَلَ  الضُّعَفَاءِ  عَلَى  )ليَْسَ 
لَ  الَّذِينَ  عَلَى  وَلَ  الْمَرْضَىٰ 

دُونَ مَا ينُفِقُونَ حَرجٌَ( يَِ

7

رخصة التخفيف مدنية ]النور:16/42[ جسدي 
عام الأوجاع 

والآلام

وَلَ  حَرجٌَ  الَْعْمَىٰ  عَلَى  )لَّيْسَ 
عَلَى  وَلَ  حَرجٌَ  الَْعْرجَِ  عَلَى 
أنَفُسِكُمْ  الْمَريِضِ حَرجٌَ وَلَ عَلَىٰ 

أَن تَْكُلُوا مِن بـيُُوتِكُمْ(

8

النعمة المنة برهان التوحيد مكية ]الشعراء:8/62[ مرض عام 
جسدي-

روحي

)وَإِذَا مَرِضْتُ فـهَُوَ يَشْفِيِن( 9

رخصة التخفيف مدنية ]الفتح:71/84[ جسدي 
عام الأوجاع

وَلَ  حَرجٌَ  الَْعْمَىٰ  عَلَى  )لَّيْسَ 
عَلَى  وَلَ  حَرجٌَ  الَْعْرجَِ  عَلَى 

الْمَريِضِ حَرجٌَ(

10

تأسيس 
تشريعي

التخفيف مكية ]المزمل:2/37[ جسدي 
عام

)عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مَّرْضَىٰ( 11



44 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

العبادات؛  في  المرضى  على  شرعيًا  تخفيفًا  بالمرض  المتصلة  القرآنية  الآيات  تُظهر 
حرصًا على دفع المشقة وحفظ الصحة والحياة كمقصد ضروري، ومن أبرزها رخصة الإفطار 
في رمضان للمريض مع بيان كيفية القضاء المتلائم مع حالته الصحية.28 كما بينته آيات 
أثناء  المرض  أصابه  بمن  متعلقة  عملية  بأحكام  أو   ،]581  ،481  /2 البقر:  ]سورة 
أحكام  الرخصة في  أو بآيات  البقرة: 691/2[،  ]سورة:  الحج؛29 كما في  أداء شعيرة 
الصلاة والوضوء والطهارة للمريض، وقد عبر البيضاوي عن التخفيف بقوله: “فإن الواجد 
كالفاقد”30 كما يتضح في آيات ]سورة النساء: 34/4[، و]سورة المائدة: 6/5[، أو 
له بذلك عند  فـرَُخِّصَ  يتفاقم مرضه  الذي يضع سلاحه حتى لا  المريض  رفع الحرج عن 
المشقة؛ وقُدرت بوجود المرض والمطر، فحفظ النفس والحياة مقصد أولي حتى أثناء بذل 
الإنسان لنفسه في سبيل الله أو في وقت أداء العبادات،31 كما رُخص لهم وضع أسلحتهم 
عند إصاباتهم حفاظاً على حياتهم،32 كما يظهر من خطاب ]سورة النساء: 4/ 201[ 
ولم يعُاتبوا على التخلف في القتال؛ لأن النصوص الشرعية رفعت التكليف عمَّن انتفت 
عنه لوازمه؛ كما يظهر في ]سورة الفتح: 71/84[ مع ترك الخيار لهم في المشاركة،33 يرُفَع 
أجره  بقاء  مع  لحياتهم،  المعذورين شرعًا؛ صيانةً  من  وغيره  المريض  عن  بالقتال  التكليف 
كمن يجاهد بنيّته لو قدر على الخروج، وتعُزّز الآية الثقة النفسية لأصحاب الأعذار في 
28	 al-Ṭabarī. Jāmiʿ al-Bayān fī Taʾwīl Āy al-Qurʾān. 3:160–161; Abū Manṣūr al-Māturīdī. Taʾwīlāt al-Qurʾān. 

Edited by Ahmet Vanlıoğlu and Bekir Topaloğlu. Istanbul: Dār al-Mīzān li-l-Nashr wa-al-Tawzīʿ, 1425/2005, 
1:349–351; Abū Muḥammad ʿAbd al-Ḥaqq b. ʿAṭiyyah al-Andalusī. Al-Muḥarrar al-Wajīz fī Tafsīr al-Kitāb 
al-ʿAzīz. Taḥqīq jamāʿah min al-baḥathīn. Doha: Wizārat al-Awqāf wa-al-Shuʾūn al-Islāmiyyah, 1436/2015, 
1:655, 677; Abū Bakr Aḥmad b. ʿAlī al-Jaṣṣāṣ. Aḥkām al-Qurʾān. Edited by ʿAbd al-Salām Muḥammad 
Shāhīn. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1415/1994, 1:254–255.

29	 al-Ṭabarī. Jāmiʿ al-Bayān. 8:213; al-Bayḍāwī. Anwār al-Tanzīl wa-Asrār al-Taʾwīl. 3:160; al-Jaṣṣāṣ. Aḥkām 
al-Qurʾān. 1:340; Ibn ʿAṭiyyah. Al-Muḥarrar al-Wajīz. 1:708–710; al-Bayḍāwī. Anwār al-Tanzīl. 1:129; 
Abū al-Ḥasan ʿAlī b. Muḥammad al-Kiyā al-Harrāsī. Aḥkām al-Qurʾān. Edited by Mūsá Muḥammad ʿAlī 
and ʿIzzah ʿAbd al-ʿAṭiyyah. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1405/1984, 1:90–91; al-Qāḍī Muḥammad 
Abū Bakr b. al-ʿArabī. Aḥkām al-Qurʾān. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1424/2003, 1:176–177.

30	al-Ṭabarī. Jāmiʿ al-Bayān. 2:76; Muḥammad al-Ṭāhir b. ʿĀshūr. Al-Taḥrīr wa-al-Tanwīr. Tunis: al-Dār al-
Tūnisiyyah li-l-Nashr, 1404/1984, 5:64.

31	al-Bayḍāwī. Anwār al-Tanzīl. 2:94; Ibn ʿĀshūr. Al-Taḥrīr wa-al-Tanwīr. 5:188; Ibn al-ʿArabī. Aḥkām al-
Qurʾān. 1:524; al-Jaṣṣāṣ. Aḥkām al-Qurʾān. 2:331; al-Kiyā al-Harrāsī. Aḥkām al-Qurʾān. 2:492–493; al-
Māturīdī. Taʾwīlāt al-Qurʾān. 4:17–18; Ibn ʿAṭiyyah. Al-Muḥarrar al-Wajīz. 3:299.

32	 al-Ṭabarī. Jāmiʿ al-Bayān. 7:455; Abū Ḥayyān al-Andalusī. Al-Baḥr al-Muḥīṭ. Taḥqīq Muḥammad al-
ʿAṭṭār wa-ākharūn. Beirut: Dār al-Fikr, 1420/2000, 4:52; Ṭāhā ʿ Abd al-Raḥmān. Dīn al-Ḥayāʾ: min al-Fiqh 
al-Iʾtimārī ilá al-Fiqh al-Iʾtimānī. Beirut: al-Muʾassasah al-ʿArabiyyah li-l-Fikr wa-al-Ibdāʿ, 1438/2017, 
104.

33	al-Jaṣṣāṣ. Aḥkām al-Qurʾān. 3:433; Abū Ḥayyān al-Andalusī. Al-Baḥr al-Muḥīṭ. 9:491; Ibn al-ʿArabī. 
Aḥkām al-Qurʾān. 3:421, 4:136.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني45

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

مجتمعاتهم وأوساط أرحامهم؛34 كما يلاحظ هذا الخطاب بتلك الأبعاد مجتمعة في ]سورة 
التوبة:19/9[، وحفاظاً على كيان الإنسان روحًا وعقلً وجسدًا وحقوقاً، رفُع الحرج عن  
المريض ومن في حكمه بدخول بيوت الأقارب والأكل من طعامهم ؛35 كما يظهر في 
]سورة النور:16/42[، ومعظم الأمراض سببها ما يتناوله الإنسان من طعام وشراب، لذا 
حرص التشريع على الالتزام بالحلال منه لانعكاسه على الصحة، وسبقت آيات الطعام 

والشراب ]الشعراء: 62/08[ لحكمة السببية.36 

طيات المفهوم الدلالي بين السياقين المكي والمدني
الدلالي  المفهوم  تشكيل  في  والمدني  المكي  النسق  تعالق  عن  التحليل  يكشف 
التشريعي  الابتلائي  البُعدين:  لكلا  المتوازن  تأسيسه  المكي  السياق  أثبت  فقد  للمرض، 
]المدثر:13/47[،  -النفاق-  الأخلاقي  والقلبي  ]المزمل:02/37[  -الرخصة/العذر- 
بينما جاء السياق المدني لتعزيز هذا التأصيل عبر توسيع مجالات الرخص، وتعميق تحليل 
ظاهرة النفاق، مؤكدًا على اكتمال البنية الدلالية وترابطها عبر مرحلتي النزول. كما تُبرز 
الآية: )وَإِذَا مَرِضْتُ فـهَُوَ يَشْفِيِن(]الشعراء: 62/08[ المفهوم كبرهان على وحدانية الخالق 
الشافي، ويستدعي هذا على الإيمان بأن الخالقَ لكل شيء -بما فيه المرضُ- هو الشافي 
دعاء  هذا في  ويتجلى  الإلهي،  الأسباب  نظام  وسيلةً ضمنَ  الطبيبِ  مع كون  الحقيقي، 
إبراهيم وصبر أيوب -عليهما السلام- )وَأيَُّوبَ إِذْ نَدَىٰ رَبَّهُ أَنِّ مَسنََِّ الضُّرُّ وَأنَتَ أرَْحَمُ 
الرَّاحِِيَن(]الأنبياء: 38/12[، فهي تقرر سنة إلهية دقيقة؛ هي: المرض واقع وأصل الشفاء 
في  بالأسباب  الأخذ  على  والنبويةُ  القرآنيةُ  النصوصُ  تحثّ  فيما  وحده،  تعالى  الله  من 
الوقاية الاستباقية والتداوي اللاحق، مشكّلةً إطاراً تكليفيًا شموليًا يدمج التوحيدَ الاعتقاديَ 
النزول:  تكاملًا بين مرحلتي  القرآن  للمرض في  الدلالي  المفهوم  العملية. ويبرز  بالمسؤولية 
المرض -من  إذ يُسد  المكي كـ]الأنبياء: 38/12[ و]الشعراء: 62/08[،  السياق  في 
خلال الايتين المكيتين- اختباراً للإيمان وتجسيدًا للتوحيد، واقعًا يصيب الجميع -بما فيهم 

34	al-Ṭabarī. Jāmiʿ al-Bayān. 11:524; al-Bayḍāwī. Anwār al-Tanzīl. 3:93; Ibn ʿĀshūr. Al-Taḥrīr wa-al-Tanwīr. 
10:294; al-Jaṣṣāṣ. Aḥkām al-Qurʾān. 3:186.

35	al-Bayḍāwī. Anwār al-Tanzīl. 4:114–115; Ibn ʿĀshūr. Al-Taḥrīr wa-al-Tanwīr. 18:299–301; Ibn al-ʿArabī. 
Aḥkām al-Qurʾān. 4:322–323.

36	al-Bayḍāwī. Anwār al-Tanzīl. 4:141; Ibn ʿĀshūr. Al-Taḥrīr wa-al-Tanwīr. 19:143; Abū Ḥayyān al-Andalusī. 
Al-Baḥr al-Muḥīṭ. 8:166.



46 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

التشريع  نحو  فيتبلور  المدني،  السياق  في  أما  التسليم،  منظور  ليؤسس  كأيوب-  الأنبياء 
العملي بتكييف التكاليف للمرضى، حفاظاً على مقاصد الشريعة في حفظ النفس والكرامة 

الإنسانية، مما يعكس انتقالًا من البعد العقدي إلى التطبيق المرن.

بنيوية المرض الدلالية: الأسباب المآلات في السياقين المكي والمدني
يؤُكّد التصور القرآني عدمَ وجود رابط سببي مباشر بين المرض والعقوبة الأخلاقية 
الفردية في السياقين المكي والمدني، إذ يصيب المرضُ المؤمنَ والكافرَ على السواء دون إسناد 
لوم أخلاقي، مفضّلًا تشخيصه كابتلاء عام، مقابل ذلك يفُضي تحريُم النصوص لما يُسبب 
المرضَ -كاستهلاك اللحوم المحرَّمة أو العلاقات خارج إطار الزوجية- إلى عواقب أخلاقية 
وصحية معًا، مما يُشكّل الالتزامَ الشرعيَ وقايةً علميةً وأخلاقيةً متكاملة، ويقُيم هذا التمييزُ 
فصلً دقيقًا بين العواقب الجماعية المتوقعة للمخالفات السلوكية المجتمعية، والابتلاء الفردي 
غير المميَّز اعتقاديً، محافظاً على مبدأ العدل الإلهي والإيمان بحكمة الخطاب التشريعية إلى 
جانب حتمية المسؤولية الوقائية، في نفس سياق الخطاب التأسيسي لحفظ الفرد والمجتمع من 
آفة المرض والأمراض؛ نجد أن الآيات المكية أسست لهذه المسائل، فهناك آية مكية تناولت 
كلمة »مرض« بصيغة الجمع »مرضى« في ]المزمل: 02/37[، وكان خطاب التخفيف 
-العذر/الرخصة/الرحمة- موجّهٌ لمن أضعفه المرض عن العبادة/ العبادات،37 كون المرض 

يَول بين الإنسان وإرادته التي يسعى بها لتأدية واجباته.
يجدر بالذكر هنا أن الخطاب الإلهي في القرآن يراعي حالة الإنسان كأولوية، لذا 
نجد أحكاما أصلية تكون للإنسان العاقل المتمتع بسلامة الصحة والحواس، وهناك أحكام 
المعنى؛ في قول: »إذا أخذ ما أوهب،  يفيد هذا  ما  فرعية لمن فقد بعضها، وورد بالأثر 
العجلوني )ت. 9471/2611( إلى أن صحة معناه ثابتة  أسقط ما أوجب«. وأشار 
مع عدم الجزم برفعه.38 يُاطَبُ الإنسانُ بالتكليف بحسب وسائل معرفته وسلامة بدنه 
التي وهبه الله إياها أصالةً أو فرعًا، فيتنوَّع الخطاب الشرعيّ بتمامها أو نقصها أو عدمها، 
وتبُيِّ الآية: )عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مَّرضَى( ]المزمل: 02/ 37[ سبب التخفيف في حكم 

37	 Ibn ʿAṭiyyah al-Andalusī. Al-Muḥarrar al-Wajīz. 9:747.

38	Ismāʿīl b. Muḥammad al-ʿAjlūnī. Kashf al-Khafāʾ wa-Muzīl al-Ilbās ʿammā Ishtahar min al-Aḥādīth ʿalá 
Alsunat al-Nās. Taḥqīq ʿAbd al-Ḥamīd Hindāwī. Ṣaydā: al-Maktabah al-ʿAṣriyyah, 1420/2000, 1:88.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني47

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

قيام الليل؛ وجود أصناف معتـلَِّين -مرضى، مسافرين لطلب الرزق أو العلم، غزاة في سبيل 
الله- يعجزهم المرض أو السفر أو الجهاد عن القيام الطويل، فرفُِعت عنهم فريضته، وأمُِروا 
يتناسب مع ظرفهم، فخُفِّفَ على الأمة كلها مراعاةً   القرآن، تخفيفًا  بقراءة ما تيسَّر من 
أشار  الصدد؛  الطاقة والمصلحة.39 في هذا  الشريعة في مراعاة  لحالهم، وهذا من مقاصد 
توشيهيكو إيزوتسو إلى مركزية الإنسان في الرؤية القرآنية، حيث يشكِّل مفهوم “الإنسان” 
مركزاً مقابلًا لمفهوم “الله”، فالقرآن يخصّ الإنسان باهتمام استثنائي بين المخلوقات، ويجعل 
ا قرآنيًا دائريً بمركزين: الله الخالق 

ً
خلاص البشرية الغاية الأساسية لنزول الوحي، فيرسم عالم

في الأعلى، والإنسان المكلَّف في الأسفل.40 
فإنها  مباشر،  بشكل  التكليفية  الأحكام  تتناول  لم  المكية  السور  أن  من  بالرغم 
أسّست لها ببناء تصور مفاهيمي متين للإسلام ومقاصده، فبينما يتركز »الفقه الائتماري« 
يرتكز  الأحكام،  آيات  في  الظاهري  التكليف  محور  على  المدنية-  الآيات  في  -الغالب 
»الفقه الائتماني« -الأبرز في المكي- على محور الأمانة والقيم الأخلاقية الجوهرية المتأصلة 
في بنية الخطاب؛ حسب تعبير طه عبد الرحمن بأنَّ الأوامر الإلهية قيم تتأسس أصلًا على 
الرحمة.41 ويبرز التناسق الغائي بين الخطاب المكي -الائتماني- والمدني -الائتماري- في 
مراعاة ظروف الإنسان واعتباره مركزاً في تلقي الخطاب، مما يجعل الإنسان محور الخطاب 

القرآني في حركة الحياة، قوامُه الرحمة والتيسير في كل الأحوال والمجتمعات.

الشبكة المعرفية لكلمة مرض في القرآن
في  لـ“المرض”  والمضادة  والمرادفة  القريبة  الكلمات  بدراسة  المبحث  هذا  يعُنى 
القرآن الكريم، بهدف كشف الشبكة المعرفية والبنية المفاهيمية للمرض، من خلال تحليل 
دلالاتها السياقية، للوصول إلى الرؤية القرآنية الكلية المتكاملة للمفهوم وعلاقاته بالإنسان 

39	al-Ṭabarī. Jāmiʿ al-Bayān. 23:397; al-Māturīdī. Taʾwīlāt al-Qurʾān. 16:226; al-Bayḍāwī. Anwār al-Tanzīl. 
5:257; Ibn al-ʿArabī. Aḥkām al-Qurʾān. 4:335.

40	Toshihiko Izutsu. Allāh wa-al-Insān fī al-Qurʾān: Simiyūlūjiyā al-Ṣūrah al-Qurʾāniyyah lil-ʿĀlam. 
Translated by Hilāl Muḥammad al-Jihād. Beirut: al-Munazẓamah al-ʿArabiyyah li-l-Tarjamah, 1427/2007, 
128.

41	Ṭāhā ʿAbd al-Raḥmān. Dīn al-Ḥayāʾ: min al-Fiqh al-Iʾtimārī ilá al-Fiqh al-Iʾtimānī. 23, 100.



48 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

الكريم  القرآن  في  »المرض«  لمفهوم  والعلاقي  الأساسي  المعنى  فيُدرَك  والحياة،42  والكون 
المعاجم  عن  وتمايزها  القرآنية  الكلمة  بنية  يكشف  مما  بينهما،  التداخل  أوجه  تتبع  عبر 
العامة  الأخرى وإكسابها معانٍ جديدة مرتبطة بأصلها الأساسي/العلاقي. ومن الألفاظ 
القريبة: “المصيبة”، “البلاء”، “الضر”، “الأذى”؛ ومن المرادفة: “السقم”، “العقم”، 
“الوهن”، “الحزن” المسبِّب للأمراض البدنية، “العمى”، “الكمه/أكمه”، “البرص”؛ 
المرضية  الجوائح  تُدِث  الإجرائي،  الصعيد  وعلى  “البرء”،  “الشفاء”،  المضادة:  ومن 
والأوبئة قلقًا وخوفاً شديدين يؤديان إلى شلل شامل في مناحي الحياة وآثار نفسية سلبية 
تنعكس سلوكيًّا، كما نجم عن جائحة كوفيد-91 من حالات الذعر والفوضى وانهيار 
بعض الأنظمة الصحية في دول متقدمة )إيطاليا، إسبانيا( ودول العالم الثالث، إلى جانب 
منافسات لا أخلاقية في اللقاح قد تتطور إلى حروب إقليمية حول الغذاء والدواء، وفي هذا 

السياق نستطلع النظرة الكلية لمفهوم المرض في القرآن الكريم.

]الشكل:1[

تُستخدم الكلمات المرادفة والقريبة والمضادة لـ»المرض« في القرآن على سبيل الحقيقة 
والمجاز ضمن سياقات متعددة؛ كـ: أصحاب الأعذار المخفف عنهم، الأمراض المستعصية، 
الوهن البدني والذهني والنفسي، أصحاب الاحتياجات الخاصة )الأعمى، الأعرج، المريض(، 
كما وردت أحيانً في آيات تضمنت مفاهيم ذات علاقة مباشرة بـ»المرض« مثل: الابتلاء، 
ويوضح  مرضه،  أو  سفره  الإنسان في  عن  التكليف  وتخفيف  بالقدر،  الإيمان  المصائب، 
]الشكل:1[ هذه السياقات، وسنفصّل تاليًا الحقل الدلالي وبنية »المرض« عبر الشبكة 

42	 Ziyad ʿAbd Alraḥmān Alrawāshidah. ʿIlm Dalālat al-Qurʾān: Manhajiyyat al-Taḥlīl al-Dalālī fī Tafsīr al-
Qurʾān. Amman: Dār Kunūz al-Maʿrifah, 1439/2018, 40–41.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني49

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

المعرفية للمعجم القرآني.

الألفاظ القريبة
يتبيّ في المعجم اللغوي القرآني وجود ألفاظ متقاربة في الدلالة مع كلمة »المرض«، 
دقيقة  دلالية  فروقاً  الألفاظ  إذ تحمل هذه  الكاملة،  المرادفة  أو  التطابق  درجة  بلوغ  دون 
ومعانٍ فارقة تُكشف بالتحليل السياقي. وسنحدد في هذا المبحث الألفاظ القريبة لكملة 
»المرض« في السياق القرآني، مع إظهار الشبكة المعرفية للمفهوم، مما يكشف بوضوح عن 

بنيته اللفظية والتركيبية للمفهوم ومعناه الأساسي والعلاقي كذلك.

]الشكل:2[

من  القريبة  الألفاظ  أبرز  أن  القرآني  الاستقراء  يظُهر  الإجرائي،  المستوى  على 
»المرض« دلاليًا هي: “المصيبة”، “البلاء”، “الضر”، “الأذى”، وهي تتعلق بمسببات 
المرض وآثاره واختبار الإيمان بالقدر؛ وسنرتبها بحسب القرب من “المرض” كما هو مبين 

في ]الشكل:2[، ويلي ذلك تحليل بنية كل لفظ على النحو الآتي
النفس  في  الحيوان  أو  الإنسان  على  الواقع  الضرر  بأنه  يعرف  »الأذى«:  كلمة 
“أذى”  ووردت كلمة  أخرويً،43  أو  دنيويً  مجازاً،  أو  حقيقةً  المتعلقات،  أو  الجسم  أو 
بمعنى المرض والضرر الذي يصيب الإنسان، فيمنعه من إتمام عبادته ونسكه، كالمرض أو 
الجراحة أو القمل في الرأس أو البدن أثناء الحج كما بينته الآية: )فَمَن كَانَ مِنكُم مَّریِضًا 

43	 al-Farāhīdī, al-ʿAyn, 8/206; al-Rāghib al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 71–72.



50 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

سِهِۦ فَفِدۡیةࣱَ مِّن صِیَامٍ أوَۡ صَدَقَةٍ أوَۡ نُسُكࣲ(]البقرة: 691/2[ فالآية نزلت 
ۡ
أوَۡ بِهِ أذࣰَى مِّن رَّأ

النبيُّ صلى الله عليه وسلم:  يوم الحديبية بحق شخص كان مُرمًا، وكان في شعر رأسه هوام/قمل، فسأله 
»أيؤذيك هوامك«، فأجاب: بنعم، فأنزلت الآية: )فَمَن كَانَ مِنكُم مَّریِضًا أوَۡ بِهِ أذࣰَى مِّن 
سِهِ(]البقرة: 691/2[، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: »احلِق رأسكَ، وصم ثلاثةَ أيام، أو أطعم ستةَ 

ۡ
رَّأ

مساكين، أو انسك بشاةٍ«.44 راعى الخطاب الإلهي حال المحْرمِ إذا أصابه أذى من رأسه 
فأباح له الحلَْقَ مع أداء الفدية، تيسيراً ورخصةً شرعية، ضمن قاعدة الإحصار بالمرض، 
مراعاةً لظروف المكلَّف في الصحة والمرض. كما وردت بنفس السياق؛ في حكم التخفيف 
على المرأة المريضة، وُصِفَ الحيض بالـ”أذى”: )وَيَسْئـلَُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أذَىً( 
هي  له  وأقرب كلمة  محتمل  سلبي  أمر  يشمل كل  “أذى”  ولفظ   ،]222/2 ]البقرة: 

“المرض”، فجاء النهي بعلة مباشرة )فاَعْتَزلُِوا النِّسَاءَ فِ الْمَحِيضِ(،45 كحكم تشريعي.
تُطلق كلمة »الضُّرّ« على الهزل وسوء الحال في النفس والجسم وقلة ذات اليد، و 
“الضُّرّ “ أبلغ من الضَّرّ، فإذا جُع مع النفع فتُحت الضاد “الضَّرّ”، وإذا أفُردت ضُمَّت 
“الضُّرّ”،46  وبهذه المعاني الثلاثة وردت في وصف حالة مرض أيوب -عليه السلام- كما 
(]الأنبياء:38/12[، و)كَشَفۡنَا مَا بِهِۦ مِن  في الآية: )وَأیَُّوبَ إِذۡ نَدَىٰ رَبَّهُۥۤ أنَِّی مَسَّنِیَ ٱلضُّرُّ
ضُرࣲّ(]الأنبياء:48/12[، فالضُّرُّ الذي أصابه؛ كان امتحانً من الله تعالى له،47 وبنفس 
نسَٰـنَ ٱلضُّرُّ دَعَانَ لِنَۢبِهِ أوَۡ  المعنى وردت كلمة “ضر” بمعنى الابتلاء في الآية: )وَإِذَا مَسَّ ٱلِۡ
مࣰا فـلََمَّا كَشَفۡنَا عَنۡهُ ضُرَّهُۥ مَرَّ كَأَن َّۡل یَدۡعُنَاۤ إِلَٰ ضُرࣲّ مَّسَّهُ(]يونس:21/01[،  قاَعِدًا أوَۡ قاَۤىِٕ
ويصاب الإنسان بالضرر والبلاء فيُخلص الدعاء لله، فإذا استُجيب له نسي/تناسى فضل 
الله، وعاود إلى ما نهي عنه، تاركًا شكر خالقه.48 يعُرَّف الضرر بأنه كل إصابة تُضعف 
الإنسان بدنيًّا أو نفسيًّا، وتدور معاني »الضر« ومشتقاتها في النصوص الشرعية واللغوية 
ضررهم  اقتصار  بمعنى  عمران:111/3[  ]آل  في  فوردت  الثلاثة،  الدلالات  هذه  حول 
44	al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 3/387–388; al-Māturīdī, Taʾwīlāt al-Qurʾān, 1/382; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 

1/129–130.

45	al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 3/722–723; al-Māturīdī, Taʾwīlāt al-Qurʾān, 2/43; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 
1/139.

46	al-Farāhīdī, al-ʿAyn, 7/6; al-Rāghib al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 603; al-ʿAskarī, al-Furūq al-lughawiyyah, 
198.

47	al-Rāghib al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 503; al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 16/333; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 
4/58.

48	al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 12/132-133; al-Māturīdī, Taʾwīlāt al-Qurʾān, 7/24; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 
3/107.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني51

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

ومكرهم على الأذى اليسير، وورد في ]آل عمران: 021/3[ في سياق التأمين من الأذى؛ 
لأن الأسباب كلها بيد الله تعالى، وورد بنفس المعنى في ]المجادلة: 01/85[، و]البقرة: 

201/2[، و]الحج: 21/22-31[، و]الفرقان: 3/52[.49
كلمة »المصيبة«؛ تعد هذه الكلمة في أصلها اللغوي مشتقة من الفعل “أصاب”، 
واختص اسم الفاعل منها “مُصيبة” بالنائبة؛50 كما وردت في الآية: )إِنْ أنَتُمْ ضَرَبـتُْمْ فِ 
الَْرْضِ فأََصَابـتَْكُم مُّصِيبَةُ الْمَوْتِ(]المائدة:601/5[ لمن وافاه/قاربه الأجل في السفر،51 
ووردت في الآية: )أوََلَمَّا أَصابـتَْكُمْ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبـتُْمْ مِثـلَْيْها(]آل عمران:561/3[، وقوله 
تعالى: )وَما أَصابَكُمْ يـوَْمَ الْتـقََى الَْمْعانِ(]آل عمران:661/3[، في سياق ما حل بالمسلمين 
يوم أحد من قتل وجرح،52 كما وظِّفت كلمة »المصيبة« في بعض السياقات القرآنية بمعنى 
إنزال العقوبة الشرعية بمستحقِّها، كعقاب المنافقين على خيانتهم وأعذارهم، كمعاقبة عمر 
بن الخطاب -رضي الله عنه- لأحد المنافقين،53 فسمي الحكم عليهم “مصيبة” مجازاً، 
وردت  أيَْدِيهِم(]النساء:26/4[،  قَدَّمَتْ  بِا  مُصِيبَةٌ  أَصابـتَـهُْمْ  إِذا  )فَكَيْفَ  تعالى  كقوله 
كلمة »المصيبة« في القرآن بمعناها اللغوي المطلق، وكل ما يُصيب الإنسان من ضرر أو 
بلاء في النفس أو الأهل أو المال، وغالبًا ما ترُبَط هذه المصائب بعقوبة المعاصي أو اختبار 
أيَْدِيكُم(]الشورى:  الإيمان،54 كما أشارت الآية: )وَما أَصابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فبَِما كَسَبَتْ 
03/24[. وورد في الحديث النبوي الشريف ما يوافق دلالة الآية، فقد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم 
أنه قال: »لا يصيبُ ابنَ آدمَ خدشُ عودٍ، ولا عثرةُ قدمٍ، ولا اختلاجُ عِرقٍ؛ إلا بذنبٍ، وما 
يعَفُو اللهُ عنه أكثرُ«.55 ووردت مشتقات “أصاب” بمعنى ما لحق بالإنسان من خير أو شر 
في بعض المواطن من الآيات مثل؛ ]التوبة: 05/9[، ]النساء:37/4[، ]النور:34/42[، 
49	al-Zamakhsharī, al-Kashshāf, 1/400–401, 1/408, 4/491, 1/173, 3/147, 3/263; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 

2/33, 2/35, 5/194, 1/97, 4/66, 4/117.

50	 Abū Ḥayyān al-Andalusī. Al-Baḥr al-Muḥīṭ. 2:56.

51	al-Rāghib al-Iṣfahānī. Al-Mufradāt. 495; al-Ṭabarī. Jāmiʿ al-Bayān. 9:73–74; al-Bayḍāwī. Anwār al-Tanzīl. 
2:147.

52	al-Ṭabarī. Jāmiʿ al-Bayān. 6:214; al-Rāghib al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 495; al-Bayḍāwī. Anwār al-Tanzīl. 
2:47.

53	al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 7/197; al-Rāghib al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 495; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 
2/81.

54	al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 20/512-514; al-Rāghib al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 495; al-Bayḍāwī, Anwār al-
tanzīl, 5/82.

55	al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 20/514; Abū Bakr Aḥmad al-Bayhaqī, Shuʿab al-īmān, taḥqīq: Abū Hājar 
Muḥammad al-Saʿīd Basyūnī Zaghllūl (Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1421/2000), 7/153.



52 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

]الروم:84/03[. ومعلوم أن المرض مصيبة، لذا وصفت به المراض العضال المسببة للوفاة 
كما بينته الآية ]المائدة:601/5[.

الاختبار  على  وتُطلق  وأرهق،  خَلِقَ  بمعنى  “بلي”  من  مشتقة  »البلاء«  كلمة 
تعِب، ولكلمة “البلاء” معنى مشترك يحمل الضرر والنفع معًا، ويُدَّد بالسياق اللغوي؛ 

ُ
الم

فإذا أرُيد به ما يلحق الإنسان من ضرر، فهو اختبار له بما نال من خير أو شر، كما 
فـقََدَرَ  تـلََىٰهُ  ٱبۡـ مَا  و)إِذَا  وَنـعََّمَهُ(]الفجر:51/98[،  فأََكۡرَمَهُۥ  رَبُّهُۥ  تـلََىٰهُ  ٱبۡـ مَا  )إِذَا  الآية  في 
عَلَیۡهِ رزِۡقَهُ(]الفجر:61/98[، وما قدم في حياته من تصديق وتسليم لما لحقه من نفع أو 
ۡـلُوا۟ كُلُّ نـفَۡسࣲ مَّاۤ أَسۡلَفَتۡ(]يونس:03/01[، والبلاء على كلا  ضر،56 في الآية: )هُنَالِكَ تـبَ
الاحتماليين يقُابل في الأصل بالشكر أو الصبر،57 فالمسلم يؤمن بالقدر ومآلات الأمور 
كما بينته الآية: )وَفِ ذلِكُمْ بَلاءٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ(]البقرة:94/2[، وورد بهذا السياق في 
وۡفِ  نَ ٱلَۡ لُوَنَّكُم بِشَیۡءࣲ مِّ ۡـ ذكر تحمل الصحابة للظروف الصعبة؛58 كما بينته الآية: )وَلنَـبَ
وَٱلۡوُعِ(]البقرة:551/2[، ومعلوم أن الأنبياء أكثر الناس بلاء، ووردت في حق إبراهيم 
-عليه السلام- هذا اللفظ “بلاء” بمعنى البلاء الشديد والمحنة شديدة الصعوبة59 كما 
صٌ للناس  بينته الآية: )إِنَّ هَٰـذَا لَوَُ ٱلۡبـلَٰـَؤُۤا۟ ٱلۡمُبِیُن(]الصافات:601/73[، فالاختبار مَُحِّ
لمعرفة مدى إيمانهم، ويكون “البلاء” بالشر في أوقات الشدة، وبالخير في أوقات الرفاه،60 
نَةࣰ(]الأنبياء:53/12[، ووردت كلمة “نبلوكم”  ۡـلُوكُم بٱِلشَّرِّ وَٱلَۡیِۡ فِتۡـ كما في الآية: )وَنـبَ
بنفس المعنى الدلالي في الآية: )وَلنَـبَـلُْوَنَّكُمْ حََّت نـعَْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصَّابِريِنَ وَنـبَـلُْوَ 
أَخْبَاركَُم(]محمد:13/74[، بمعنى اختبارهم ومدى التزامهم بواجباتهم على تمامها.61 ويمكن 
الإنسان،  على  مشقة  فيه  لأنه  “بلاء”؛  النصوص  بعض  في  سمي  التكليف  إن  القول 
]البقرة:421/2[، واختبار الله تعالى للإنسان؛ يكون بالسراء والضراء، فالمنح بلاء كما 
56	al-Farāhīdī, al-ʿAyn, 8/339; al-Rāghib al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 145; Abū Hilāl al-Ḥasan ibn ʿAbdallāh al-

ʿAskarī, al-Furūq al-lughawiyyah, taḥqīq: Muḥammad Ibrāhīm Salīm (Cairo: Dār al-ʿIlm wa-al-Thaqāfah 
lil-Nashr wa-al-Tawzīʿ, n.d.), 240; al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 12/173; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 3/111.

57	al-Rāghib al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 145; al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 1/553; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 
1/79.

58	al-Rāghib al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 145; al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 2/703; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 
1/114.

59	al-Rāghib al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 145; al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 19/587; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 
5/16.

60	 al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 16/269; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 4/51.

61	 al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 21/223-224; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 5/124.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني53

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

الحرمان،62 كما جاء في السياق القرآني. ويفُهم أنَّ كلمة “بلاء” هي من الألفاظ القريبة 
للوفاة سمي ظرفها  المسببة  البلاء، فالأمراض  المرض من مخرجات  لكلمة “المرض” كون 

بالبلاء كما بينته عدة آيات في القرآن ]الأنبياء: 53/22[، ]البقرة:551/2[. 

ألفاظ مرادفة
تعتبر الألفاظ المرادفة من أهم الكلمات المفتاحية التي يمكن من خلالها فهم بنية 
الكلمة المركزية، وبعد أن قمنا بتحليل الكلمات القريبة لكلمة “المرض”؛ يمكن التوصل 
بشكل أكثر دقة إلى الكلمات المرادفة لها، وهي مع الكلمات القريبة ستُحدد بها الشبكة 
المعرفية لهذا المفهوم في السياق القرآني، وتحديد الكلمات المرادفة في هذا الإطار سيمثل 
مفاتيح الرؤية القرآنية لهذه المسألة، هذا إلى جانب إظهار البنية المفاهيمية للقرآن وقياس 
مدى أثرها في بنية الإنسان “المسلم”، كما ستسهم في الكشف عن التحولات الدلالية 
والتاريخية للمسألة في الفكر الإسلامي، وكل هذا يفهم من دلالات هذه الكلمات وعلاقاتها 

وارتباطها بالمفهوم الأساسي “المرض” الذي نحن في صدده.

]الشكل:3[

على المستوى الإجرائي نفسه في استقصاء الآيات القرآنية المتعلقة بإشكالات الفرد 
الرئيسية لـ”المرض” في المعجم القرآني،  والمجتمع في سياق المرض، تبرز الكلمات المرادفة 
وسيتم تحليل هذه الألفاظ وفقًا لمدى اقترابها الدلالي وتلازمها المعنوي من مفهوم “المرض”، 

62	 al-Rāghib al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 415.



54 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

وهي: “السقم”، “الوهن”، “العقم”، العقر”، إذ يسهم تحديد هذه المفردات المفتاحية 
-إلى جانب الكلمات القريبة- في تشكيل البنية التركيبية والمعرفية لمفهوم المرض بالسياق 
لغويً وتركيبيًا دقيقًا لكل منها على  يتيح تحليلًا  القرآني كما يظهر في ]الشكل:3[، مما 

النحو الآتي:  
»السقم«: السقم؛ )السَّقَم/ السُّقْم( يكون في البدن فقط، بينما المرض يكون في 
البدن والنفس،63 كما في الآية: )فـنََظَرَ نَظۡرَةࣰ فِی ٱلنُّجُوم۝ِ فـقََالَ إِنِّی سَقِیمࣱ(]الصافات: 
88/73-98[ فقول إبراهيم )عليه السلام(: )إِنِّی سَقِیمࣱ( على سبيل التعريض، أو الإشارة 
تدل كلمة  كما  الموت،64  مرض  سيصيبه  إنسان  فكل  المستقبل،  أو  الماضي  الزمن  إلى 
“سقم/سقيم” على الضعف،65 وقد وردت في هذا المعنى في الآية: )فـنَـبََذۡنٰـَهُ بٱِلۡعَراَۤءِ وَهُوَ 
سَقِیمࣱ(]الصافات: 541/73[، في قصة إنعاش يونس )عليه السلام( في ظل اليقطينة.66 
»الوهن«: يطُلق “الوهن” على الضعف المطلق، خلقيًا كان أم خُلقيًا، ويعني الحد 

الأدنى من المقدرة بأداء ضعيف،67
ويحمل “الضعف” في القرآن على المعنى الحقيقي والمجازي حسب السياق، وورد 
في عدة آيات بهذه الدلالات: )قاَلَ رَبِّ إِنِّی وَهَنَ ٱلۡعَظۡمُ مِنِّی(] مريم: 4/91[، والوهن 
الشيخوخة،  الطبيعية يكون في  هنا؛ الضعف واضمحلالها،68  و”الضعف”في الحالات 
(]آل  ٱللَِّ سَبِیلِ  فِی  أَصَابـهَُمۡ  لِمَاۤ  وَهَنُوا۟  )فَمَا  الآية:  في  “الضعف”  معنى  بنفي  وجاءت 
عمران: 641/3[، فلم يضعفوا عن الجهاد بعد ذلك.69 و”الوهن” يطلق على تعب الأم 
وضعفها في مرحلة الحمل؛ كما بينته الآية: )حَلََتۡهُ أمُُّهُۥ وَهۡنًا عَلَىٰ وَهۡنࣲ(]لقمان: 41/13[ 
كلما كبر الجنين زاد ضعف الأم،70  ومن معاني “الوهن” في سياق التصدي للأعداء؛ 

63	 al-Farāhīdī, al-ʿAyn, 5/87; al-Rāghib al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 415.

64	 al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 19/669; al-Rāghib al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 415; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 
5/13–14.

65	 Abū al-Muẓaffar Manṣūr ibn Muḥammad al-Samʿānī, Tafsīr al-Qurʾān, taḥqīq: Yāsir Ibrāhīm – Ghunaym 
ʿAbbās (Riyadh: Dār al-Waṭan, 1418/1997), 4/416.

66	 al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 19/532; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 5/18; Ibn ʿAṭiyyah al-Andalusī, al-
Muḥarrar al-wajīz, 8/289.

67	  al-Rāghib al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 387; Abū Hilāl al-ʿAskarī, al-Furūq al-lughawiyyah, 115.

68	 Jār Allāh Maḥmūd al-Zamakhsharī, al-Kashshāf ʿan ḥaqāʾiq ghawāmiḍ al-tanzīl wa-ʿuyūn al-aqāwīl fī 
wujūh al-taʾwīl, taḥqīq: Muṣṭafā Ḥusayn Aḥmad (Cairo: Dār al-Rayyān, 1407/1987), 3/4.

69	  al-Zamakhsharī, al-Kashshāf, 1/424; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 2/41.

70	  al-Rāghib al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 887.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني55

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

الضعف والفتور والتثبيط والتهاون في مقاومتهم كما بينته الآية: )وَلا تَنُِوا فِ ابتِْغاءِ الْقَوْمِ(
]النساء: 401/4[، ودلالة )لا تهنوا(؛ لا تضعفوا ولا تتوانوا عن قتال الكفار رغم ألم الجراح 
زَنوُا(]آل عمران: 931/3[ في سياق  وَلا تَْ نُوا  تَِ )وَلا  الآية:  والإرهاق؛71 كما جاءت 
التسلية للنبي صلى الله عليه وسلم وصحابته بعد وقعة أحد.72 كما وردت كلمة “الوهن” في السياق القرآني 
بمعنى إبطال حِيَلِ الكافرين ومكرهم؛ كما بينته الآية: )ذلِكُمْ وَأَنَّ اللََّ مُوهِنُ كَيْدِ الْكافِريِنَ(

]الأنفال: 81/8[.73 والملاحظ أن الآيات المذكورة عالجت مسألة »الوهن« مفاهيميًا في 
سياق التصدي للأخطار الخارجية، فلم تمنح المؤمنين رخصة التخلف، بل أمرت بالصبر 

والثبات، مستثنيةً أصحاب الأعذار الشرعية والأمراض المزمنة من هذا التوجيه.
»العقم«: العُقْم: الشدة والضيق في اللغة، ويوصف به المرض، فيقال داء عُقام؛ 
بمعنى لا يقبل البرء والشفاء، لذا سميت المرأة التي لا تلد بالعقيم/العاقر، وعرف هذا الاطلاق 
على المرأة قبل البعثة وفي صدر الإسلام،74 كما وردت بهذا المعنى في الآية: )قاَلَتۡ عَجُوزٌ 
عَقِیمࣱ( ]الذاريات: 92/15[، فوصفت سارة نفسها بـ)عجوز عقيم( مستغربة ومستفسرة 
كيف بُشرت بـ)غلام عليم( وهي لا تلد،75 و”العقيم” من الأيام؛ التي تشهد الحروب 
والآفات التي تفتك بالحرث والنسل، والمرأة “العقيم” توصف به من لا يرجى برأها منه، 
أو طرأ  إنها كانت كذلك؛ فشفيت،  المرأة “العاقر” يكون مرضها عارضًا، بحيث  بينما 
]الذاريات: 92/15[  الآيتين في سورتي  بعد ولادتها، ويُستفاد من سياق  المرض  عليها 
إذ  عَقِیمًا(]الشورى: 05/24[ أن سارة كانت عجوزاً عاقراً أصلً،  یَشَاۤءُ  مَن  عَلُ  و)وَیَۡ
يطُلق لفظ »عقيمًا« على من يعُطى الولد مطلقًا بمشيئة الله تعالى، وقد أكد ابن عطية 
الأندلسي استحالة اجتماع الذكورة والأنوثة في شخص واحد -الخنثى المشكل-، فالإنسان 
إما ذكر وإما أنثى فقط.76 وهذا فيه إشارة إلى أصل نوع الإنسان وفطرته، وأنه لا يجوز 

71	  al-Zamakhsharī, al-Kashshāf, 1/561; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 2/95.

72	  al-Zamakhsharī, al-Kashshāf, 1/418; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 2/39.

73	 al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 887; al-Zamakhsharī, al-Kashshāf, 2/208; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 3/54.

74	 al-Rāghib al-Iṣfahānī, Al-Mufradāt, 579; Abū al-Ḥusayn Aḥmad ibn Fāris, Muʿjam maqāyīs al-lughah, 
taḥqīq: ʿAbd al-Salām Hārūn (Damascus: Dār al-Fikr, 1399/1979), 4/75; Dīwān al-Nābiqah al-Dhubyānī, 
taḥqīq: Muḥammad al-Ṭāhir ibn ʿĀshūr (Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah, 1395/1976), 255.

75	 al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 21/530; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 5/149; Ibn ʿAṭiyyah al-Andalusī, al-
Muḥarrar al-wajīz, 9/188.

76	 al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 20/537; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 5/84; Ibn ʿAṭiyyah al-Andalusī, al-
Muḥarrar al-wajīz, 8/593.



56 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

القرآني بالمعنى  السياق  تغير خلق الله تعالى، وفي هذا الصدد؛ وردت كلمة “العقم” في 
المجازي؛ كـ”ريح عقيم/ عقل عقيم/ يوم عقيم”77 كالريح الذي أرُسل على قوم عادٍ كما 
بينته الآية: )إِذْ أرَْسَلْنا عَلَيْهِمُ الريِّحَ الْعَقِيمَ(]الذاريات: 14/15[، فكانت هذه الريح لا 
تحمل المطر،78 بل على جاءتهم بالعذاب والعقم واجتثاث نسلهم، ومنه سمي “يوم عقيم” 
على سبيل الاستعارة أيضًا، لأن الحرب تقطع نسلهم، كما في الآية: )أوَْ يَتْيِـهَُمْ عَذابُ 

يـوَْمٍ عَقِيمٍ( ]الحج: 55/22[. 
الرملية  الكثبان  على  يطُلق  كان  والنحر،  القطع  من  اللغة  في  أصلها  »العقر«: 
الجدباء، ثم استُعير للمرأة التي كانت تلد ثم منعت من الحمل لكبر أو مرض، أو العكس؛ 
التي لم تكن تحمل ثم حملت بزوال المانع.79 وَرَدَتْ كلمة »عَقِرٌ« في القرآن الكريم على 
لسان زكريا عليه السلام للدلالة على زوجته التي لا تلَِدُ بسبب مرضٍ دائم يُصيب الصغيرة 
وضَعْفِه،  معًا  وكِبَِهما  المزمن،  عُقْرهِا  فمع  الكِبَ وحده.  بسبب  السواء، لا  على  والكبيرة 
استحال الإنجاب طبيعيًّا، فكان ذلك معجزة إلهية بخلَْقِ الولد من شيخ فانٍ وامرأة عاقر،80 
ووردت كلمة »عاقر« بهذه الدلالات في الآية: )قاَلَ رَبِّ أََّنٰ یَكُونُ لِی غُلٰـَمࣱ وَقَدۡ بـلََغَنِیَ 
ٱلۡكِبـرَُ وَٱمۡرَأتَِی عَاقِرࣱ(]آل عمرآن: 04/3[، وذكرت الكلمة مرتان في الآياتين: )وكََانَتِ 

ٱمۡرَأتَِی عَاقِراࣰ(]مريم: 5/91، 8[.
»أصحاب الاحتياجات الخاصة«: أصحاب الهمة الذين يسعون لأداء تكاليفهم 
رغم العوائق الدائمة أو المؤقتة، وقد راعت النصوص الشرعية واقعهم فشرعت لهم أحكامًا 
ُ نـفَۡسًا إَِّل وُسۡعَهَا(]البقرة:  خاصة تتناسب مع طاقاتهم، امتثالً لقوله تعالى: )لَ یُكَلِّفُ ٱللَّ
682/2[. وآيات متشابهة في ذكر السبب والمسبب؛ كقوله تعالى: )لیَۡسَ عَلَى ٱلَۡعۡمَىٰ 
]النساء:  و:   ،]16/42 حَرجࣱَ(]النور:  ٱلۡمَریِضِ  عَلَى  وَلَ  حَرجࣱَ  ٱلَۡعۡرجَِ  عَلَى  وَلَ  حَرجࣱَ 

77	 al-Zamakhsharī, Asās al-balāghah, 571; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 5/150; Ibn ʿAṭiyyah al-Andalusī, al-
Muḥarrar al-wajīz, 9/191–192.

78	 al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 21/536–540; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 5/150-151; Ibn ʿAṭiyyah al-Andalusī, 
al-Muḥarrar al-wajīz, 9/191–193.

79	 al-Farāhīdī, al-ʿAyn, 1/149–150; al-Zamakhsharī, Asās al-balāghah, 1/568–569; al-Rāghib al-Iṣfahānī, 
Al-Mufradāt, 577; al-Mufaḍḍal al-Ḍabbī, al-Mufaḍḍaliyyāt, taḥqīq: Aḥmad Shākir- ʿAbd al-Salām Hārūn 
(Cairo: Dār al-Maʿārif, 1361/1942), 37; Yaḥyā Madrak al-Ṭāʾī - Hishām Muḥammad al-Kalbī, Dīwān shiʿr 
Ḥātim ibn ʿAbd Allāh al-Ṭāʾī wa-akhbārih, taḥqīq: ʿĀdil Sulaymān Jamāl (Cairo: Maṭbaʿat al-Madanī, 
1411/1990), 218.

80	 al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 5/381; al-Māturīdī, Taʾwīlāt al-Qurʾān, 2/298–299, 9/118, 9/120; Ibn ʿAṭiyyah 
al-Andalusī, al-Muḥarrar al-wajīz, 2/404, 6/472, 4/474–475; al-Zamakhsharī, al-Kashshāf, 1/360, 3/5–6; 
al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 2/16, 4/6.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني57

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

.]59/4

أداء العبادات في حال المرض من منظور آيات الأحكام
من خلال  المرضى  بتكليف  المتعلقة  الأحكام  تحليلًا لآيات  المبحث  هذا  يتناول 
تحليل النصوص القرآنية ودراستها من خلال التفاسير اللغوية والمعاجم العربية مع الرجوع إلى 
كتب أحكام القرآن، وبناءً على استقراء الآيات القرآنية المتعلقة بالمرض ومسبباته وآثاره، 
يقُسَّم المرض في الرؤية القرآنية -من زاوية الحقل المعرفي الفقهي الإسلامي-  إلى قسمين:

أولًا:  أمراض عارضة؛ تمنع أداء بعض العبادات مؤقتًا؛ فتجيز الإفطار للمريض عن 
صيام شهر رمضان أو بعض أيامه، )فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهۡرَ فـلَۡیَصُمۡهُ وَمَن كَانَ مَریِضًا أوَۡ 
مٍ أُخَرَ(]البقرة: 581/2[، وفي أداء مناسك الحج؛ إن كان الحاج  نۡ أََّی ةࣱ مِّ عَلَىٰ سَفَرࣲ فَعِدَّ
سِهِ فَفِدۡیةࣱَ 

ۡ
مريضًا خُفِّفَ عنه، كما بينته الآية: )فَمَن كَانَ مِنكُم مَّریِضًا أوَۡ بِهِ أذࣰَى مِّن رَّأ

مِّن صِیَامٍ أوَۡ صَدَقَةٍ أوَۡ نُسُكࣲ(]البقرة: 691/2[، والوضوء والطهارة: )وَإِن كُنتُم مَّرۡضَىٰۤ أوَۡ 
طِ أوَۡ لٰـَمَسۡتُمُ ٱلنِّسَاۤءَ فـلََمۡ تَِدُوا۟ مَاۤءࣰ فـتَـیََمَّمُوا۟ صَعِیدࣰا  نَ ٱلۡغَاۤىِٕ نكُم مِّ عَلَىٰ سَفَرٍ أوَۡ جَاۤءَ أَحَدࣱ مِّ
طیَِّبࣰا(]النساء: 34/4[. وقد فصلت المذاهب الفقهية في بيان أحكام عبادات المريض،81 

انسجامًا مع خطاب التيسير والتخفيف على المكلفين.
الذاكرة الزهايمر« وضعف  للشفاء؛ كالخرف »مرض  القابلة  العُضال غير  الأمراض   ثانيًا: 
تلبية احتياجاته الذاكرة والكلام والقدرة على  يفُقد المريض  الذي   في مرحلة الشيخوخة، 
ٱلۡعُمُرِ(]النحل: بـ)أرَۡذَلِ  الحالة  هذه  القرآن  وصف  وقد  فيعود كالطفل،   الضرورية،82 
 07/61، الحج: 5/22[، مما يُسقط التكليف لزوال العقل المعتبر شرطاً في حفظ النفس
من نوعًا  )الضرورة/العَضْب(  الدائمة  الزَّمَانةَ  تعُدُّ  السياق؛  نفس  الشرعية. وفي   والمقاصد 
 الأمراض المستعصية، وهي العجز المزمن الناشئ عن مرض يقُعد صاحبه أو يفُقده حاسة
 أو   بشكل دائم، كالضرير والمقعد )غَيُر أوُلِ الضَّرَرِ(]النساء:59/4[، وبين الفراهيدي

81	 Mālik ibn Anas, al-Mudawwanah (Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1994), 1:172; Muḥammad ibn Aḥmad 
al-Sarakhsī, al-Mabsūṭ (Cairo: Maṭbaʿat al-Saʿādah, n.d.), 1:212; Muḥyī al-Dīn ibn Sharaf al-Nawawī, 
al-Majmūʿ sharḥ al-Muhadhdhab, ed. Committee of Scholars (Cairo: al-Maṭbaʿah al-Munīriyyah, 1929), 
4:309.

82	 Chahboub Nadira, “Actualisation Terminologique Et Restructuration Conceptuelle à L’aide Des 
Reformulations Intra-discursives”, AL-Lisaniyyat 24/1,(21.06.2018) 386-388; Alistair Burns, Steve 
Iliffe, “Alzheimer’s disease”, The BMJ. J 338 (February 2009), 158.



58 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

تكون وقد  بالزَّمَانةَ،83  الابتلاء  منه  يفهم  السياق  هذا  الضرر في  أن   )ت.197/571( 
نَاهُ مِنَ ٱلۡزُۡنِ فـهَُوَ  الزمانة نفسية كما في فقد النبي يعقوب لبصره من الحزن )وَٱبۡـیَضَّتۡ عَیۡـ
 كَظِیمࣱ( ]يوسف: 48/21[، وهناك قاعدة تقول: »يدور الحكم مع علته وجودًا وعدمًا«،84

فيثبت الحكم بوجود العلة ويزول بزوالها، فإن شفي المريض عاد التكليف الكامل.
لقد رفع القرآن في خطابه التكليف عن أصحاب هذه الضَّرورات التي يلزم لأدائها 
مشقة كبيرة، حيث ورد رفع الحرج عنهم وتخفيف الحكم والترخيص لهم في عدة نصوص، 
كقوله تعالى: )لیَّۡسَ عَلَى ٱلَۡعۡمَىٰ حَرجࣱَ وَلَ عَلَى ٱلَۡعۡرجَِ حَرجࣱَ وَلَ عَلَى ٱلۡمَریِضِ حَرجࣱَ(

]الفتح: 71/84[، وقوله تعالى: )لیَّۡسَ عَلَى ٱلضُّعَفَاۤءِ وَلَ عَلَى ٱلۡمَرۡضَىٰ وَلَ عَلَى ٱلَّذِینَ لَ 
دُونَ مَا ینُفِقُونَ حَرجٌَ(]التوبة: 19/9[. ومع أنَّ مقصودُ تكليف الجهاد الأصيل حفظَ  یَِ
الدين والبلاد والعباد، غير أنَّ الشارع أسقط فرضَ الكفاية الفعلي عن أرباب الأعذار المانعة؛ 
كالأعمى والأعرج والمريض والزَّمْنَ والضعيف البدنِ؛ كما بينته سورة ]الفتح:71/84[، 
العجز  فاعتبر  ]التوبة:19/9[،  سورة  بينته  كما  والمعوزين؛  الواهنين  والمسنِّين  والضعفاء 
تعُتبر  لم  التي  والتضاريس  الجوية  الظروف  للتكليف، بخلاف  مسقطاً  عذراً  والمالي  البدني 
المانعة  للعلة  قيدًا  )ت.7411/145(  الأندلسي  عطية  ابن  وضع  وقد  شرعيًّا.85  عذراً 
من المشاركة؛ وحددها بحسب وسع الشخص مع ارتفاع الحرج،86 وترُاعي الآيةُ أصحابَ 
الأعذار برفع الحرج عنهم ورعايتهم، تاركةً مشاركتهم طوعًا حسب الطاقة -كابن أم مكتوم 
)الأعمى  قوتهُ  فزالت  عضوًا  فـقََدَ  مَن  إليهم:  المشار  الأعذار  وأصحاب  القادسية-،  في 

83	 al-Farāhīdī. al-ʿAyn. 1:283; 7:6–7, 375; Ibn Fāris. Muʿjam Maqāyīs al-Lughah. 3:23; 4:347–348; al-
Zamakhsharī. Al-Kashshāf. 2:332; al-Zamakhsharī. Asās al-Balāghah. 1:423, 559; al-Mawsūʿah al-
Kuwaytiyyah. Kuwait: Wizārat al-Awqāf wa-al-Shuʾūn al-Islāmiyyah, 1427/2005, 24:10–11; Wahb b. 
Munabbih al-Ṣanʿānī. Al-Tījān fī Mulūk Ḥimyar. Sanaa: Markaz al-Dirāsāt wa-al-Abḥāth al-Yamaniyyah, 
1347/1928, 260.

84	 Muḥammad ʿĀbid al-Sindī. Tartīb Musnad al-Imām al-Shāfiʿī. Taḥqīq Muḥammad Zāhid al-Kawtharī. 
Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1370/1951, 1:320; Abū Bakr Aḥmad b. ʿ Alī al-Jaṣṣāṣ. Al-Fuṣūl fī al-Uṣūl. 
Kuwait: Wizārat al-Awqāf wa-al-Shuʾūn al-Islāmiyyah, 1414/1994, 4:164; Abū ʿAbd Allāh Muḥammad 
Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Al-Maḥṣūl fī ʿIlm Uṣūl al-Fiqh. Taḥqīq Ṭāhā Jābir al-ʿAlwānī. Amman: Muʾassasat 
al-Risālah, 1418/1997, 5:155; ʿAbd Allāh b. ʿUmar al-Bayḍāwī. Minhāj al-Wuṣūl ilá ʿIlm al-Uṣūl. Taḥqīq 
Muṣṭafá Shaykh Muṣṭafá. Beirut: Muʾassasat al-Risālah al-Nāshirūn, 1426/2006, 121.

85	 al-Ṭabarī. Jāmiʿ al-Bayān. 11:523–524; al-Māturīdī. Taʾwīlāt al-Qurʾān. 6:431–432; Ibn ʿAṭiyyah al-
Andalusī. Al-Muḥarrar al-Wajīz. 5:64; al-Zamakhsharī. Al-Kashshāf. 2:301; al-Bayḍāwī. Anwār al-Tanzīl. 
3:93; al-Qurṭubī. Al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān. 8:226.

86	 al-Ṭabarī. Jāmiʿ al-Bayān. 21:270; al-Māturīdī. Taʾwīlāt al-Qurʾān. 14:29; Ibn ʿAṭiyyah al-Andalusī. Al-
Muḥarrar al-Wajīz. 9:65; al-Zamakhsharī. Al-Kashshāf. 4:339; Abū ʿAbd Allāh Muḥammad al-Tamīmī al-
Rāzī. Mafātīḥ al-Ghayb. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, 1420/1999, 16:120; al-Bayḍāwī. Anwār al-
Tanzīl. 5:129; al-Qurṭubī. Al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān. 16:273.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني59

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

والأعرج(، ومَن أقعده مرضٌ مؤقتٌ يزول بزوال علته.87 فراعت الآيات مَن فـقََدَ أطرافَه ومَن 
أعجزه المرضُ معًا؛ لاشتراكهما في علَّة العجز المانعة الموجبة لتخفيف الحكم.

الكلمات المضادة
تعتبر الألفاظ المضادة هي الحلقة المتممة في تحديد الشبكة المعرفية في الحقل الدلالي 
للمفهوم والرؤية القرآنية لكلمة “المرض”،88 والكلمة المضادة في حقول الدلالات يعين 

على فهم أدق لدلالة المفهوم، ويؤيد ذلك قول المتنبي )ت:569/453(:
ويذمهم وبهم عرفنا فضله	 وبضدها تتبين الأشياء.89
بالإضافة إلى الكلمات المرادفة والقريبة للكلمة المركزية المعالجة سابقًا،

حقلها  في  مركزية  ككلمة  لـ“المرض”  المضادة  الكلمات  بتحليل  هنا  سنقوم   
الدلالي، إذ يتناول التحليل الأضداد الدلالية لكلمة “المرض” في حقلها المفهومي، مركزاً 

على “الشفاء” و“الإبراء”، مُرتبّة حسب درجة التضاد.

]الشكل:4[

على المستوى النظري، تُستقصى الآيات القرآنية المتعلقة بالمرض والاستشفاء، حيث 
تعُدّ كلمتا »الإبراء« و»الشفاء« أبرز مقابلات »المرض« في المعجم القرآني، وتُدّدان –مع 
مرادفاتهما– الحقل الدلالي الشامل للمرض، مراحل نشأته وتأثيره وتشافيه ]الشكل:4[، 

مما يتيح تحليلًا لغويً وتركيبيًا لهاتين الكلمتين في السياق القرآني؛ على النحو التالي:
»الشفاء«: الشفاء في اللغة البرء من السقم، وأصل الكلمة “شفا”، وتعني حافة 
87	 al-Rāzī. Mafātīḥ al-Ghayb. 28:78; Abū al-Faḍl Shahāb al-Dīn Maḥmūd al-Ālūsī. Rūḥ al-Maʿānī fī Tafsīr 

al-Qurʾān al-ʿAẓīm wa-al-Sabʿ al-Mathānī. Taḥqīq ʿAlī ʿAbd al-Bārī ʿAṭiyyah. Beirut: Dār al-Kutub al-
ʿIlmiyyah, 1415/1994, 13:529.

88	  Ziyad Alrawāshidah. ʿIlm Dalālat al-Qurʾān. 78–79.

89	 Abū al-Baqāʾ al-ʿUkbarī. Al-Tibyān fī Sharḥ al-Dīwān. Taḥqīq Muṣṭafá al-Saqqā wa-ākharūn. Cairo: 
Maṭbaʿat Muṣṭafá al-Bābī al-Ḥalabī, 1355/1936, 1:81; al-Zamakhsharī. Al-Kashshāf. 3:412.



60 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

جُرُفٍ( )شَفَا  الآية:  في  المعنى  بهذا  وورد  الهلاك،  من  لقربه  “شفا”  عليه  وأطلق  البئر، 
]التوبة: 901/9[، واستعير منه “الشفاء” لمن تعافى،90 ووردت الكلمة بمعنى الشفاء/
وَشِفَاۤءࣱ( هُدࣰى  ءَامَنُوا۟  للَِّذِینَ  هُوَ  )قُلۡ  القرآن؛  آيات  تدبر  على  الحث  سياق  في  البرئ 

]فصلت:44/14[، و)شِفَاۤءٌ لِّمَا فِی ٱلصُّدُورِ(]يونس:75/01[، و)وَیَشۡفِ صُدُورَ قـوَۡمࣲ 
مُّؤۡمِنِیَن(]التوبة:41/9[. أما في السياق القرآني، وردت “الشفاء” واشتقاقاتها بعدة صيغ، 
وأُضيف كلمة  ]الشعراء:08/62[،  يَشْفِيِن(  فـهَُوَ  مَرِضْتُ  )وَإِذَا  الآية:  في  الفعل  منها 
“الشفاء” إلى الله تعالى دون المرض؛ لأن المرض ليس بنعمة، فأسنده إبراهيم عليه السلام 
إلى نفسه أدبً مع الله، مع يقينه أن الشفاء الحقيقي من الله، والأسباب مجرد وسائط.91 
إليه  للِّنَّاسِ(؛ فعائدُ الضميِر  شِفَاۤءࣱ  العسلَ بأن )فِیهِ  كما وصفت آيةُ ]النحل:61/96[ 
-العسل- عند الجمهور، و)شفاءٌ( نكرةٌ في سياق الإثبات، فلا تدلّ على العموم المطلق، 
بل تُبُِ بكونه دواءً نافعًا لأمراضٍ كثيرة، مستقًّل أو مُركَّبًا في العقاقير الطبية.92 نجد أن 
والنفسية،  المادية  الأمراض  التعافي من  تناولت كلمة “شفاء” في سياقات  القرآن  آيات 

وأشار كيفية التعافي من تلك الأمراض على تعددها واختلافها.
»الإبراء«: أصل كلمة الإبراء في اللغة من “البُء، البراَء، التـبَـرَّيِ”؛ ولها معنيان: 
أحدهما يدل على الخلق والخالق ]البقرة:45/2[، والثاني يدل على البُءِ من السقم،93 وقد 
وردت بالمعنى الثاني في شعر عنترة بن شداد )ت. 416م ]؟[( في وصف عدوه بعد أن 

طعنه بالسيف طعنة لا يُبرأُ منها؛ بقوله:
وإن يفقد فحق له الفَقُودُ.94 		 فإن يَبرأ فلم أنفث عليه  

90	 al-Farāhīdī.  Kitāb al-ʿAyn. 6:288, 290; al-Rāghib al-Iṣfahānī. Al-Mufradāt. 459; al-Jawharī. Al-Ṣiḥāḥ: Tāj 
al-Lughah. 6:393–394; al-Rāzī. Mukhtār al-Ṣiḥāḥ. 167; Ibn Manẓūr. Lisān al-ʿArab. 14:436.

91	 al-Ṭabarī. Jāmiʿ al-Bayān. 17:592; al-Māturīdī. Taʾwīlāt al-Qurʾān. 10:305; Ibn ʿAṭiyyah al-Andalusī. 
Al-Muḥarrar al-Wajīz. 7:361; al-Zamakhsharī. Al-Kashshāf. 3:319; al-Rāzī. Mafātīḥ al-Ghayb. 24:512; al-
Bayḍāwī. Anwār al-Tanzīl. 4:141; al-Qurṭubī. Al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān. 13:110; Abū al-Ḥasan Burhān 
al-Dīn al-Biqāʿī. Naẓm al-Durar fī Tanāsub al-Āyāt wa-al-Suwar. Taḥqīq Muḥammad ʿAbd al-Maʿīd Khān. 
Hyderabad: Dāʾirat al-Maʿārif al-ʿUthmāniyyah, 1404/1984, 14:52.

92	 al-Ṭabarī. Jāmiʿ al-Bayān. 14:289–291; al-Māturīdī. Taʾwīlāt al-Qurʾān. 8:146; Ibn ʿAṭiyyah al-Andalusī. 
Al-Muḥarrar al-Wajīz. 6:77; al-Zamakhsharī. Al-Kashshāf. 2:519; al-Rāzī. Mafātīḥ al-Ghayb. 20:238; al-
Bayḍāwī. Anwār al-Tanzīl. 3:233; al-Qurṭubī. Al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān. 10:136–138; al-Biqāʿī. Naẓm 
al-Durar. 11:199.

93	 al-Farāhīdī. Kitāb al-ʿAyn. 8:289; al-Rāghib al-Iṣfahānī. Al-Mufradāt. 121; Ibn Fāris. Muʿjam Maqāyīs al-
Lughah. 1:236; al-Zamakhsharī. Asās al-Balāghah. 1:52.

94	 ʿAntarah b. Shaddād. Dīwān ʿAntarah. Taḥqīq Muḥammad Saʿīd al-Mūlawī. Beirut: al-Maktab al-Islāmī, 
1390/1970, 282–283.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني61

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

المرض، مما  الشفاء من  نبطي على دعاء بالبرء )’br( بمعنى  عُثر في نقش  كما 
يثبت دلالة الجذر على الشفاء في النقوش العربية الشمالية قبل الإسلام،95 ووردت بنفس 
بإذن الله عزَّ وجلَّ«،96 وورد  برأً  الداءِ  أُصيبَ دواءُ  الشريفة: »فإذا  المعنى في الأحاديث 
في  العلم  منزلة  لعلو  إشارة  فيه  التداوي؛  واستحباب  دواء،  داء  لكل  الحديث في باب؛ 
الإسلام، بحثاً عن أسباب الأمراض والعلاج الناجع. كما تعُرَّف البراءة في اللسان والشرع 
بالتخلُّص من العيب والسقم، سواء كان حسيًّا كإبراء الأكمه والأبرص )وَأبُۡرئُِ ٱلَۡكۡمَهَ 
المشركين  من  والتنصُّل  المبدأ  على  معنوًّي كالثبات  أو   ،]94/3 عمران:  وَٱلۡبَۡـرَصَ(]آل 
]الممتحنة:4/06[؛  ]يونس:14/01[؛  ]البقرة:661/2[؛  ]التوبة:3/9[؛  وعباداتهم 
]الزخرف:62/34[؛ ]الأحزاب:96/33[، فهي بذلك تحقيق البُعد اليقيني عن مواطن 

الضرر، وحفظ أصل التوحيد والدين.97 
]آل  »أبُْرئُِ« في سورة  فعل  ورد  السلام،  عليه  عيسى  معجزات  بيان  سياق  في 
العمى الخلِْقي والبرص، شفاءً تامًّا  عمران: 94/3[، مشيراً إلى إزالة مرضين ملموسين: 
بإذن الله، مقرونً بإحياء الموتى، دلالةً على صدق نبوّته وتأييد الله له بما لا يطُاق إلا بقدرة 
إلهية.98 يعُرَّف الأكمة لغوًّي بالمولود أعمى،99 بينما يراه عكرمة فاقد البصر ليلً دون نهار، 
ويرى الفراهيدي أنه من فقد البصر بعد إبصار سابق،100 ويبقى الجامع فقدان البصر مطلقًا  

ولو مؤقتًا. أما البرص فمرض جلدي يتسم بنقط بيضاء، وإذا استفحل عسر شفاؤه.101
»العافية«  بمصطلح  »الشفاء«  تناولت  النبوية  الأحاديث  أن  إلى  الإشارة  تجدر 
الذي يتطابق دلاليًا ويتواصل معنويً مع »الشفاء« و»الإبراء« القرآنيين، فدعا النبي صلى الله عليه وسلم 
95	 Muʿjam al-Dawḥah al-Tārīkhī lil-Lughah al-ʿArabiyyah. Doha: Maʿhad al-Dawḥah lil-Dirāsāt al-ʿUlyā – 

Markaz Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, accessed April 19, 2025.

96	 Muslim b. al-Ḥajjāj Abū al-Ḥasan al-Qushayrī al-Naysābūrī. Al-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar bi-Naql 
al-ʿAdl ʿan al-ʿAdl ilá Rasūl Allāh صلى الله عليه وسلم. Taḥqīq Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth 
al-ʿArabī, 1412/1991, 4:1729 (no. 2204); 2:909 (no. 1240).

97	 al-Farāhīdī. Kitāb al-ʿAyn. 8:289; al-Rāghib al-Iṣfahānī. Al-Mufradāt. 121; Ibn Fāris. Muʿjam Maqāyīs al-
Lughah. 1:236; al-Zamakhsharī. Asās al-Balāghah. 1:52.

98	 al-Ṭabarī. Jāmiʿ al-Bayān. 5:420; al-Māturīdī. Taʾwīlāt al-Qurʾān. 2:307; Ibn ʿAṭiyyah al-Andalusī. Al-
Muḥarrar al-Wajīz. 2:425; al-Zamakhsharī. Al-Kashshāf. 1:364; Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Mafātīḥ al-Ghayb. 
8:229; al-Bayḍāwī. Anwār al-Tanzīl. 2:18; al-Qurṭubī. Al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān. 4:94; al-Rāghib al-
Iṣfahānī. Al-Mufradāt. 726.

99	 al-Rāghib al-Iṣfahānī. Al-Mufradāt. 726-727.

100 al-Farāhīdī. Kitāb al-ʿAyn. 3:383; al-Ṭabarī. Jāmiʿ al-Bayān. 4:420; Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Mafātīḥ al-
Ghayb. 8:229; Ibn ʿAṭiyyah. Al-Muḥarrar al-Wajīz. 2:426.

101 al-Rāghib al-Iṣfahānī. Al-Mufradāt. 118; Ibn ʿAṭiyyah al-Andalusī. Al-Muḥarrar al-Wajīz. 2:426.



62 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

التام  التوازن بين الأخذ بالأسباب الصحية والتسليم  بها وحثَّ الصحابة عليها، مؤسسًا 
بقضاء الله وقدره، فتجسدت بذلك الرؤية القرآنية تطبيقًا عمليًا في السنة النبوية، كقوله 
نـيَْا  صلى الله عليه وسلم: »اللَّهُمَّ إِنِّ أَسألُكَ العَافِيةَ«،102 وفي رواية؛ »اللَّهُمَّ إِنِّ أَسْألَُكَ الْعَفْوَ وَالْعَافِيَةَ فِ الدُّ
وَالْخِرَةِ«،103 والعافية في هذا السياق تعني السلامة من الآفات المعنوية والحسية على حد 
سواء. وقد خصص الإمام البخاري في صحيحه كتابً مستقلًا بعنوان “الطب”، اشتمل 
على نحو ستين بابً في الوقاية من الأمراض والأوبئة والتداوي عند الإصابة، مفتتحًا إياه 
بحديث النبي صلى الله عليه وسلم: »ما أنزلَ اللهُ داءً إلا وأنزل له شفاءً«.104 مؤكدًا أن الصحة نعمة إلهية 
يلزم تقديرها والحفاظ عليها وتأدية شكرها؛ بقوله صلى الله عليه وسلم: »نعِمتان مغبونٌ فيهما كثيٌر من 

الناس؛ الصحة والفراغ«.105
 

رؤية القرآن الكلية للإنسان في ظل هذه الأوبئة
تناول القرآن مفهوم المرض وما يسببه للإنسان جسديً ونفسيًا في سياقات تشريعية 
عن  وكاشفًا  التكليف،  عن  الإنسان  إعاقة  في  العضوية  الأمراض  تأثير  مبينًا  وقصصية، 
تداعيات الكمد والحزن على الجسد؛ كفقدان يعقوب -عليه السلام- بصره من كظم الغم 
)وَابـيَْضَّتْ عَيـنَْاهُ مِنَ الْزُْنِ فـهَُوَ كَظِيمٌ(]يوسف: 48/21[، وهي أسُّ مقاصد النصوص 
الشرعية ونظرتها الائتمانية106 التي تعتني بالإنسان في أكمل صورة قبل أن تكلفه بالأحكام، 
فيُحيط الخطاب القرآني بالإنسان في جميع حقوله الدلالية، سواء في حال استقراره أو مرضه، 
قيمته الجوهرية، موائما الخطاب لحاله  الصحة والمرض، محافظاً على  ثنائية  فيخاطبه وفق 
وقدراته، جامعًا بين الدين واحتياجاته الضرورية والتحسينية معًا. كما تكشف النصوص 
القرآنية عن توازن عقدي رفيع بين وجوب الأخذ بالأسباب الوقائية والعلاجية والتوكل التام 

102 Abū ʿAbd al-Raḥmān Muḥammad Ashraf al-ʿAẓīm Ābādī. ʿAwn al-Maʿbūd Sharḥ Sunan Abī Dāwūd: 
Tahdhīb Sunan Abī Dāwūd wa-Īḍāḥ ʿ Ilalihī wa-Mushkilātihī. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1415/1994, 
13:281 (no. 1482).

103 Abū ʿAbd Allāh Muḥammad b. Mājah. Sunan Ibn Mājah. Taḥqīq Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī. Cairo: 
Dār Iḥyāʾ al-Kutub al-ʿArabiyyah, n.d., 2:1273 (no. 3871); Abū al-Qāsim Sulaymān al-Ṭabarānī. Al-Duʿāʾ. 
Taḥqīq Muṣṭafá ʿAṭā. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1413/1992, 387 (no. 1297).

104 al-Bukhārī, al-Jāmiʿ al-musnad al-ṣaḥīḥ al-mukhtaṣar, 7/122 (no. 5678).

105 al-Bukhārī, al-Jāmiʿ al-musnad al-ṣaḥīḥ al-mukhtaṣar, 8/88 (no. 6412).

106 Mohammed Hashas- Mutaz Al-Khatib (Eds.), Islamic Ethics and the Trusteeship Paradigm: Taha 
Abderrahmane’s Philosophy in Comparative Perspectives, (Leiden: Brilli, 2020), 232-233, 324-326.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني63

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

على الله بعد استكمال الوسع. فالمرض والشفاء مخلوقان لله ومُعلَّقان بقضائه، لكن إسناد 
إبراهيم عليه السلام المرضَ لنفسه والشفاءَ لله تعالى ]الشعراء:08/62[ يمثل منتهى أدب 

العبودية، مع بقاء السبب المادي مرتبطاً غالبًا بإفراط العبد أو تفريطه.107
الشرعية بالعبادة  الطهارة  القرآنية منظومةً وقائيةً متكاملةً تربط  النصوص  س  تؤُسِّ
ربطاً شرطيًّا، فتجعل النظافة درعًا للفرد والمجتمع ضد الأمراض الناشئة من النجاسة. وقد 
رْ(]المدثر:4/47[، ومدحُ المتطهرين  فَطَهِّ دلّت على ذلك آياتٌ صريحة، منها: )وَثيَِابَكَ 
ريِنَ(]البقرة:222/2[، و: )فِيهِ رجَِالٌ  في قوله تعالى: )إِنَّ اللََّ يُِبُّ التّـَوَّابِيَن وَيُِبُّ الْمُتَطَهِّ
ريِنَ(]التوبة:801/9[. وجاءت السنة النبوية موضحة  ُ يُِبُّ الْمُطَّهِّ يُِبُّونَ أَن يـتََطَهَّرُوا وَاللَّ
لهذا المبدأ بتفاصيله، ومن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم للصحابة: »إِنَّ اللََّ طيَِّبٌ يُِبُّ الطَّيِّبَ، نَظِيفٌ 
يُِبُّ النَّظاَفَةَ، كَرِيٌم يُِبُّ الكَرَمَ، جَوَادٌ يُِبُّ الجوُدَ، فـنََظِفُّوا أفَْنِيـتََكُمْ وَلَ تَشَبَـّهُوا بِليـهَُودِ«،108 
هذه  وتتمحور  أفَْنِيـتَـهََا«،109  رُ  تُطَهِّ لَ  الْيـهَُودَ  فإَِنَّ  أفَْنِيـتََكُمْ،  رُوا  »طَهِّ رواية:  وفي 
الروايات حول نظافة البيوت والساحات والشوارع، انعكاسًا للرؤية القرآنية الكلية للإنسان 
والكون، وربطاً لفلسفة النظافة الجمالية في المطعم والمشرب والعبادة بالوقاية من الأوبئة، إذ 
يعدّ الإسراف سببًا جوهريًّ للأمراض؛ قال الله تعالى: )وكَُلُوا وَاشْرَبوُا وَلَ تُسْرفُِوا إِنَّهُ لَ يُِبُّ 
واجتناب  للعبادة  والتطيّب  والتزيّن  بالتطهّر  الأمر  واقترن  الْمُسْرفِِيَن(]الأعراف:13/7[، 
المحرّمات، واستدل الزمخشري )ت.4411/835( برواية: »المعدة بيت الداء والحمية رأس 

الدواء«،110 مؤكّدًا على أنَّ الإفراط يولِّدُ الأذى ويسبب العلل.
تبرز  للمرض،  الكتابي  والتصور  القرآني  التصور  بين  المنهجية  المفارقة  على صعيد 
اختلافات جوهرية: فالعهد القديم يربط المرض حتميًا بالخطيئة والعقاب الإلهي، كما جاء 
في سفر التثنية: “يَضْربُِكَ ٱلرَّبُّ بٱِلسُّلِّ وَٱلْمَُّى وَٱلْبـرُْدِ وَٱلْرَاَرَةِ وَٱلْفََافِ وَٱللَّفْحِ وَٱلدُّودِ، 
فـتَـتَـبْـعَُكَ حََّت تـهَْلِكَ”، 111 ويجعل الشفاء مشروطاً بالتوبة والطقوس؛ كما ورد في سفر 
107 Ibn ʿAṭiyyah al-Andalusī, al-Muḥarrar al-wajīz, 7/361; al-Zamakhsharī, al-Kashshāf, 3/319; Abū Ḥayyān 

al-Andalusī, al-Baḥr al-muḥīṭ, 8/166; Abū al-Ḥasan ʿAlī ibn Aḥmad al-Wāḥidī, al-Tafsīr al-basīṭ (Riyadh: 
ʿImādat al-Baḥth al-ʿIlmī, Jāmiʿat al-Imām Muḥammad ibn Saʿūd, 1430/2008), 17/69.

108 Abū ʿĪsā Muḥammad ibn ʿĪsā al-Tirmidhī, Sunan al-Tirmidhī, taḥqīq: Aḥmad Muḥammad Shākir- 
Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī (Cairo: Maktabat Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī, 1395/1975), 5/111 (no. 2279).

109 Abū al-Qāsim Sulaymān Aḥmad al-Ṭabarānī, al-Muʿjam al-wasīṭ, taḥqīq: Abū Muʿādh Ṭāriq ʿAwaḍ – Abū 
al-Faḍl ʿAbd al-Muḥsin al-Ḥusaynī (Cairo: Dār al-Ḥaramayn, 1415/1995), 4/231 (no. 4057).

110 al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān, 10/149;  Ibn ʿ Aṭiyyah al-Andalusī, al-Muḥarrar al-wajīz, 4/243; al-Zamakhsharī, 
al-Kashshāf, 2/100; al-Bayḍāwī, Anwār al-tanzīl, 3/11; al-Ṭabarānī, al-Muʿjam al-awsaṭ, 4/329 (no. 4343).

111 al-Kitāb al-Muqaddas, tarjamat Fandīk (Beirut: Dār al-Kitāb al-Muqaddas, 2002), al-Tathniyah: 22:28-29.



64 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

يعَ فـرَاَئِضِهِ،  الخروج: » إِنْ كُنْتَ تَسْمَعُ لِصَوْتِ ٱلرَّبِّ إِلَِكَ، وَتَصْغَى إِلَ وَصَايَهُ وَتَْفَظُ جَِ
شَافِيكَ«،112 وأن  ٱلرَّبُّ  أَنَ  فإَِنِّ  عَلَيْكَ،  أَضَعُ  لَ  ٱلْمِصْريِِّيَن  عَلَى  وَضَعْتُهُ  مَِّا  مَا  فَمَرَضًا 
خُبـزَْكَ  فـيَـبَُاركُِ  إِلَكَُمْ،  ٱلرَّبَّ  »وَتـعَْبُدُونَ  السفر:  نفس  في  جاء  المرض كما  ترفع  العبادة 
وَمَاءَكَ، وَأزُيِلُ ٱلْمَرَضَ مِنْ بـيَْنِكُمْ.«113 بينما يؤكد العهد الجديد على دور الإيمان والتدخل 
الإلهي المباشر لإظهار القدرة الإلهية؛ وهناك عدة نصوص وردت في هذا السياق في الانجيل 
نذكر منها قول عيسى لامرأة مريضة: »يَ ٱبـنَْتِ، إِيماَنُكِ خَلَّصَكِ، ٱذْهَبِ بِسَلَمَةٍ وكَُونِ 
برَيِئَةً مِنْ دَائِكِ«.114 أما القرآن الكريم فيتناول المرض من أبعاد متعددة: الوقاية بالأسباب، 
والحجر الصحي، ووجوب التداوي، والتخفيف في التكليف عن المريض، دون جعله عقابً 

حتميًا للخطيئة.

الخاتمة
عالج القرآن الكريم مفهوم المرض ضمن إطار مقاصدي متكامل يجمع بين عمق 
مؤثرة  شرعية  علة  المرض  اعتبار  إلى  الظاهري  الوصف  متجاوزاً  التشريع،  ومرونة  الدلالة 
فتُسقط  المتباينة،  الصحية  البشري بأبعاده  الواقع  تراعي  القرآنية  فالنصوص  التكليف،  في 
التكاليف كليًا عن المصابين بالأمراض المزمنة، وترُخصها لمن يعانون أمراضًا عارضة، مُظهرةً 
بذلك أولوية حفظ النفس والصحة على التكليف المجرد، وهذا النهج يكشف عن جوهر 
الخطاب الإلهي القائم على تقديم المصلحة الإنسانية ومراعاة العلل الموجبة للتخفيف أو 
الإسقاط، فتدور الأحكام مع القدرة والظروف، مُققةً توازنً دقيقًا بين متطلبات التشريع 
وحدود الطاقة البشرية، وبناءً نظامًا تشريعيًا شاملًا يضع الإنسان -بكيانه المتكامل- محور 
الاعتبار المقاصدي الأعلى. ومن خلال الاستقراء التحليلي لمفهوم »المرض« في النصوص 
القرآنية، يتبين أن القرآن الكريم يؤكد بصريح العبارة أن الله سبحانه هو الشافي الحقيقي، وفي 
الوقت ذاته يوجب على الإنسان الأخذَ بالأسباب الوقائية والعلاجية على السواء، فالمنهج 
القرآني يقيم توازنً دقيقًا بين التوكل المطلق والمسؤولية العملية الملزمة، مما يجعل التداوي فريضة 

112 al-Kitāb al-Muqaddas, Sifr al-Khurūj: 15:26; Sifr al-Lāwiyyīn: al-Aṣḥāḥāt 13–15.

113 al-Kitāb al-Muqaddas, Sifr al-Khurūj: 23:25.

114 al-Kitāb al-Muqaddas, Mārkus: 5:34; Mattá: 9:22; unẓur: Mārkus: 2:5–12; Mārkus: 6:13; Lūqā: 4:40; 
Yūḥannā: 9:1–3, 11:4; Mattá: 4:23–24.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني65

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

شرعية تنسجم مع الإيمان بالقضاء والقدر، وتؤكد وجوب رعاية البدن كجزء لا ينفصم من 
عبودية الخالق.

يُبرز القرآن الكريم المرض كدلالة وجودية على محدودية الإنسان وضعفه أمام القدرة 
الإلهية المطلقة، ويُسّد ذلك بأبلغ صوره في قصة النبي أيوب -عليه السلام-؛ التي تجعل 
النص  يتجاوز  ألم جسدي، كما  والصبر لا مجرد  التسليم  إيمانيًا يختبر عمق  ابتلاءً  المرض 
من  الأمراض؛  مواجهة  في  والأخلاقية  الاجتماعية  المسؤولية  ليؤكد  الفردي  البعد  القرآني 
خلال مبادئ التكافل الجماعي والحجر الصحي وتجنب الضرر، مما يرسم منهجًا إسلاميًا 
شاملًا يدمج الوقاية الفردية بالحفاظ على الصحة العامة، وبهذه المنهجية تقدم الرؤية القرآنية 
نموذجًا عالميًا للتضامن الإنساني والوعي الصحي الاستباقي في مواجهة التحديات الوبائية. 
في إطار التحليل الدلالي-المعرفي لمفهوم »المرض«، تََّ تشكيل حقل دلالي وشبكة معرفية 
مركزُها هذا المفهوم؛ بغية تفكيك بنيته واستجلاء أبعاده وفق الرؤية القرآنية، وأُخضعت كل 
من الكلمات المرادفة: »عقر«، »سقم«، »عقم«، »وهن«، والمقاربة »مصيبة«، »بلاء«، 
»ضر«، »أذى«، والمضادة »إبراء«، »شفاء« لتحليل دقيق؛ مكَّن من بلوغ رؤية تكاملية 
تُظهر الارتباط بين مفهوم »المرض« والوجود والإنسان، وأكدت النتائج مركزية الإنسان في 
الخطاب القرآني، وتجلَّى فيها مبدأ التكليف بما يتناسب مع الطاقة مع مراعاة العناية الإلهية، 
وبيَّنت الدراسة أن الآيات المكية تضع الأسس المقاصدية المراعية لحال المريض، فيما تقدم 
للنص  البنيوي  التماسك  المدنية تفصيلً وتوسعًا منسجمًا؛ وفي ذلك دلالةً على  الآيات 

القرآني، وطابعه »الوظيفي« المتجاوز لاختلاف السياقات الزمانية والمكانية والحضارية.

والجديد-  -القديم  والعهدين  الكريم  القرآن  رؤيتي  بين  الأولية  المقارنة  تكشف 
لمفهوم »المرض« عن تباين منهجي جوهري في تفسير دلالاته البنيوية والاجتماعية؛ ففي 
التوراة يُصوَّر »المرض« غالبًا كتجلٍّ لـ«العقوبة الإلهية« المرتبطة بالخطيئة، مع تأكيد العلاقة 
السببية بين الانحراف عن الشريعة والإصابة به، وتقديم »الطاعة« كمصدر أساسي للوقاية 
والشفاء، دون الالتفات إلى »العلاج«، وعلى المستوى الاجتماعي تقُدَّم ضوابط الأحكام 
على حساب »التضامن« و«الرعاية النفسية« للمريض. في المقابل من ذلك؛ يقدم القرآن 
الكريم »المرض« بوصفه »ابتلاءً إلهيًا« يهدف إلى اختبار الصبر وتكفير الذنوب، مع إرساء 
مبدأ »الأخذ بالأسباب« جنبًا إلى جنب مع »التوكل« و«الدعاء«، ويجعل من المرض 



66 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

فرصة لتعميق »الإيمان« وتذكير الإنسان بحدود قوته أمام »القدرة الإلهية«، وعلى الصعيد 
الاجتماعي؛ تحث النصوص القرآنية والأحاديث النبوية على »زيارة المريض« ضمن ضوابط 
دقيقة، مما يعزز قيم »التكافل« و»الرحمة« و»الدعم الروحي والنفسي«، وهكذا؛ يتجلى 
الطاعة لرفعه،  التوراتية، التي تربط المرض بالعقوبة وتركز على  الرؤية  التباين الجوهري بين 
مما  بالقدر،  الإيمان  والتوكل؛  العملي،  السعي  الابتلاء؛  بين  تدمج  التي  القرآنية؛  والرؤية 
يكشف عن اختلاف عميق في فهم المرض وعلاقته بالوجود الإنساني وتفاعله الديناميكي 

بالكون والحياة.

Supplementary Materials

Acknowledgements
-

Authors’ contributions
All  authors  contributed  to  the  study  conception  and  design.  Material  

preparation,  data  collection  and  analysis  were  performed  by Ziyad RavaŞdeh,  
Hidayet Aydar, Khadeejeh Alrawashdeh and Mehmet Yalçın Yılmaz.  The  first  
draft  of  the  manuscript was written by Ziyad RavaŞdeh and all authors commented 
on previous versions of the manuscript. All authors read and approved the final 
manuscript

Conflicts of Interest
The authors have no relevant financial or non-financial interests to disclose

Funding 
The  authors  declare  that  no  funds,  grants,  or  other  support  were  received  

during the preparation of this manuscript

Arabic Sources
Al-Azdī, Abū Bakr Muḥammad ibn Durayd. Jamharat al-lughah. Vol. 2. Edited by 

Ramzī Munīr. Beirut: Dār al-ʿIlm lil-Malāyīn, 1407/1987.
Al-Azharī, Abū Manṣūr Muḥammad. Tahdhīb al-lughah. Vol. 12. Edited by 

Muḥammad ʿAwaḍ. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, 1422/2001.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني67

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

Al-Aṣfahānī, Abū al-Qāsim Ḥusayn ibn Muḥammad al-Rāghib. Al-Mufradāt f ī 
gharīb al-Qurʾān. Edited by Ṣafwān al-Dāwūdī. Damascus: Dār al-Qalam, 
1412/1991.

Al-Alūsī, Abū al-Faḍl Shihāb al-Dīn Maḥmūd. Rūḥ al-maʿānī fī tafsīr al-Qurʾān 
al-ʿaẓīm wa-al-sabʿ al-mathānī. Vol. 13. Edited by ʿ Alī ʿ Abd al-Bārī ʿ Aṭiyyah. 
Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1415/1994.

Al-Bukhārī, Abū ʿAbd Allāh Muḥammad ibn Ismāʿīl. Al-Jāmiʿ al-ṣaḥīḥ al-musnad 
al-mukhtaṣar min ḥadīth Rasūl Allāh “SAW” wa-sunanuhu wa-ayyāmuhu. 
Vol. 7. Edited by Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī et al. Beirut: Dār Ṭawq al-
Najāt, 1422/2001.

Al-Baqāʿī, Abū al-Ḥasan Burhān al-Dīn. Naẓm al-durar fī tanāsub al-āyāt wa-
al-suwar. Vol. 14. Edited by Muḥammad ʿAbd al-Muʿīd Khān. Hyderabad: 
Dāʾirat al-Maʿārif al-ʿUthmāniyyah, 1404/1984.

Al-Bayḍāwī, ʿAbd Allāh ibn ʿUmar. Minhāj al-wuṣūl ilá ʿilm al-uṣūl. Edited by 
Muṣṭafá Shaykh Muṣṭafá. Beirut: Muʾassasat al-Risālah Nāshirūn, 1426/2006.

_____, Nāṣir al-Dīn ʿAbd Allāh ibn ʿUmar. Anwār al-tanzīl wa-asrār al-taʾwīl. Vol. 
5. Edited by Muḥammad al-Marʿashlī. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, 
1418/1997.

Al-Bayhaqī, Abū Bakr Aḥmad. Shuʿab al-īmān. Vol. 7. Edited by Abū Hājar 
Muḥammad al-Saʿīd Basyūnī Zaghlūl. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 
1421/2000.

Cheikho, Louis, ed. Anīs al-Julasāʾ fī Sharḥ Dīwān al-Khansāʾ. Beirut: al-Maṭbaʿah 
al-Kāthūlīkiyyah, 1896.

Izutsu, Toshihiko. Allāh wa-al-insān f ī al-Qurʾān. Translated by Hilāl Muhammad 
al-Jihād. Beirut: Al-Munaẓẓamah al-ʿArabiyyah lil-Tarjamah, 1427/2007.

Al-Muʿīnī, ʿAbd al-Ḥamīd, ed. Shiʿr Banī Tamīm fī al-ʿAṣr al-Jāhilī: Jamʿ wa-
Taḥqīq. Buraidah: Nasharāt Nādī al-Qaṣīm al-Adabī, 1402/1982.

Al-Tirmidhī, Abū ʿĪsá Muḥammad ibn ʿĪsá. Sunan al-Tirmidhī. Vol. 5. Edited 
by Aḥmad Muḥammad Shākir and Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī. Cairo: 
Maktabat Muṣṭafá al-Bābī al-Ḥalabī, 1395/1975.

Al-Ṭāʾī, Yaḥyá Mudrik, and al-Kalbī, Hishām Muḥammad. Dīwān shiʿr Ḥātim ibn 
ʿAbd Allāh al-Ṭāʾī wa-akhbāruhu. Edited by ʿĀdil Sulaymān Jamāl. Cairo: 
Maṭbaʿat al-Madanī, 1411/1990.

Al-Ṭabarānī, Abū al-Qāsim Sulaymān. Al-Duʿāʾ. Edited by Muṣṭafá ʿAṭā. Beirut: 
Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1413/1992.

Al-Ṭabarānī, Abū al-Qāsim Sulaymān Aḥmad. Al-Muʿjam al-wasīṭ. Vol. 4. Edited 
by Abū Muʿādh Ṭāriq ʿAwaḍ and Abū al-Faḍl ʿAbd al-Muḥsin al-Ḥusaynī. 
Cairo: Dār al-Ḥaramayn, 1415/1995.

Al-Ṭabarī, Abū Jaʿfar Muḥammad ibn Jarīr. Jāmiʿ al-bayān ʿan tafsīr āy al-Qurʾān. 
Vols. 1, 8, 11, 12, 16, 17, 19, 21, 23. Edited by ʿAbd Allāh al-Turkī. Cairo: Dār 



68 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

Hajar lil-Ṭibāʿah wa-al-Nashr wa-al-Tawzīʿ, 1422/2001.
Al-Jaṣṣāṣ, Abū Bakr Aḥmad ibn ʿAlī. Aḥkām al-Qurʾān. Vol. 1. Edited by ʿAbd al-

Salām Shāhīn. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1415/1994.
Al-Jaṣṣāṣ, Abū Bakr Aḥmad ibn ʿAlī. Al-Fuṣūl f ī al-uṣūl. Vol. 4. Kuwait: Wizārat 

al-Awqāf al-Kuwaytiyyah, 1414/1994.
Al-Jawharī, Ismāʿīl ibn Ḥammād. Al-Ṣiḥāḥ tāj al-lughah wa-ṣiḥāḥ al-ʿArabiyyah. 

Vol. 3. Edited by Aḥmad ʿAṭṭār. Beirut: Dār al-ʿIlm lil-Malāyīn, 1407/1987.
Jarjīs, Muʾayyad, and Ismāʿīl, Mazdah Nūrī. “Al-Tafāʾul wa-al-tashāʾum wa-

ʿalāqatuhumā bi-jawdat al-ḥayāh ladá al-muṣābīn wa-ghayr al-muṣābīn bi-
jāʾiḥat Kūrūnā.” Majallat dirāsāt f ī sīkūlūjiyyat al-inḥirāf 7, no. 3 (November 
2022).

Al-Dīnawarī, Abū Muḥammad ʿ Abd Allāh ibn Muslim ibn Qutaybah. Tafsīr gharīb 
al-Qurʾān. Edited by al-Sayyid Aḥmad al-Ṣaqr. Beirut: Dār al-Kutub al-
ʿIlmiyyah, 1398/1978.

Al-Rāzī, Abū ʿ Abd Allāh Muḥammad al-Tamīmī. Mafātīḥ al-ghayb. Vol. 16. Beirut: 
Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, 1420/1999.

_____, Abū ʿAbd Allāh Muḥammad Fakhr al-Dīn. Al-Maḥṣūl. Vol. 5. Edited by 
Ṭaha Jābir al-ʿAlwānī. Amman: Muʾassasat al-Risālah, 1418/1997.

Al-Rāzī, Muḥammad ibn Abī Bakr. Mukhtār al-ṣiḥāḥ. Edited by Yūsuf al-Shaykh. 
Beirut: Al-Maktabah al-ʿAṣriyyah, 1420/1999.

Al-Rawāshidah, Ziyād ʿ Abd al-Raḥmān. ʿ Ilm dalālat al-Qurʾān: manhajiyyat al-taḥlīl 
al-dilālī f ī tafsīr al-Qurʾān. Amman: Dār Kunūz al-Maʿrifah, 1439/2018.

Al-Zamakhsharī, Abū al-Qāsim Maḥmūd. Asās al-balāghah. Vol. 2. Edited by 
Maḥmūd ʿUyūn al-Sūd. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1419/1988.

Al-Zamakhsharī, Abū al-Qāsim Maḥmūd. Al-Kashshāf ʿan ḥaqāʾiq ghawāmiḍ al-
tanzīl wa-ʿuyūn al-aqāwīl f ī wujūh al-taʾwīl. Vol. 3. Edited by Muṣṭafá Ḥusayn 
Aḥmad. Cairo: Dār al-Rayyān, 1407/1987.

Al-Samʿānī, Abū al-Muẓaffar Manṣūr ibn Muḥammad. Tafsīr al-Qurʾān. Vol. 
4. Edited by Yāsir Ibrāhīm and Ghanīm ʿAbbās. Riyadh: Dār al-Waṭan, 
1418/1997.

Al-Sindī, Muḥammad ʿĀbid. Tartīb Musnad al-Imām al-Shāfiʿī. Vol. 1. Edited by 
Muḥammad Zāhid al-Kawtharī. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1370/1951.

Shaddād, ʿAntarah ibn Shaddād. Dīwān ʿAntarah. Edited by Muḥammad Saʿīd 
Mūlawī. Beirut: Al-Maktab al-Islāmī, 1390/1970.

Shiʿr Banī Tamīm f ī al-ʿaṣr al-Jāhilī. Edited by ʿ Abd al-Ḥamīd al-Muʿaynī. Buraydah: 
Manshūrāt Nādī al-Qaṣīm al-Adabī, 1402/1982.

Shuwayʿil, Yazīd, and ʿAlī, Fāris. “Qalaq al-mawt bi-fayrūs Kūrūnā Kūfīd-19 
ladá ʿayyinah min al-mujtamaʿ al-Jazāʾirī fī ḍawʾ baʿḍ al-mutaghayyirāt al-
dīmūghrāfiyyah: dirāsah istikshāfiyyah.” Majallat al-rawāʾiz 7, no. 1 ( January 
2023): 137.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني69

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

Al-Ṣanʿānī, Wahb ibn Munabbih. Al-Tījān f ī mulūk Ḥimyar. Sanaa: Markaz al-
Dirāsāt wa-al-Abḥāth al-Yamaniyyah, 1347/1928.

Al-Ḍabbī, al-Mufaḍḍal ibn Muḥammad al-Rammāl. Al-Mufaḍḍaliyyāt. Edited by 
Aḥmad Shākir and ʿAbd al-Salām Hārūn. Cairo: Dār al-Maʿārif, 1361/1942.

Al-Ṭabarī, Abū Jaʿfar Muḥammad ibn Jarīr. Jāmiʿ al-bayān ʿan tafsīr āy al-Qurʾān. 
Vols. 1, 8, 11, 12, 16, 17, 19, 21, 23. Edited by ʿAbd Allāh al-Turkī. Cairo: Dār 
Hajar lil-Ṭibāʿah wa-al-Nashr wa-al-Tawzīʿ, 1422/2001.

Al-ʿAjalūnī, Ismāʿīl ibn Muḥammad. Kashf al-khafāʾ wa-muzīl al-ilbās. Vol. 1. Edited 
by ʿAbd al-Ḥamīd Hindāwī. Sidon: Al-Maktabah al-ʿAṣriyyah, 1420/2000.

Al-ʿAskarī, Abū Hilāl al-Ḥasan ibn ʿAbd Allāh. Al-Furūq al-lughawiyyah. Edited 
by Muḥammad Ibrāhīm Salīm. Cairo: Dār al-ʿIlm wa-al-Thaqāfah lil-Nashr 
wa-al-Tawzīʿ, n.d.

Al-ʿAẓīm Ābādī, Abū ʿ Abd al-Raḥmān Muḥammad Ashraf. ʿ Awn al-maʿbūd sharḥ 
Sunan Abī Dāwūd: tahdhīb Sunan Abī Dāwūd wa-īḍāḥ ʿ ilalihi wa-mushkilātihi. 
Vol. 13. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1415/1994.

Al-ʿUkbarī, Abū al-Baqāʾ ʿAbd Allāh ibn al-Ḥusayn. Al-Tibyān f ī sharḥ al-Dīwān. 
Vol. 1. Edited by Muṣṭafá al-Saqqā et al. Cairo: Maṭbaʿat Muṣṭafá al-Bābī al-
Ḥalabī, 1355/1936.

Al-Farāhīdī, al-Khalīl ibn Aḥmad. Al-ʿAyn. Vols. 1–7. Edited by Mahdī al-Makhzūmī 
and Ibrāhīm al-Sāmirrāʾī. Cairo: Dār wa-Maktabat al-Hilāl, n.d.

Al-Qāḍī Muḥammad Abū Bakr ibn al-ʿArabī. Aḥkām al-Qurʾān. Beirut: Dār al-
Kutub al-ʿIlmiyyah, 1424/2003, 1:176–177.

Al-Qurṭubī, Abū ʿ Abd Allāh Muḥammad ibn Aḥmad. Al-Jāmiʿ li-aḥkām al-Qurʾān. 
Vol. 16. Edited by Aḥmad al-Bardūnī and Ibrāhīm Ṭafīsh. Cairo: Dār al-Kutub 
al-Miṣriyyah, 1384/1964.

Al-Kitāb al-Muqaddas, Tarjamat Fandayk. Beirut: Dār al-Kitāb al-Muqaddas, 2002.
Al-Kiyā al-Harāsī, Abū al-Ḥasan ʿAlī ibn Muḥammad. Aḥkām al-Qurʾān. Vol. 1. 

Edited by Mūsá ʿAlī and ʿIzzah ʿAbd ʿAṭiyyah. Beirut: Dār al-Kutub al-
ʿIlmiyyah, 1405/1984.

Al-Laythī, Abū ʿ Umar ibn Khalīfah ibn Khayyāṭ ibn Abī Hubayrah al-ʿAṣfarī. Tārīkh 
Khalīfah ibn al-Khayyāṭ. Edited by Muṣṭafá Najīb and Ḥikmat Fawwāz. Beirut: 
Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1415/1995, 76–77.

Al-Māturīdī, Abū Manṣūr Muḥammad ibn Muḥammad. Taʾwīlāt al-Qurʾān. Vol. 1. 
Edited by Aḥmad Wanlī Ūghlū and Bakr Tūbāl Ūghlū. Istanbul: Dār al-Mīzān 
lil-Nashr wa-al-Tawzīʿ, 1425/2005.

Al-Mawsūʿah al-Kuwaytiyyah. Vol. 24. Kuwait: Wizārat al-Awqāf wa-al-Shuʾūn 
al-Islāmiyyah, 1427/2005.

al-Nawawī, Abū Zakariyyā Muḥyī al-Dīn ibn Sharaf. al-Majmūʿ sharḥ al-Muhadhdhab. 
Edited by Committee of Scholars. Cairo: al-Maṭbaʿah al-Munīriyyah, 1929.

Al-Naysābūrī, Muslim ibn al-Ḥajjāj Abū al-Ḥasan al-Qushayrī. Al-Musnad al-



70 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

ṣaḥīḥ al-mukhtaṣar bi-naql al-ʿadl ʿan al-ʿadl ilá Rasūl Allāh “SAW”. Vols. 
2–4. Edited by Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth 
al-ʿArabī, 1412/1991.

Al-Wāḥidī, Abū al-Ḥasan ʿ Alī ibn Aḥmad. Al-Tafsīr al-basīṭ. Vol. 17. Riyadh: ʿ Imādat 
al-Baḥth al-ʿIlmī Jāmiʿat al-Imām Muḥammad ibn Saʿūd, 1430/2008.

al-Sarakhsī, Muḥammad ibn Aḥmad. al-Mabsūṭ Cairo: Maṭbaʿat al-Saʿādah, n.d.
Ibn Anas, Mālik. al-Mudawwanah. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1994.
Ibn Jinnī, Abū al-Fatḥ ʿUthmān. Al-Khaṣāʾiṣ. Vol. 3. Edited by Muḥammad al-

Najjār. Cairo: Al-Hayʾah al-Miṣriyyah al-ʿĀmmah lil-Kitāb, 1385/1985.
Ibn ʿĀshūr, Muḥammad al-Ṭāhir. Al-Taḥrīr wa-al-tanwīr. Vol. 5. Tunis: Al-Dār 

al-Tūnisiyyah lil-Nashr, 1404/1984.
Ibn ʿAṭiyyah, Abū Muḥammad ʿAbd al-Ḥaqq al-Andalusī. Al-Muḥarrar al-wajīz 

f ī tafsīr al-Kitāb al-ʿAzīz. Vols. 1–8. Edited by a group of researchers. Doha: 
Wizārat al-Awqāf wa-al-Shuʾūn wa-al-Maqdisāt al-Islāmiyyah, 1636/2015.

Ibn Fāris, Abū al-Ḥasan Aḥmad. Muʿjam maqāyīs al-lughah. Edited by ʿAbd al-
Salām Hārūn. Damascus: Dār al-Fikr, 1399/1979.

Ibn Fāris, Abū al-Ḥusayn Aḥmad. Muʿjam maqāyīs al-lughah. Vol. 4. Edited by ʿ Abd 
al-Salām Hārūn. Damascus: Dār al-Fikr, 1399/1979.

Ibn Mājah, Abū ʿAbd Allāh Muḥammad. Sunan Ibn Mājah. Vol. 2. Edited by 
Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī. Cairo: Dār Iḥyāʾ al-Kutub al-ʿArabiyyah, 
n.d.

Ibn Manẓūr, Abū al-Faḍl Muḥammad. Lisān al-ʿArab. Vol. 7. Edited by al-Yāzijī et 
al. Beirut: Dār Ṣādir, 1414/1994.

Abū Ḥayyān, Muḥammad ibn Yūsuf al-Andalusī. Al-Baḥr al-muḥīṭ. Vol. 4. Edited 
by Muḥammad al-ʿAṭṭār et al. Beirut: Dār al-Fikr, 1420/2000.

Al-Ījī, Muḥammad ʿAbd al-Raḥmān. Jāmiʿ al-bayān f ī tafsīr al-Qurʾān. Vol. 2. 
Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1424/2004.

Dīwān al-Nābighah al-Dhubyānī. Compiled and edited by Muḥammad al-Ṭāhir ibn 
ʿĀshūr. Tunis: Al-Dār al-Tūnisiyyah, 1395/1976.

Dīwān Jarīr. Commentary by Muḥammad Ḥabīb. Edited by Nuʿmān Muḥammad 
Amīn Ṭaha. Cairo: Dār al-Maʿārif, 1406/1986.

ʿAbd al-Bāqī, Muḥammad Fuʾād. Al-Muʿjam al-mufahras li-alfāẓ al-Qurʾān. Cairo: 
Maṭbaʿat Dār al-Kutub al-Miṣriyyah, 1364/1944.

ʿAbd al-Raḥmān, Ṭaha. Dīn al-ḥayāʾ min al-fiqh al-iʾtimārī ilá al-fiqh al-iʾtimārī. 
Beirut: Al-Muʾassasah al-ʿArabiyyah lil-Fikr wa-al-Ibdāʿ, 1438/2017, 104.

Muʿjam al-Dawḥah al-Tārīkhī. Accessed April 19, 2025. https://www.dohadictionary.
org/root, Accessed March 7, 2025. https://www.dohadictionary.org/root.

al-Zawzanī, Husayn ibn Aḥmad ibn Ḥusayn. Sharḥ al-Muʿallaqāt al-Sabʿ. Beirut: 
Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, 2002.



التحليل الدلالي لبنية مفهوم ”المرض“ في السياق القرآني71

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

Non-Arabic Sources
Burns Alistair S, Iliffe Steve. “Alzheimer’s disease”, The BMJ. J 338 (February 2009), 

158.
https://www.bmj.com/content/338/bmj.b158
Din İşleri Yüksek Kurulu, İslam’ın Salgın Hastalıklara bakışı, (Ankara: diyanet 

yayınları, 1441/2020), 41-45.
GA, Eroshenko- et al., “Yersinia pestis strains of ancient phylogenetic branch 0.ANT 

are widely spread in the highmountain plague foci of Kyrgyzstan”, Plos one 
12/10. October 26. 2017. 3/10. https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC5658180/pdf/pone.0187230.pdf

Hashas, Mohammed- Al-Khatib, Mutaz (Eds.), Islamic Ethics and the Trusteeship 
Paradigm: Taha Abderrahmane’s Philosophy in Comparative Perspectives. Leiden: 
Brilli, 2020. 

JK, Taubenberger – Morens, David M. 1918 influenza: the mother of all pandemics, 
Emerging Infectious Diseases 12/1 ( January 2006), 15.    https://web.archive.org/web/20110626184641/http://

www.cdc.gov/ncidod/eid/vol12no01/pdfs/05-0979.pdf

Kaan, Enver Osman. “Salgın Hastalık Döneminde Alınan Tedbirlerin Fıkhî Analizi”, 
Kocaeli İlahiyat Dergisi 4/1 (Haziran 2020).

Levin, Jeff. “Religion and Mental Health: Theory and Research.” International Journal 
of Applied Psychoanalytic Studies 7, no. 2 (2010). https://doi.org/10.1002/aps.240.

Mosia, Mpho J. Pandemic Survival Guide Memory Verses. Eugene, OR: An İmprint 
of Wipf and Stock Publishers. 2022. 

Murrell, K. Darwin – Fried, Bernard. World Class Parasites. Switzerland AG:  Part 
of Springer Nature, 2019.

Nadira, Chahboub. “Actualisation Terminologique Et Restructuration Conceptuelle à 
L’aide Des Reformulations Intra-discursives”, AL-Lisaniyyat 24/1 (21.06.2018) 
386-388. https://www.researchgate.net/publication/382200346_Actualisation_Terminologique_Et_Restructuration_Conceptuelle_a_L’aide_Des_Reformulations_Intra-

discursives

Önal, Recep. “Kur’an Bağlamında Koronavirüs Gibi Pandemik Afetleri ve Musibetleri 
Okuma Usulü” el-Mecelletu’l-İlmiyyetu’l-Muhakkemetu li-Riaseti’ş-Şuuni’d-
Dîniyyeti’t-Turkiyye 2 (2020). 163-177.  

Saint Louis University. “How Poxviruses Such As Smallpox Evade The Immune 
System”. Science Daily. (accessed December 19, 2024). https://www.sciencedaily.com/

releases/2008/01/080131122956.htm#:~:text=Poxviruses%2C%20however%2C%20all%20come%20encoded,marshalling%20the%20immune%20system’s%20defenses.

Vander Weele, Tyler J. “Religion and Health: A Synthesis.” In Spirituality and Religion 
within the Culture of Medicine: From Evidence to Practice, edited by Michael 
J. Balboni and John R. Peteet, 357–401. New York: Oxford University Press, 
2017. https://doi.org/10.1093/med/9780190272432.003.0022



72 Ravasdeh, Aydar, Alrawashdeh, Yılmaz

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 27, no. 1 (Januari 2026): hlm 35-72.

Weiss, Jane. This Pestilence Which Walketh in Darkness: Reconceptualizing the 1832 New 
York Cholera Epidemic. London: Palgrave Macmillan UK, 2003.


