
Jurnal Moderasi: the Journal of Ushuluddin and Islamic Thought, and Muslim Societies.  
ISSN: 2808-2376 (p); 2809-221x (e) Vol. 4. No. 2, July-Desember 2024 

https://ejournal.uin-suka.ac.id/ushuluddin/moderasi/index  

 

Analisis Sinonimitas Makna Nūr, Ḍiyā’, dan Sirāj 

dalam Al-Qur'an (Kajian Linguistik Semantik 

Berdasarkan Tafsir Al-Kasysyāf) 

 

 

Anwar Fahmi 
UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

 

anwarfahmi2003@gmail.com  

 

 

 

Copyright: © 2024 by the 

authros. Submitted for possible 

open access publication under 

the terms and conditions of the 
CreativeCommons Attribution 

(CC BY NC SA) lience (http:// 

creativecommons.org/licenses
/ by-sa/ 4.0) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abstract 
This article is motivated by the use of the words nūr, ḍiyā', and sirāj 

which are often translated as "light". Although all three have 

similar basic meanings, each word is used in a different context, 

raising the question of whether these words are synonymous or have 

significant differences in meaning. The purpose of this research is 

to try to uncover the meaning and synonyms of each word by 

analyzing it through the Tafsir Al-Kasysyāf approach by al-

Zamakhsyarī. This research uses a qualitative method with a library 

research approach. The analysis was carried out using a semantic 

approach, which focuses on the relationship of meaning between 

words and the context in which they are used in the verses of the 

Qur'an. The results of the analysis show that the three terms have a 

basic meaning as "light", but there are differences in their use. The 

word nūr refers more to light that is soft and reflective, such as the 

light of the moon or the light of Allah's guidance that is spiritual. 

While the word ḍiyā' describes a more intense light and has a hot 

element, such as sunlight that shines strongly and burns. 

Meanwhile, the word sirāj refers to a source of light that emits its 

own rays, such as the sun itself which is referred to as sirāj in the 

Qur'an. 

Keywords: Ḍiyā', Al-Kasysyāf, Nūr, Synonymites, Sirāj 

https://ejournal.uin-suka.ac.id/ushuluddin/moderasi/index
mailto:anwarfahmi2003@gmail.com


36 

 

Jurnal Moderasi – Vol, 4, No. 2 , 2024 

ANALISIS SINONIMITAS MAKNA NŪR, 

ḌIYĀ’, DAN SIRĀJ DALAM AL-QUR'AN 

(Kajian Linguistik Semantik Berdasarkan 

Tafsir Al-Kasysyāf) 

 Abstrak 

Artikel ini dilatarbelakangi dengan adanya penggunaan kata-kata nūr, ḍiyā’, dan sirāj 

yang sering diterjemahkan dengan istilah “cahaya”. Meskipun ketiganya mempunyai 

makna dasar serupa, namun setiap kata digunakan dalam konteks yang berbeda, 

sehingga menimbulkan pertanyaan apakah kata-kata ini memiliki sinonim atau justru 

memiliki perbedaan makna yang signifikan. Adapun tujuan dari penelitian ini berusaha 

mengungkap makna dan sinonim masing-masing kata tersebut dengan menganalisisnya 

melalui pendekatan Tafsir Al-Kasysyāf karya al-Zamakhsyarī. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library research). 

Analisis dilakukan dengan menggunakan pendekatan semantik, yang berfokus pada 

relasi makna antar kata serta konteks penggunaannya dalam ayat-ayat Al-Qur’an. 

Hasil analisis menunjukkan bahwa ketiga istilah tersebut memiliki arti dasar sebagai 

“cahaya”, namun terdapat perbedaan dalam penggunaannya. Kata nūr lebih 

mengarah pada cahaya yang bersifat lembut dan pantulan, seperti cahaya bulan atau 

cahaya petunjuk Allah yang bersifat spiritual. Sedangkan kata ḍiyā’ menggambarkan 

cahaya yang lebih intens dan memiliki unsur panas, seperti cahaya matahari yang 

bersinar kuat dan membakar. Sementara itu, kata sirāj merujuk pada sumber cahaya 

yang memancarkan sinarnya sendiri, seperti matahari itu sendiri yang disebut sebagai 

sirāj dalam Al-Qur’an. 
Kata kunci : Al-Kasysyāf, .Ḍiyā’, Nūr, Sinonimitas, Sirāj,  

PENDAHULUAN 

Keistimewaan Al-Qur’an tidak hanya terletak pada kandungan hukum, akidah, 

dan nilai-nilai moral yang terkandung di dalamnya, tetapi juga pada aspek kebahasaan 

yang sangat tinggi, sehingga menjadi tantangan bagi siapa pun untuk menandinginya. 

Salah satu bentuk kemukjizatan Al-Qur’an dalam aspek kebahasaan adalah 

kemampuannya menyampaikan makna yang luas, dalam, dan beragam melalui 

ungkapan yang padat, ringkas, dan terstruktur secara retoris.1 

Dalam kajian ilmu Al-Qur’an, diskusi ini dikenal dengan istilah tarāduf  atau 

dalam Bahasa Indonesia diterjemahkan sebagai sinonimitas.  Secara lahiriah, kata-kata 

yang tarāduf tampak memiliki arti yang sama (sinonim), namun sesungguhnya masing-

masing memiliki nuansa semantik dan fungsi retoris yang berbeda.2 Misalnya QS. Al-

Furqān [25]: 61 dalam ayat tersebut terdapat penggunaan istilah sirāj (pelita) untuk 

matahari dan munīr (yang bercahaya) untuk bulan menunjukkan pembedaan semantik 

yang halus. Kata sirāj mengisyaratkan sumber cahaya mandiri dan aktif. Sedangkan 

munīr menunjukkan cahaya reflektif dan fungsional. Adapun secara retoris ayat tersebut 

                                                             
1Muhammad Khalfullah, Tsalatsa Rasail Fi I’jaz Al-Qur’an: Li al-Rummani Wa al-Khatabi Wa 

‘Abdu al-Qahir al-Jurjani: Fi Dirasat al-Quraniyah Wa Naqdi al-Adabi (Mesir: Dar al-Ma’arif, 1976), 

hlm. 26. 
2Fāḍil Ṣāliḥ al‑Sāmarrāʾī, al‑Mutarādif Wa al‑Furūq al‑Lughawiyyah Fī al‑Qur’ān al‑Karīm 

(Beirut: Dār al‑Kutub al‑'Ilmiyyah, 2001), hlm. 95. 



37 

 

Jurnal Moderasi - Vol 4, No. 2, 2024 

Anwar Fahmi 
 

menciptakan tingkatan makna dari makro ke mikro, sekaligus menanamkan kesan 

kesempurnaan ciptaan. 

Fenomena ini menjadi perhatian para ulama, karena Al-Qur’an tidak mungkin 

menggunakan sinonim tanpa alasan, melainkan selalu memiliki maksud tertentu dalam 

pemilihan kata.3 Salah satu contoh menarik dalam hal ini adalah penggunaan tiga istilah 

berbeda yang merujuk pada konsep “cahaya” dalam Al-Qur’an, yaitu nūr, ḍiyā’, dan 

sirāj. Jika dicermati lebih dalam, masing-masing memiliki karakteristik makna 

tersendiri. Dalam al-Mu’jam al-Mufahras li Alfāz al-Qur’ān al-Karīm, kata nūr dan 

derivasinya disebutkan sebanyak 43 kali,4 ḍiyā’ disebutkan 6 kali,5 dan sirāj  sebanyak 

4 kali.6 Ketiga istilah digunakan dalam berbagai konteks, baik fisik maupun metaforis, 

namun dalam penelitian ini penulis membatasi fokus pada ayat-ayat yang 

menyandingkan istilah tersebut dengan penyebutan matahari dan bulan, seperti dalam 

QS. Yūnus [10]: 5, QS. Al-Furqān [25]: 61, QS. Nūh [71]: 16, dan QS. An-Naba’ [78]: 

13. 

Istilah cahaya dipilih karena memiliki keunikan dalam konteks linguistik, 

ketiganya memiliki nuansa makna cahaya yang berbeda, tidak sekedar sinonim namun 

memiliki ciri khas semantik masing-masing.  Untuk itu, dalam rangka mengungkap 

makna yang lebih dalam dari istilah nūr, ḍiyā’, dan sirāj  dalam Al-Qur’an, penulis akan 

menganalisis ayat-ayat tersebut dengan pendekatan linguistik yang merujuk pada Tafsir 

Al-Kasysyāf ‘an Haqā’iq Ghawāmid al-Tanzīl wa ‘Uyūn al-Aqāwīl fī Wujūh al-Ta’wīl 

karya Abu al-Qāsim Mahmūd ibn ‘Umar al-Zamakhsyarī (w. 538 H/1143 M). Tafsir ini 

dikenal luas sebagai tafsir yang mengedepankan aspek kebahasaan dan keindahan 

retorika Al-Qur’an, serta menjadi rujukan penting dalam studi tafsir linguistik klasik. 

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna dan 

sinonimitas kata nūr, ḍiyā’, dan sirāj  dalam Al-Qur’an berdasarkan ayat-ayat pilihan 

yang berkaitan dengan penyebutan matahari dan bulan, guna menyingkap rahasia 

kebahasaan dan ketelitian pemilihan diksi dalam Al-Qur’an. Kajian ini tidak hanya akan 

memperkaya khazanah ilmu Al-Qur’an, tetapi juga diharapkan dapat meningkatkan 

apresiasi terhadap keindahan bahasa Al-Qur’an serta mendorong pembaca untuk 

memahami Al-Qur’an secara lebih mendalam. 

 Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka (library research) dan 

sifatnya kualitatif, yaitu dengan menelusuri dan menganalisis berbagai sumber tertulis 

seperti buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah lain yang relevan dengan topik 

pembahasan. Penelitian ini menggunakan dua sumber data yaitu, sumber data primer 

berupa penafsiran yang terdapat dalam kitab tafsir Al-Kasysyāf terhadapt beberapa ayat 

                                                             
3Badaruddin Muḥammad Ibn ’Abdillah az-Zarkasi and Abu al-Faḍl ad-Dimyāṭī, al-Burhān fī 

ʿUlum Al-Qurʾan (al-Qāhirah: Dār al-Ḥadits, 2006), hlm. 488. 
4Muḥammad Fu’ad ‘Abd al-Baqi’, al-Mu’jam al-Mufahras li al-Fazh Al-Qur’an al-Karim 

(Mesir: Dār al Kutub al Misriyya, 1998), hlm. 725. 
5Muḥammad Fu’ad ‘Abd al-Baqi’, al-Mu’jam al-Mufahras li al-Fazh Al-Qur’an al-Karim..., 

hlm. 424. 
6Muḥammad Fu’ad ‘Abd al-Baqi’, al-Mu’jam al-Mufahras li al-Fazh Al-Qur’an al-Karim..., 

hlm. 348. 

https://www.zotero.org/google-docs/?xJj7bk
https://www.zotero.org/google-docs/?xJj7bk


38 

 

Jurnal Moderasi – Vol, 4, No. 2 , 2024 

ANALISIS SINONIMITAS MAKNA NŪR, 

ḌIYĀ’, DAN SIRĀJ DALAM AL-QUR'AN 

(Kajian Linguistik Semantik Berdasarkan 

Tafsir Al-Kasysyāf) 

 Al-Qur’an yang menyebutkan kata nûr, dhiyâ, dan sirâj ketika disandingkan dengan 

bulan atau matahari. Sedangkan data sekunder berupa kamus bahasa arab, yaitu Lisân 

al-’Arab. Teoti sinonimitas dalam kitab Tarâduf fȋ Al-Qur’an al-Karȋm. Kamus ayat-

ayat Al-Qur’an dalam Mu’jam al-Mufahras li Alfazh Al-Qur’an al-Karȋm, dan beberapa 

kamus bahasa Arab yang lain, serta kitab tafsir maupun kajian-kajian lainnya berupa 

buku, artikel jurnal yang memiliki keterkaitan dengan tema pembahasan. 

Pendekatan yang diterapkan adalah deskriptif kualitatif, di mana data yang 

dianalisis berasal dari informasi yang telah tersedia dalam literatur. yaitu 

mengumpulkan data pustaka dengan mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur’an yang terdapat 

di dalamnya kata-kata nûr, dhiyâ, dan sirâj yang disandingkan dengan bulan atau 

matahari, menelusuri berbagai terjemahan ketiga kata tersebut serta mengumpulkan 

beberapa penafsiran ayat mengenai ketiga kata tersebut terutama dalam tafsir al-

Kasysyâf.7 

Setelah mengumpulkan data yang dilakukan peneliti selanjutnya ialah 

menganalisis data yang didapatkan, dalam penelitian ini penulis akan memakai 

pendekatan atau teori tarâduf (sinonimitas) Muhammad Nuruddin al-Munajad. Adapun 

untuk mendeskripsikan hasil analisisnya digunakan penulisan deskriptif.8 Penelitian ini 

lebih condong terhadap teori tarâduf (sinonimitas) dalam Al-Qur’an, karena penulis 

akan melakukan analisis terhadap kata-kata dalam Al-Qur’an yang mempunyai 

pengertian secara umum sebagai sesuatu yang bercahaya. Kemudian penulis juga akan 

menjelajahi berbagai ayat dalam Al-Qur’an yang menggunakan ketiga kata tersebut 

ketika disandingkan dengan matahari dan bulan. 

 

PEMBAHASAN  

Pengertian Sinonimitas 

Sinonimitas menjadi salah satu bahasan penting dalam kajian semantik, 

khususnya dalam studi Al-Qur’an. Secara etimologis, Sinonimitas berasal dari kata 

“synonymos” dari bahasa Yunani kuno yang berarti “memiliki nama yang sama”9 

Zgusta dalam karyanya mengatakan, “Synonymy: they are words which have different 

forms but identical meaning”10 yang berarti “Sinonimitas: adalah kata-kata yang 

mempunyai bentuk berbeda namun memiliki arti yang sama.” Sinonimitas juga 

diartikan Verhaar11 sebagai ungkapan yang mempunyai kemiripan makna dengan kata 

lainnya bisa berupa (sebuah kata, frasa ataupun kalimat).12  

                                                             
7Muhammad Ramadhan, Metode Penelitian (Surabaya: Cipta Media Nusantara, 2021), hlm. 14. 
8Syafrida Hafni Sahir, Metodologi Penelitian, Cet. 1. (Jogjakarta: Penerbit KBM Indonesia, 

2021), hlm. 6. 
9Stephen Ullmann, Semantics: An Introduction to the Science of Meaning (Oxford: Basil 

Blackwell, 1962), hlm. 147. 
10Ladislav Zgusta, Manual of Lexicography (Paris: Mouton, 1971), hlm. 89. 
11Verhaar merupakan tokoh asal Den Haag, Belanda yang berpengaruh dalam perkembangan 

bahasa Indonesia. Verhaar dilahirkan pada 20 Juli 1925.  
12Mansoer Pateda, Semantik Leksikal (Jakarta: Rineka Cipta, 2001), hlm. 223. 



39 

 

Jurnal Moderasi - Vol 4, No. 2, 2024 

Anwar Fahmi 
 

Sedangkan sinonimitas dalam kajian semantik Al-Qur’an disebut (tarāduf) 

Istilah tarāduf memiliki akar kata yang berasal dari bahasa Arab (radafa) dan dari fi’il 

(radafa-yuradifu) dengan masdar-nya (al-radafa) yang artinya setiap sesuatu yang 

mengikuti di belakang sesuatu lainnya dan (al-rudᾱfiyu) bentuk jamaknya.13  

Secara terminologis, para ulama tidak sepakat dalam merumuskan definisi 

tarāduf secara menyeluruh. Perbedaan tersebut tampak dalam pandangan al-Jurjānī 

yang memaknai tarāduf sebagai satu makna yang diekspresikan melalui sejumlah nama 

atau kata yang berbeda, sehingga tarāduf diposisikan sebagai kebalikan dari 
musytarak.14 Sementara itu, al-Suyūṭī memahami tarāduf sebagai dua kata atau lebih 

yang memiliki makna yang sama atau setidaknya saling berdekatan.15 Adapun Ibn al-

‘Arabī, sebagaimana dikutip oleh ‘Abd al-Raḥmān al-‘Akk, mengemukakan definisi 

yang tampak berbeda. Ia menjelaskan bahwa tarāduf merujuk pada dua kata yang 

berlainan, namun digunakan oleh masyarakat Arab untuk menunjuk satu nama atau 

objek yang sama melalui konteks pemakaian yang berbeda. Dengan demikian, Ibn al-

‘Arabī menekankan perbedaan penggunaan leksikal antara dua kata tersebut, meskipun 

keduanya merujuk pada makna yang sama.16 

Imam Syibawaih menjadi pakar bahasa pertama yang berhasil memberikan 

penjelasan tarāduf secara jelas, ia membagi hubungan lafal dan makna dalam tiga 

pembagian. Pertama, lafalnya bermacam-macam begitu juga dengan maknanya 

bermacam-macam. Kedua, lafal yang bermacam-macam tapi maknanya satu. Ketiga, 

lafal yang berbeda namun maknanya satu. Pembagian terakhir itulah yang dinamai 

tarāduf oleh imam Syibawaih.17 

Pendapat Para Ulama tentang Tarāduf 

Pada prinsipnya, para ulama yang berbeda pandangan mengenai konsep tarāduf 

dapat diklasifikasikan ke dalam dua kelompok utama. Kelompok pertama adalah 

mereka yang meyakini keberadaan tarāduf dalam bahasa Arab. Di antara tokoh yang 

merepresentasikan pandangan ini adalah Imam Sībawaih, seorang ahli tata bahasa Arab 

terkemuka sekaligus penulis karya monumental al-Kitāb, yang dikenal sebagai rujukan 

awal dalam perumusan kaidah bahasa Arab. Menurut Sībawaih, setidaknya terdapat tiga 

bentuk relasi makna dalam kosakata Arab: pertama, perbedaan lafaz yang diikuti 

perbedaan makna, seperti kata jalasa dan dhahaba; kedua, perbedaan lafaz dengan 

makna yang sama, seperti dhahaba dan inṭalaqa; dan ketiga, satu lafaz yang 

                                                             
13Ibnu Manzhur, Lisān al-’Arab (Al-Qāhirah: Dār al-Ma’arif, Oktober 2016), hlm. 1625. 
14Ali bin Muhammad al-Jurjani, Mu’jam al-Ta’rifat (Beirut: Dar al-Kutub al-’Iimiyyah, 2009), 

hlm. 60. 
15Jalaluddin Abdurrahman al-Suyuthi, Al-Muzhir (Kairo: Maktabah Dar al-Turats, n.d.), hlm. 

403. 
16Khalid Abdurrahman al-‘Akk, Ushul Al-Tafsir Wa Qawa’iduhu (Beirut: Dar al-Nafai, 1986), 

hlm. 271. 
17Muhammad Nuruddin al-Munajad, Tarâduf fi Al-Qur’an al-Karim, (Damaskus: Dâr al-Fikr, 

1997), hlm. 30. 



40 

 

Jurnal Moderasi – Vol, 4, No. 2 , 2024 

ANALISIS SINONIMITAS MAKNA NŪR, 

ḌIYĀ’, DAN SIRĀJ DALAM AL-QUR'AN 

(Kajian Linguistik Semantik Berdasarkan 

Tafsir Al-Kasysyāf) 

 mengandung beragam makna, seperti kata ḍaraba yang dapat bermakna memukul, 

memberi perumpamaan, dan makna lainnya.18 

Sejalan dengan pandangan tersebut, Fakhruddīn al-Rāzī menjelaskan bahwa 

adanya dua ungkapan atau lebih untuk satu makna dapat disebabkan oleh perbedaan 

sudut pandang dalam melihat objek yang dirujuk, baik dari aspek zat maupun dari sisi 

sifat yang melekat padanya. Sebagai contoh, kata al-saif menunjuk pada esensi benda 

itu sendiri, yakni pedang, sedangkan al-ṣārim merujuk pada pedang dilihat dari 

karakteristiknya sebagai benda yang tajam.19 Pandangan serupa juga dikemukakan oleh 

Tājuddīn al-Subkī. Ia menegaskan bahwa apabila ditemukan dua kata yang merujuk 

pada satu makna, maka kata yang satu berfungsi sebagai penjelas dari perspektif yang 

berbeda. Hal ini tampak pada penggunaan kata insān dan basyar; manusia disebut insān 

karena sifatnya yang jinak, lembut, atau memiliki kesadaran, sementara disebut basyar 

karena aspek fisiknya yang tampak, seperti kulit dan bentuk jasmaninya.20 

Secara umum, argumentasi kelompok ini didasarkan pada pertanyaan mendasar: 

apabila setiap lafaz memiliki makna yang sepenuhnya berbeda, bagaimana mungkin 

suatu makna dapat dijelaskan dengan ungkapan yang berlainan? Hal ini terlihat, 

misalnya, dalam praktik penafsiran Al-Qur’an ketika frasa lā raiba fīh dijelaskan 

dengan lā syakka fīh, atau ketika kata al-lubb ditafsirkan dengan al-qalb. Lebih lanjut, 

mereka berargumen bahwa jika kata al-syakk dan al-raib dipahami sebagai memiliki 

makna yang benar-benar berbeda, maka penafsiran para ulama terdahulu yang 

menyepadankan kedua istilah tersebut dapat dianggap tidak tepat.21 

Kelompok kedua adalah para ulama yang menolak pandangan tentang 

keberadaan tarāduf sebagaimana dikemukakan sebelumnya. Golongan ini menafikan 

adanya tarāduf, baik dalam pengertian kesamaan makna antara lafaz yang berbeda 

maupun tarāduf yang dipahami dari sisi sifat. Mereka juga menolak anggapan adanya 

kesepadanan makna dalam bentuk-bentuk verba, dengan menegaskan bahwa kata 

qa‘ada tidak identik maknanya dengan jalasa, demikian pula dhahaba tidak sama 

dengan inṭalaqa.22 

Di antara tokoh yang mewakili pandangan ini adalah Abū al-‘Abbās al-Tsa‘labī, 

yang secara tegas menyatakan bahwa mustahil terdapat dua kata berbeda yang memiliki 

satu makna yang sama. Selain itu, Ibn Fāris mengajukan kritik terhadap ulama yang 

memasukkan sifat sebagai bagian dari konsep tarāduf. Ia menjelaskan bahwa kata al-

saif merupakan nama bagi suatu benda tertentu, sementara sebutan-sebutan lain yang 

dilekatkan padanya berfungsi sebagai laqab atau sifat. Namun demikian, menurut Ibn 

Fāris, laqab maupun sifat yang melekat pada pedang tersebut tidak dapat disamakan 

dengan makna al-saif itu sendiri. 

                                                             
18Ramadhan Abd al-Tawwab, Fushul Fi Fiqh Al-Lughah (Kairo: Khanji, 1999), hlm. 308. 
19al-Suyuthi, Al-Muzhir, 402. 
20al-Suyuthi, 403. 
21al-Suyuthi, 404. 
22Abd al-Malik bin Muhammad Abu Manshur al-Tsa’labi, Majalis Al-Tsa’lab (Kairo: Dar al-

Ma’arif, n.d.), hlm. 1. 



41 

 

Jurnal Moderasi - Vol 4, No. 2, 2024 

Anwar Fahmi 
 

Pandangan penolakan terhadap tarāduf juga dikemukakan oleh Abū Hilāl al-

‘Askarī, yang menyusun karya berjudul al-Furūq al-Lughawiyyah sebagai upaya untuk 

membedakan sejumlah kata yang selama ini dianggap bersinonim. Menurutnya, setiap 

lafaz atau nama secara inheren menunjuk pada makna yang khas dan spesifik. Apabila 

satu lafaz telah cukup untuk menunjukkan suatu makna secara jelas, maka penggunaan 

lafaz lain untuk makna yang sama menjadi tidak fungsional dan hanya bersifat 

tambahan yang sia-sia (fuḍlah).23 

Dengan demikian, para ulama yang menerima keberadaan tarāduf dalam Al-

Qur’an mengemukakan tiga argumen utama. Pertama, tarāduf dipahami sebagai 

representasi dari tujuh ragam bahasa atau dialek Arab yang merujuk pada satu makna, 

yang dikenal dengan istilah al-aḥruf al-sab’ah. Kedua, tarāduf diposisikan sebagai salah 

satu bentuk kemiripan makna (al-mutasyābih), yakni terjadinya pergantian lafaz dengan 

lafaz lain dalam dua ayat yang memiliki kesepadanan konteks. Ketiga, tarāduf 

dipandang sebagai bagian dari konsep taukīd dari sisi makna, yang tercermin dalam 

keberadaan taukīd lafẓī maupun taukīd ma’nawī, seperti penguatan makna melalui 

peng-‘aṭaf-an lafaz yang serupa. 

Sebaliknya, kelompok ulama yang menolak keberadaan tarāduf dalam Al-

Qur’an mengajukan sanggahan dari tiga sudut pandang. Pertama, mereka menilai bahwa 

susunan lafaz dalam setiap surah Al-Qur’an bersifat khas dan tidak dapat digantikan 

oleh lafaz lain, meskipun secara leksikal memiliki kedekatan makna. Hal ini disebabkan 

oleh adanya keserasian dan keindahan struktur bahasa yang melekat pada susunan 

tersebut. Oleh karena itu, frasa lā raiba fīh (QS. Al-Baqarah [2]: 2) tidak dapat diganti 

dengan lā syakka fīh, demikian pula ungkapan wa mā kunta tatlū min qablihi min kitāb 

(QS. Al-‘Ankabūt [29]: 48) tidak dapat disubstitusikan dengan wa mā kunta taqra’u 

min qablihi min kitāb. 

Kedua, penolakan terhadap tarāduf juga didasarkan pada pengakuan terhadap 

kekhususan makna pada setiap lafaz yang sekilas tampak sinonim. Hal ini tampak dalam 

ayat alladzī aḥallanā dār al-muqāmati min faḍlihī lā yamassunā fīhā naṣabun wa lā 

yamassunā fīhā lughūb (QS. Fāṭir [35]: 35), di mana kata al-naṣab dan al-lughūb 

memiliki kedekatan makna, tetapi masing-masing mengandung nuansa dan keutamaan 

semantik yang berbeda. 

Ketiga, sebagaimana dikemukakan oleh al-Aṣfahānī, setiap lafaz dalam Al-

Qur’an yang dianggap memiliki kesamaan makna tidak dapat dipersamakan secara 

mutlak. Menurutnya, struktur bahasa Al-Qur’an tidak hanya menampilkan kekhususan 

pada setiap makna, tetapi juga menghadirkan perbedaan semantik yang halus serta 

kesesuaian yang erat antara lafaz dan konteks susunannya. Atas dasar inilah, al-

Aṣfahānī menyusun karya Mu’jam al-Mufradāt li Alfāẓ al-Qur’ān, yang bertujuan 

menjelaskan perbedaan makna pada sejumlah kata Al-Qur’an yang kerap dianggap 

serupa.24 

                                                             
23Ahmad Mukhtar Umar, Ilm Al-Dilalah (Kairo: Ilm al-Kutub, 1998), hlm. 218. 
24 Abual-Qasim al-Raghib al-Ashfahani, Mufradat Fi Gharib Al-Qur’an (Beirut: Dar al-Fikr, 

2008), hlm. 1. 



42 

 

Jurnal Moderasi – Vol, 4, No. 2 , 2024 

ANALISIS SINONIMITAS MAKNA NŪR, 

ḌIYĀ’, DAN SIRĀJ DALAM AL-QUR'AN 

(Kajian Linguistik Semantik Berdasarkan 

Tafsir Al-Kasysyāf) 

  

Bentuk-bentuk Sinonimitas dalam Kajian Semantik 

Sinonimitas atau tarāduf dalam kajian semantik terbagi dalam tiga bentuk yang 

berbeda, yaitu: 

1. Tarāduf sebagai Al-Ahruf Al-Sab’ah.  

Al-Ahruf Al-Sab’ah menurut pendapat kebanyakan cendekiawan muslim 

mengartikannya sebagai tujuh bahasa atau dialek dengan satu makna yang berasal 

dari bahasa Arab.25 Pandangan al-Zarkashî juga memiliki pendapat yang sama. Ia 

mengatakan bahwa tarāduf ialah suatu kata dengan makna sama yang termasuk 

dalam tujuh dialek Kabilah Arab. Seperti kata aqbil, halumma dan ta’āl.26  

Al-Zarkashî kemudian mencoba mengungkapkan ayat dalam Al-Qur’an 

sebagai penguat dari pendapatnya, 27  yaitu  QS. Yasin [36]: 29 yang berbunyi 

(  
َ 
انَتْ اِل

َ
احِدَةً اِنْ ك ا صَيْحَةً و َ  ) 

Sedangkan dari dialek yang lain dibaca  

احِدَةً  ) ةً و َ ا زَقِي َ
َ 
انَتْ اِل

َ
 ( اِنْ ك

Contoh lain terdapat dalam QS. Al-Qāri’ah [101]: 5 yang berbunyi 

 

مَنْفُوْشِ   )
ْ
عِهْنِ ال

ْ
ال

َ
 (ك

Dalam dialek lain dibaca  

( الصَوف 
َ
مَنْفُوْشِ  ك

ْ
ال ). 

 

2. Tarāduf sebagai Taukīd  

Sebagian cendekiawan memahami tarāduf sebagai taukīd, karena dalam 

suatu kata terdapat pengulangan yang memiliki makna sama (al-taukīd bi al-lafz 

al-murādif).28  Tarāduf   ini tercantum dalam Al-Qur’an, yaitu QS. Al-Fajr [89]: 22 

yang berbunyi  

ا  
ا صَف ً

كُ صَف ً
َ
مَل

ْ
كَ وَال جَاءَٓ رَب ُ  و َ

                                                             
25Manna’ al-Qaththan, Mabāḥith fi ‘Ulum Al-Qur’an (Mansyurat al-'Asr al-Hadith, 1990), hlm. 

158. 
26al-Zarkasi dan Abu al-Fadl al-Dimyātī, al-Burhān fī ʿUlum Al-Qur'an..., hlm. 228. 
27al-Zarkasi dan Abu al-Fadl al-Dimyātī, al-Burhān fī ʿUlum Al-Qurʾan..., hlm. 228. 
28Iskandar, “Kontroversi Kaidah Taraduf Dalam Al-Qur’an,” jurnal Semiotika-Q: Kajian Ilmu 

al-Qur’an dan Tafsir Vol. 01, No. 02, 2021, hlm. 138. 



43 

 

Jurnal Moderasi - Vol 4, No. 2, 2024 

Anwar Fahmi 
 

Lafal shaffan shaffā memiliki makna yang sama meskipun diulang dua kali, 

yaitu “berbaris-baris”. Taukīd seperti ini dinamakan dengan taukīd ma’nawī. 

Taukīd dengan pengertian “pengulangan kata” terkadang juga dipisah oleh huruf 

‘athaf, misalnya dalam QS. Tāhā [20]: 112 yang berbunyi  

ا هَضْمًا
َ
ل مًا و َ

ْ
فُ ظُل ا يَخّٰ

َ
تِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَل لِحّٰ  مِنَ الص ّٰ

ْ
عْمَل  وَمَنْ ي َ

 
3. Tarāduf sebagai Mutasyābih  

Terdapat suatu pendapat yang mengatakan bahwa tarāduf dalam Al-Qur’an 

sebagai al-tasyābbuh, yaitu satu kisah dalam Al-Qur’an yang diceritakan dalam 

banyak bentuk, Selain dianggap sebagai al-ahruf al-sab’ah serta taukīd.  

Mutasyābih juga bisa berarti penyerupaan, maksudnya ialah adanya penggantian 

suatu lafal dengan lafal yang lain terhadap dua ayat yang mempunyai   kemiripan   

redaksinya. 29  Misalnya  terdapat dalam QS.  Al-Baqarah [2]: 36 yang berbunyi   

نَُ  يْطّٰ هُمَا الش َ
َ 
زَل

َ
 فَا

Sedangkan dalam QS. Al-A’raf [7]: 20 diungkapkan dengan redaksi 30  

نُ  يْطّٰ هُمَا الش َ
َ
 فَوَسْوَسَ ل

 

4. Tarāduf dari Penafsiran 

Tarāduf juga bisa berasal dari adanya penafsiran beragam dari para mufasir 

yang memberikan penafsiran suatu lafal dalam Al-Qur’an dengan lafal-lafal lain 

yang memiliki kemiripan makna.31 Seperti tafsir al-Zarkasyi, ia menafsirkan suatu 

lafal dengan lafal lain yang menurutnya memiliki kesamaan makna. Contohnya 

Tarāduf dari penafsiran lafal (kᾱda) dalam QS. Yūsuf [12]: 76 yang berbunyi  

لِكَ كِدْنَا  ذَّٰ
َ
لِيُوسُفَ ك  

Dan QS. Tāhā [20]: 15  

خْفِيهَا لِتُجْزَىّٰ 
ُ
ادُ أ

َ
ك

َ
 أ

Ditafsirkan sama dengan lafal أراد yang terdapat dalam QS. Al-Kahf [15]: 77  

قَامَهُ 
َ
ن يَنقَض َ فَأ

َ
 جِدَارًا يُرِيدُ أ

                                                             
29al-Zarkasi and Abu al-Fadl al-Dimyātî, al-Burhān fī ʿUlum Al-Qurʾan..., hlm. 43. 
30St Nurhalisa, Abdul Gafur, Basri Mahmud, “Membongkar Teori Anti-Sinonimitas Aisyah 

Bintu Syatih dan Implikasinya dalam Penafsiran Al-Qur’an,” hlm. 19. 
31al-Munajad, Tarāduf fi Al-Qur’an al-Karim..., hlm. 120. 



44 

 

Jurnal Moderasi – Vol, 4, No. 2 , 2024 

ANALISIS SINONIMITAS MAKNA NŪR, 

ḌIYĀ’, DAN SIRĀJ DALAM AL-QUR'AN 

(Kajian Linguistik Semantik Berdasarkan 

Tafsir Al-Kasysyāf) 

 
Az-Zarkasyi menafsirkan lafal كاد dengan lafal أراد begitu pula sebaliknya.32 

Identifikasi Kata Nūr, ḍiyā’, dan sirāj dalam Al-Qur’an 

Dalam kitab al-Mu'jam al-Mufahras li al-Fazh Al-Qur’an al-karim, kata nūr 

disebutkan sebanyak 43 kali dengan berbagai bentuk derivasinya, antara lain nūrun, 

nūran, al-nūr, binnūrihim, nūra, nūrahu, dan sebagainya.33 Kata ḍiyā’ terdapat 6 kali 

dalam Al-Qur’an dengan semua derivasinya, seperti ḍiyā’an, yudhiyyu, adhāat, dan 

adhāa.34 Sedangkan kata sirāj disebutkan sebanyak 4 kali dengan bentuk derivasinya, 

seperti sirājan.35  

Adapun dari hasil penelurusan penulis dalam Al-Qur’an kata nūr, ḍiyā’, dan 

sirāj ketika disandingkan dengan kata bulan dan matahari yang berada dalam ayat-ayat 

kauniah hanya terdapat empat ayat yang berbeda dalam surah yang berbeda pula. 

Pertama, terdapat satu ayat yang menggunakan kata nūr dan ḍiyā’ secara 

bersamaan dalam Al-Qur’an yakni pada QS. Yūnus [10]: 5, 

  وَ هُ 
َ 
 عَ جَ  يْ ذِ ال

َ
 و َ  ءً اۤيَ ضِ  سَ مْ الش َ  ل

ْ
 ازِ نَ مَ  هرَ د َ قَ و َ  ارً وْ نُ  رَ مَ قَ ال

َ
 عْ تَ لِ  ل

َ
 نَ يْ نِ الس ِ  دَ دَ عَ  اوْ مُ ل

 وَ 
ْ
 خَ  امَ    ابَ سَ حِ ال

َ
  قَ ل

ّٰ 
 اِ  كَ لِ ذّٰ  هُ الل

َ 
 بِ  ال

ْ
ِ  حَ ال

 ص ِ فَ يُ  ق 
ُ

  ل
ْ
 ال
ّٰ
 عْ ي َ  م  وْ قَ لِ  تِ يّٰ ا

َ
ََ نوْ مُ ل  

“Dialah yang menjadikan matahari bersinar dan bulan bercahaya, dan Dialah yang 

menetapkan tempat-tempat orbitnya, agar kamu mengetahui bilangan tahun, dan 

perhitungan (waktu). Allah tidak menciptakan demikian itu melainkan dengan benar. 

Dia menjelaskan tanda-tanda (kebesaran-Nya) kepada orang-orang yang 

mengetahui.” 

Menurut al-Zamakhsyarī dalam Tafsir Al-Kasysyāf dijelaskan bahwa kata ḍiyā’ 

dalam ayat ini memiliki tafsiran sebagai sesuatu yang memancarkan cahaya lebih kuat 

daripada cahaya yang dipancarkan dari nūr, dan peletakan bulan sesuai tempat orbitnya. 
36 

Kedua, ada juga ayat Al-Qur’an yang menggunakan kata sirāj dan munīrān (asal 

katanya nūr) dalam QS. Al-Furqān [25]: 61 

                                                             
32al-Zarkasi and Abu al-Fadl al-Dimyātī, al-Burhān fī ʿUlum Al-Qurʾan..., hlm. 139. 
33al-Baqi’, al-Mu’jam al-Mufahras li al-Fāzh Al-Qur’an al-Karim..., hlm. 725. 
34al-Baqi’, al-Mu’jam al-Mufahras li al-Fāzh Al-Qur’an al-Karim..., hlm. 424. 
35al-Baqi’, al-Mu’jam al-Mufahras li al-Fāzh Al-Qur’an al-Karim..., hlm. 348. 
36al-Zamakhsyarī, al-Kasysyāf ‘an Haqa’iq Ghawamid al-Tanzil wa ‘Uyun al-Aqawil fi Wujuh 

al-Ta’wil..., hlm. 456. 

https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225
https://tafsiralquran.id/?p=19225


45 

 

Jurnal Moderasi - Vol 4, No. 2, 2024 

Anwar Fahmi 
 

نِيْرًا قَمَرًا م ُ جًا و َ  فِيْهَا سِرّٰ
َ

جَعَل مَاءِۤ بُرُوْجًا و َ  فِى الس َ
َ

ذِيْ جَعَل
َ 
رَكَ ال  تَبّٰ

“Maha Suci Allah yang menjadikan di langit gugusan bintang-bintang dan Dia juga 

menjadikan padanya matahari dan bulan yang bersinar.” 

Dalam Tafsir Al-Kasysyāf dijelaskan bahwa gugusan bintang itu sulit 

memancarkan cahayanya tanpa bantuan cahaya matahari, sebagaimana firman Allah 

Swt. “Dan Dia menjadikan matahari sebagai pelita.” Dibaca masrajan, yaitu matahari 

dan planet-planet besar yang menyertainya. Al-Hasan dan Al-A’mash membacanya 

sebagai qamaran muniran, yaitu bentuk jamak dari lailat qamra’, seakan-akan ia 

berkata: Dan ini adalah qamaran muniran, dan dia diibaratkan sebagai bulan, karena 

bulan biasanya menemani malam.37 
Ketiga, dalam Al-Qur’an terdapat satu ayat yang menggunakan kata nūr dan 

sirāj yakni pada QS. Nūh [71]: 16  

مْسَ سِرَاجًا  الش َ
َ

جَعَل قَمَرَ فِيْهِن َ نُوْرًا و َ
ْ
 ال

َ
جَعَل  و َ

“Dan di sana Dia menciptakan bulan yang bercahaya dan menjadikan matahari 

sebagai pelita (yang cemerlang)?” 

Berdasarkan Tafsir Al-Kasysyāf karya al-Zamakhsyarî, dijelaskan bahwa Dan 

Dia menjadikan matahari sebagai pelita, yang dengan itu penduduk dunia dapat melihat 

cahayanya, sebagaimana penduduk rumah dapat melihat dalam cahaya pelita itu apa 

yang mereka perlukan. Bulan tidaklah seperti itu, melainkan cahayanya yang tidak 

mencapai kekuatan cahaya matahari. Karena cahaya matahari lebih kuat dari cahaya 

bulan.38 

Keempat, ada ayat Al-Qur’an yang menggunakan kata sirāj sendirian tanpa 

dibarengi dengan istilah cahaya yang lain pada QS. An-Naba’ [78]: 13 

اجًا ه َ نَا سِرَاجًا و َ
ْ
جَعَل  و َ

“Dan Kami menjadikan pelita yang terang-benderang (matahari)” 

Ayat tersebut menurut al-Zamakhsyarī dalam kitab Tafsirnya Al-Kasysyāf 

memberikan penjelasan bahwa wahhajan itu berarti berkilau dan bercahaya, maksudnya 

                                                             
37al-Zamakhsyarī, al-Kasysyāf ‘an Haqa’iq Ghawamid al-Tanzil wa ‘Uyun al-Aqawil fi Wujuh 

al-Ta’wil..., hlm. 750. 
38al-Zamakhsyarī, al-Kasysyāf ‘an Haqa’iq Ghawamid al-Tanzil wa ‘Uyun al-Aqawil fi Wujuh 

al-Ta’wil..., hlm. 1143. 



46 

 

Jurnal Moderasi – Vol, 4, No. 2 , 2024 

ANALISIS SINONIMITAS MAKNA NŪR, 

ḌIYĀ’, DAN SIRĀJ DALAM AL-QUR'AN 

(Kajian Linguistik Semantik Berdasarkan 

Tafsir Al-Kasysyāf) 

 adalah matahari. Dia bersinar seperti api yang menyala-nyala serta bersinar dengan 

cahaya dan panasnya.39 

Demikianlah keempat ayat Al-Qur’an yang menyebutkan kata nūr, ḍiyā’, dan 

sirāj ketika disandingkan dengan kata bulan dan matahari yang berada dalam ayat-ayat 

kauniyah. 

Analisis Sinonimitas Kata Nūr, Ḍiyā’, dan Sirāj dalam Al-Qur’an 

Dalam tradisi linguistik Arab klasik, terutama dalam disiplin balāghah,40 istilah 

sinonimitas (tarāduf) tidak dipahami sebagai kesamaan makna secara mutlak 

(mutaraduf am). Al-Zamakhsyarî, seorang mufasir dan ahli balāghah terkemuka, 

menolak adanya sinonimitas mutlak dalam Al-Qur’an. Ia berpendapat bahwa setiap kata 

dipilih dengan tujuan semantik dan retoris tertentu yang tidak bisa digantikan begitu 

saja oleh kata lain, meskipun tampak serupa. Oleh karena itu, ia menilai bahwa 

penggunaan kata dalam Al-Qur’an selalu menunjukkan ketepatan makna, bahkan jika 

secara leksikal kata-kata tersebut tergolong sinonim.  

Salah satu contoh penting dalam hal ini adalah analisis terhadap tiga istilah yang 

berkaitan dengan cahaya, yaitu nūr, ḍiyā’, dan sirāj. Ketiga kata tersebut memang 

memiliki makna dasar yang sama, yaitu “cahaya” namun, masing-masing memiliki 

karakteristik semantik dan konotasi yang berbeda.  

Kata Nūr memiliki makna leksikal, yaitu secara harfiah nûr berarti “cahaya” 

tanpa menyebutkan asal-usul atau sifat kekuatannya.41 Sedangkan dalam penggunaan 

tradisi Arab, menunjukkan cahaya yang lembut, tidak menyilaukan, dan biasanya 

bersifat pantulan. Dalam konteks Al-Qur’an, kata ini tidak hanya merujuk pada cahaya 

fisik seperti pada bulan (QS. Yūnus [10]: 5), tetapi juga memiliki makna metaforis yang 

lebih dalam, seperti petunjuk dan hidayah dari Allah (QS. Al-Baqarah [2]: 257 dan QS. 

An-Nūr [24]: 35). Hal ini menunjukkan bahwa nūr adalah simbol dari cahaya spiritual 

yang tidak berasal dari dirinya sendiri, tetapi memantulkan sumber cahaya utama.42 Al-

Zamakhsyarī menganggap penggunaan nūr untuk bulan sangat tepat karena bulan tidak 

memancarkan cahaya secara mandiri, melainkan hanya memantulkan cahaya 

matahari.43 

Sementara itu, kata ḍiyā’ secara leksikal bermakna “pancaran cahaya yang 

terang benderang” dan menyiratkan intensitas sinar serta kekuatan radiasi.44 Dalam Al-
                                                             

39al-Zamakhsyarī, al-Kasysyāf ‘an Haqa’iq Ghawamid al-Tanzil wa ‘Uyun al-Aqawil fi Wujuh 

al-Ta’wil..., hlm. 1172. 
40Ilmu al-balâghah adalah sifat ucapan dan pengucapan. Dalam ucapan balâghah berarti 

susunan kalimat yang makna tujuannya tergambarkan, ungkapannya fasih/indah, serta sesuai keadaan. 

Dalam pengucapan berarti seni bahasa yang dimiliki untuk mengungkapkan tujuan dengan ungkapan 

yang indah. Terdapat tiga cabang ilmu balâghah, yaitu: ilmu al-Ma’âni, al-bayân, al-badi’. Lihat: Ahmad 

al-Hasyimi, Jawâhir al-balâghah, (Beirut: al-Maktabah al-Ashriyyah, 1999), hlm. 40-42. 
41Aḥmad Ibn Faris Ibn Zakariya, Mu’jam Maqayis al-Lughah (Beirut: Dār al-Fikr, 1979), 368. 
42Manzhur, Lisān al-’Arab..., hlm. 4571. 
43Ḥusain bin Abdillah al-Thibiy, Futūh Al-Ghaib fi al-Kasyf “an Qinâ” al-Rayb, Jilid XI, 

(Dubai: Dubai Internasional Holy Qur’an Award, 2013), hlm. 422. 
44Ibn Faris Ibn Zakariya, Mu’jam Maqayis al-Lughah..., hlm. 375. 



47 

 

Jurnal Moderasi - Vol 4, No. 2, 2024 

Anwar Fahmi 
 

Qur’an, ḍiyā’ digunakan untuk menggambarkan matahari, sebagaimana dalam QS. 

Yūnus [10]: 5. Kata ini menekankan aspek energi dan intensitas cahaya, serta 

mengandung konotasi panas dan radiasi.45 Menurut al-Zamakhsyarī, ḍiyā’ 

menggambarkan sifat aktif dan kuat dari cahaya matahari, yang bukan hanya menerangi 

tetapi juga menghangatkan dan memengaruhi kehidupan di bumi secara fisik. Dengan 

demikian, ḍiyā’ menempati posisi semantik yang lebih tinggi dibanding nūr, karena ia 

merupakan pancaran langsung dari sumber cahaya, bukan pantulan.46 

Adapun sirāj, yang berarti “pelita atau lampu” secara leksikal merujuk pada alat 

yang menjadi sumber utama cahaya, bukan sekedar memantulkan cahaya.47 Dalam Al-

Qur’an, sirāj digunakan baik untuk matahari (QS. Al-Furqān [25]: 61 dan QS. Nūh [71]: 

16) maupun secara metaforis untuk Rasulullah Saw. sebagai sirājan munīran (QS. Al-

Ahzab [33]: 46).48 Istilah ini mengandung makna yang lebih luas dibanding ḍiyā’ dan 

nūr, karena selain menggambarkan cahaya fisik, ia juga berfungsi sebagai simbol 

pencerahan rohaniah. Menurut al-Zamakhsyarī, sirāj bukan hanya pemancar cahaya, 

tetapi juga membawa makna sebagai pemberi petunjuk atau penyebar hidayah, baik 

secara harfiah maupun spiritual. Oleh karena itu, sirāj mencerminkan entitas yang 

memancarkan cahaya secara aktif dan menjadi pusat dari penyinaran atau penerangan, 

baik dalam arti kosmik maupun maknawi.49 

Dengan mempertimbangkan ketiga istilah tersebut, al-Zamakhsyarī menyusun 

sebuah hierarki makna dalam Al-Qur’an: sirāj  sebagai sumber cahaya primer, ḍiyā’ 

sebagai bentuk pancaran intens dari sumber tersebut, dan nūr sebagai pantulan cahaya 

yang bersifat lembut dan spiritual. Hierarki ini tidak hanya menggambarkan perbedaan 

fisik antar jenis cahaya, tetapi juga menunjukkan tingkat kedalaman makna yang 

dikandung oleh masing-masing istilah dalam Al-Qur’an. Dengan demikian, pemilihan 

kata dalam ayat-ayat Al-Qur’an bukan sekedar bersifat artistik, melainkan menunjukkan 

struktur semantik dan retoris yang sangat presisi. Hal ini membuktikan kemukjizatan 

Al-Qur’an dalam menyampaikan pesan melalui diksi yang paling tepat dan bermakna 

dalam berbagai konteks, baik dalam ranah kosmik maupun spiritual. 

 

Bentuk Sinonimitas Kata Nūr, ḍiyā’, dan sirāj 

           Berdasarkan kajian terhadap penggunaan kata nūr, ḍiyā’, dan sirāj dalam Al-

Qur’an menurut tafsir al-Zamakhsyarī, ketiganya dapat diklasifikasikan ke dalam dua 

bentuk sinonimitas: mutasyābih dan penafsiran. Sinonimitas mutasyābih mencakup 

kata-kata yang secara umum memiliki makna serupa, meskipun terdapat perbedaan 

                                                             
45Manzhur, Lisān al-’Arab..., hlm. 2618. 
46Ḥusain bin Abdillah al-Thibiy, Futûh Al-Ghaib fi al-Kasyf “an Qinâ” al-Rayb, Jilid XI, hlm. 

422. 
47Ibn Faris Ibn Zakariya, Mu’jam Maqayis al-Lughah..., hlm. 156. 
48Manzhur, Lisān al-’Arab..., hlm. 406. 
49Ḥusain bin Abdillah al-Thibiy, Futūh Al-Ghaib fi al-Kasyf “an Qinâ” al-Rayb, Jilid XVII..., 

hlm. 277. 



48 

 

Jurnal Moderasi – Vol, 4, No. 2 , 2024 

ANALISIS SINONIMITAS MAKNA NŪR, 

ḌIYĀ’, DAN SIRĀJ DALAM AL-QUR'AN 

(Kajian Linguistik Semantik Berdasarkan 

Tafsir Al-Kasysyāf) 

 dalam nuansa dan penggunaannya. Dalam hal ini, ketiganya sama-sama menunjuk pada 

konsep cahaya, namun dengan intensitas dan konotasi yang berbeda. 

Sementara itu, sinonimitas penafsiran merujuk pada perbedaan makna 

berdasarkan konteks dan penafsiran spesifik. Al-Zamakhsyarī memahami nūr sebagai 

cahaya yang tenang dan tidak memancar sendiri, ḍiyā’ sebagai cahaya terang dan aktif, 

serta sirāj sebagai sumber cahaya yang juga memberi arah. Ketiganya memang 

memiliki makna dasar yang serupa, namun perbedaan kontekstual ini menunjukkan 

kekayaan makna dan ketepatan pemilihan kata dalam Al-Qur’an, sehingga 

memperdalam pemahaman terhadap fungsinya dalam teks suci tersebut. 

 

PENUTUP  

Kesimpulan  

Penelitian ini menyimpulkan bahwa al-Zamakhsyarī dalam Tafsir Al-Kasysyāf 

membedakan makna tiga kata dalam Al-Qur’an yang berhubungan dengan cahaya; 

ḍiyā’, nūr, dan sirāj. Kata ḍiyā’ diartikan sebagai cahaya terang, kuat yang memancar 

dari sumbernya yang dalam konteks ayat-ayat kauniah merujuk pada matahari, kata nūr 

dipahami sebagai cahaya yang lebih lembut, tidak menyilaukan, dan reflektif (seperti 

bulan), sedangkan kata sirāj sebagai pelita atau sumber cahaya dan petunjuk. Dalam Al-

Quran kata sirāj digunakan untuk matahari. Penafsiran ini tidak hanya menyoroti fungsi 

matahari sebagai sumber penerangan fisik yang utama, tetapi juga mengimplikasikan 

peranannya sebagai pemberi arah dan petunjuk, sebagaimana pelita menerangi 

kegelapan.  

Meskipun ketiganya berkaitan dengan cahaya, al-Zamakhsyarī menolak 

sinonimitas mutlak dan menekankan perbedaan makna serta konteks penggunaannya, 

sesuai dengan prinsip balāghah dan semantik Al-Qur’an. Hasil analisis ini sejalan 

dengan pandangan linguistik Arab klasik yang menekankan bahwa sinonimitas tidak 

selalu berarti kesamaan makna yang absolut, melainkan dapat mencakup kemiripan 

dengan perbedaan nuansa. 

Penelitian ini tentu masih memiliki keterbatasan yang perlu dicermati. Salah satu 

kelemahan yang disadari penulis adalah ruang lingkup analisis yang masih terbatas pada 

satu sumber tafsir, yaitu al-Kasysyâf karya az-Zamakhsyarî. Oleh sebab itu, penulis 

memberikan saran agar penelitian selanjutnya dapat memperluas kajian dengan 

melakukan komparasi antar-tafsir terutama kitab tafsir yang memiliki corak Bahasa, 

guna menggali keragaman pendekatan dalam memahami lafaz-lafaz sinonim dalam Al-

Qur’an. Selain itu, pendekatan interdisipliner yang menggabungkan analisis semantik 

Al-Qur’an dengan teori linguistik modern, seperti semantik kognitif atau analisis medan 

makna (semantic field analysis), dapat memperkaya hasil kajian dan mengungkap 

makna yang lebih dalam dari segi kontekstual dan retoris. Dengan demikian, diharapkan 

penelitian mengenai sinonimitas dalam Al-Qur’an dapat terus berkembang dan 

memberikan kontribusi berarti dalam khazanah ilmu tafsir dan studi linguistik Al-

Qur’an. 



49 

 

Jurnal Moderasi - Vol 4, No. 2, 2024 

Anwar Fahmi 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

‘Akk, Khalid Abdurrahman al-. Ushul  Al-Tafsir  Wa  Qawa’iduhu. Beirut: Dar al-Nafai. 1986. 

al‑Sāmarrāʾī, Fāḍil Ṣāliḥ. al‑Mutarādif Wa al‑Furūq al‑Lughawiyyah Fī al‑Qur’ān al‑Karīm. 

Beirut: Dār al‑Kutub al‑‘Ilmiyyah. 2001. 

Ashfahani, Abual-Qasim al-Raghib al-. Mufradat  Fi  Gharib  Al-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr. 

2008. 

Baqi’, Muhammad Fu’ad ’Abd al-. al-Mu’jam al-Mufahras li al-Fâzh Al-Qur’an al-Karim. 

Mesir: Dâr al Kutub al Misriyya. 1998. 

Hafni Sahir, Syafrida. Metodologi Penelitian. Cet. 1. Jogjakarta: Penerbit KBM Indonesia. 

2021. 

Ibn Faris Ibn Zakariya, Ahmad. Mu’jam Maqayis al-Lughah. Beirut: Dâr al-Fikr. 1979. 

Iskandar. Kontroversi Kaidah Taraduf Dalam Al-Qur’an. Jurnal Semiotika-Q: Kajian Ilmu al-

Qur’an Dan Tafsir. vol. Vol. 01, no. 02. 

Jurjani, Ali bin Muhammad al-. Mu’jam al-Ta’rifat. Beirut: Dar al-Kutub al-’Iimiyyah. 2009. 

Khalfullah, Muhammad. Tsalatsa Rasail Fi I’jaz Al-Qur’an: Li al-Rummani Wa al-Khatabi Wa 

‘Abdu al-Qahir al-Jurjani: Fi Dirasat al-Quraniyah Wa Naqdi al-Adabi. Mesir: Dar al-

Ma’arif. 1976. 

labi, Abd al-Malik bin Muhammad Abu Manshur al-Tsa’. Majalis  Al-Tsa’lab. Kairo: Dar al-

Ma’arif. n.d. 

Manzhur, Ibnu. Lisân al-’Arab. Al-Qâhirah: Dâr al-Ma’arif. Oktober 2016. 

Munajad, Muhammad Nuruddin al-. Tarâduf fi Al-Qur’an al-Karim,. Damaskus: Dâr al-Fikr. 

1997. 

Pateda, Mansoer. Semantik Leksikal. Jakarta: Rineka Cipta. 2001. 

Qaththan, Manna’ al-. Mabâhith Fi ‘Ulum Al-Qur’An. (Mansyurat al-‘Asr al- Hadith. 1990. 

Ramadhan, Muhammad. Metode Penelitian. Surabaya: Cipta Media Nusantara. 2021. 

St Nurhalisa, Abdul Gafur, Basri Mahmud, Wardani. Membongkar Teori Anti-Sinonimitas 

Aisyah Bintu Syatih Dan Implikasinya Dalam Penafsiran Al-Qur’an. El-Maqra’ 

(Tafsir, Hadis Dan Teologi). vol. Vol. 03, no. 01. 

Suyuthi, Jalaluddin Abdurrahman al-. Al-Muzhir. Kairo: Maktabah Dar al-Turats. n.d. 



50 

 

Jurnal Moderasi – Vol, 4, No. 2 , 2024 

ANALISIS SINONIMITAS MAKNA NŪR, 

ḌIYĀ’, DAN SIRĀJ DALAM AL-QUR'AN 

(Kajian Linguistik Semantik Berdasarkan 

Tafsir Al-Kasysyāf) 

 Tawwab, Ramadhan Abd al-. Fushul Fi Fiqh Al-Lughah. Kairo: Khanji. 1999. 

Thibiy, Husain bin Abdillah al-. Futûh Al-Ghaib Fi al-Kasyf “an Qinâ” al-Rayb. Dubai: Dubai 

Internasional Holy Qur’an Award. 2013. 

Ullmann, Stephen. Semantics: An Introduction to the Science of Meaning. Oxford: Basil 

Blackwell. 1962. 

Umar, Ahmad Mukhtar. Ilm Al-Dilalah. Kairo: Ilm al-Kutub. 1998. 

Zamakhsyarî, Abu al-Qâsim Mahmud Ibn Umar Ibn Muhammad Ibn Umar al-Khawarizmî al-. 

al-Kasysyâf ‘an Haqa’iq Ghawamid al-Tanzil wa ‘Uyun al-Aqawil fi Wujuh al-Ta’wil. 

Beirut, Lebanon: Dâr al-Maʿrifah. 2009. 

Zarkasi, Badaruddin Muḥammad Ibn ’Abdillah az-, and Abu al-Faḍl ad-Dimyâṭî. al-Burhân fī 

ʿUlum Al-Qurʾan. al-Qâhirah: Dâr al-Ḥadits. 2006. 

Zgusta, Ladislav. Manual of Lexicography. Paris: Mouton. 1971. 

 


