
 

 

 

Jurnal Moderasi: the Journal of Ushuluddin and Islamic Thought, and Muslim Societies. 
ISSN: 2808-2376 (p); 2809-221x (e) Vol. 6. No. 1, Januari-Juni 2026 

http://ejournal.uin-suka.ac.id/ushuluddin/moderasi/index 

Mengelola Dunia Tanpa Melupakan Akhirat: Analisis Hermeneutika Gadamer atas 

Tafsir Al-Azhar Karya Hamka terhadap Q.S. Al-Mulk: 15 

     Abstract 
 

 

 

 

 

Copyright: © 2024 bytheauthros. 

Submittedforpossible open 

accesspublicationunderthetermsandcon

ditionsoftheCreativeCommonsAttributi

on (CC BY NC SA) 

lience(http://creativecommons.org/li

censes/ by-sa/4.0) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
The rapid development of digital technology often shifts 

human consciousness away from the ephemeral nature of the 

world. Life orientations tend to focus solely on worldly 

achievements, while the awareness that life is eternal in the 

hereafter and that every action will be held accountable is 

frequently neglected. This research discusses the relevance 

of QS. Al-Mulk verse 15 in facing the dynamics of modern 

life through the hermeneutic perspective of Hans-Georg 

Gadamer. Generally, this verse is understood as a foundation 

for work ethics and the utilization of Earth's resources, 

making it a frequent basis for Islamic economic discourse. 

However, Hamka’s Tafsir Al-Azhar provides a different 

emphasis: that the core message of this verse lies in the 

closing phrase, “and to Him is the resurrection.” This 

assertion indicates that all forms of human activity, including 

technological exploration and the pursuit of sustenance, must 

exist within an eschatological framework.Through the fusion 

of horizons proposed by Gadamer, understanding is formed 

by merging the horizon of the reader with the horizon of the 

text, thereby generating a new, broadly relevant 

understanding rather than merely repeating previous 

meanings. This study demonstrates that the verse remains 

highly relevant in addressing the challenges of modern life, 

emphasizing the balance between worldly productivity and 

moral-spiritual consciousness amidst technological 

advancement and the psychological pressures caused by the 

massive flow of information. 

Keywords: Hans-Georg Gadamer, Tafsir Al-Azhar, QS. Al-

Mulk: 15. 

 

 

 

http://ejournal.uin-suka.ac.id/ushuluddin/moderasi/index
http://ejournal.uin-suka.ac.id/ushuluddin/moderasi/index


Mengelola Dunia Tanpa Melupakan Akhirat  24 

 

Jurnal Moderasi- Vol 6, No. 1, Januari-Juni 2026 

 

Abstrak 

Perkembangan teknologi digital yang pesat kerap menggeser kesadaran manusia terhadap sifat 

dunia yang fana. Orientasi hidup cenderung terfokus pada pencapaian duniawi semata, 

sementara kesadaran bahwa setiap kehidupan yang kekal di akhirat dan perbuatan akan 

dipertanggungjawabkan di akhirat kerap terabaikan. Penelitian ini membahas relevansi      QS. 

Al-Mulk ayat 15 dalam menghadapi dinamika kehidupan modern melalui perspektif 

hermeneutikaHans-Georg Gadamer.Secara umum, ayat ini dipahami sebagai dasar etos kerja 

dan pemanfaatan sumber daya bumi, sehingga sering dijadikan landasan bagi diskursus 

ekonomi Islam. Namun, Tafsir Al-Azhar karya Hamka memberikan penekanan berbeda, yaitu 

bahwa inti pesan ayat ini justru terletak pada frasa penutup “dan kepada-Nyalah kamu akan 

kembali”. Penegasan tersebut menunjukkan bahwa segala bentuk aktivitas manusia, termasuk 

eksplorasi teknologi dan pencarian rezeki, harus berada dalam bingkai kesadaran eskatologis. 

Melalui fusion of horizons yang ditawarkan oleh Gadamer, pemahaman terbentuk melalui 

peleburan antara horizon pembaca dan horizon teks, sehingga melahirkan pemahaman baru 

yang luas relevan dan tidak hanya mengulang makna sebelumnya. Penelitian ini menunjukkan 

bahwa ayat tersebut tetap relevan dalam menghadapi tantangan kehidupan modern, dengan 

menekankan keseimbangan antara produktivitas duniawi dan kesadaran moral-spiritual di 

tengah kemajuan teknologi dan tekanan psikologis akibat laju informasi yang masif.  

Kata Kunci:Hans-Georg Gadamer, Tafsir Al-Azhar,QS. Al-Mulk: 15 

PENDAHULUAN 

Perkembangan teknologi modern telah membawa perubahan yang signifikan dalam 

pola kehidupan manusia. Perkembangan tersebut menghadirkan berbagai kemudahan serta 

membuka peluang baru yang sebelumnya rumit, bersamaan dengan dampak yang ditimbulkan, 

seperti fenomena-fenomena sosial-psikologis. Fenomena yang cukup menarik publik adalah 

perihal eksistensial yang semakin kompleks, seperti fenomena Fear of Missing Out (FOMO), 

Kondisi ini menegaskan bahwa perkembangan teknologi tidak selalu sejalan dengan 

ketenangan batin dan kebermaknaan hidup manusia. Transformasi tersebut semakin nyata pada 

generasi yang tumbuh di tengah revolusi teknologi digital. Generasi ini pada dasarnya 

merupakan digital natives yang sejak usia dini telah akrab dengan perangkat digital, dan 

berbagai platform media sosial. Hidup di era yang sepenuhnya terkoneksi, di mana berbagai 

aktivitas mulai dari proses belajar, bekerja, hingga interaksi sosial yang difasilitasi oleh 

teknologi digital. Kemudahan akses digital ini juga menimbulkan kekhawatiran mengenai 

konsekuensi jangka panjang pada kesejahteraan mental, kualitas relasi sosial, dan kemampuan 

mereka untuk menyeimbangkan antara dunia nyata dan digital.1 

Masa yang membingungkan antara nikmat kehidupan sementara dan persiapan masa 

depan, Islam menawarkan pendekatan hidup yang seimbang, tidak menafikan kehidupan dunia, 

tetapi memandangnya sebagai sarana untuk meraih kebahagiaan akhirat. Seorang Muslim 

didorong untuk bekerja, berbuat baik, dan memakmurkan bumi sebagai bagian dari ibadah 

kepada Allah. Prinsip keseimbangan antara unsur material dan spiritual, akal dan hati, serta 

hak dan kewajiban, menjadi fondasi penting dalam membangun harmoni kehidupan. Hal ini 

 

1Tia Ristika Sari, “Kualitas Hidup Generasi Z Di Tengah Kemajuan Teknologi”, Yayasan Darussalam 

Bengkulu, 2024, hlm 96. 



25  Puji Izzatulbuhtiah 

 

JurnalModerasi- Vol.6, No. 1, Januari-Juni 2026 

 

ditegaskan dalam QS. Al-Mulk ayat 15, yang memerintahkan manusia untuk memanfaatkan 

bumi sebagai tempat berusaha sekaligus mengingat bahwa kepada Allah lah tempat kembali. 

Dengan demikian, dunia dipahami sebagai arena ujian dan ladang pengumpulan amal, 

sementara akhirat merupakan tujuan akhir eksistensi manusia. Peringatan bahwa dunia bersifat 

sementara bukan bertujuan merendahkan nilai kehidupan duniawi, melainkan agar manusia 

tidak terjebak dalam kenikmatan sesaat dan melupakan tanggung jawab spiritual. Oleh karena 

itu, seorang Muslim perlu mengelola urusan dunia dengan niat yang benar, mengintegrasikan 

nilai ibadah dalam setiap aktivitas, menjauhi kerusakan moral dan sosial, serta terus 

memperdalam pemahaman agama agar mampu menjalani kehidupan secara bijaksana sesuai 

tuntunan Islam. Dalam ajaran Islam, Qur’an berperan aktif dalam kehidupan umat Islam. 

Qur’an menjadi pedoman hidup yang mengatur segala aspek kehidupan manusia sejak awal 

perkembangan Islam.2  QS. Ayat 15 Al-Mulk menjadi bagian rujukan untuk meluruskan 

kembali orientasi hidup manusia. Ayat ini sering dipahami dalam ranah ekonomi Islam sebagai 

dasar bagi etos bekerja, mencari rezeki, dan memanfaatkan potensi bumi yang luas. Tafsir Al-

Azhar karya Hamka memberikan sudut pandang yang lebih kompleks, dengan adanya 

penekanan bahwa inti ayat ini tidak hanya terletak pada perintah untuk bekerja dan 

memakmurkan bumi, tetapi justru pada kalimat penutup “Dan kepada-Nyalah kamu akan 

pulang”. Penegasan ini mengingatkan manusia modern bahwa semaju apa pun teknologi yang 

dikuasai dan seproduktif apa pun perjalanan hidup di dunia, orientasi akhir tetap berada pada 

pertanggungjawaban di hadapan Tuhan. Kesadaran eskatologis inilah yang menjadi dasar 

penting dalam membangun keseimbangan hidup, khususnya antara kebutuhan duniawi dan 

akhirat.3 

Era modern, manusia cenderung mengikuti arus kompetisi, dan inovasi teknologi dan 

melupakan dimensi spiritual dan moral. Hamka menyebut fenomena kecemasan berlebihan 

terhadap masa depan sebagai bentuk futurologi, kondisi ketika manusia hidup dalam bayang-

bayang kekhawatiran tanpa fondasi spiritual yang kuat.4 Budaya digital pun memperkuat 

kecenderungan tersebut melalui maraknya fenomena psikologis seperti overthinking, anxiety, 

FOMO, serta gaya hidup manusia modern lainnya. Pada konteks inilah penafsiran QS Al Mulk 

ayat 15 memperoleh makna penting sebagai dasar untuk menegakkan keseimbangan antara 

aktivitas dunia dan orientasi akhirat, antara pemanfaatan teknologi dan penguatan spiritualitas, 

serta antara dorongan produktivitas dan ketenteraman batin. Melalui konsep fusion of horizons 

yang dikemukakan oleh Gadamer, penelitian ini mengintegrasikan horizon teks QS. Al-Mulk 

ayat 15, Tafsir Al-Azhar, dan realitas kehidupan modern guna menghasilkan pemahaman yang 

kontekstual dan aplikatif. Pendekatan ini menyajikan gambaran komprehensif dalam 

merespons perkembangan teknologi, problem psikologis masyarakat modern, serta orientasi 

eskatologis manusia sebagaimana dipahami oleh Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhar. Dengan 

demikian, ayat tersebut dibaca secara dialogis dan kontekstual, sehingga melahirkan 

pemaknaan yang relevan terhadap tantangan kehidupan kontemporer. 

 

2 Adinda Fatimah Rahmawati, “Dinamika Penafsiran Al-Qur’an Di Indonesia: Pra Kemerdekaan Awal 

Hingga Akhir”, Jurnal Moderasi, vol. 5, no. 2, 18–46, https://doi.org/10.14421/jm.2025.52.02. 

3Hamka, Tafsir Al-Azhar (Pustaka Nasional PTE LTD Singapura, 1992), Jilid 10, hlm. 196. 

4Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 10, hlm. 197. 



Mengelola Dunia Tanpa Melupakan Akhirat  26 

 

Jurnal Moderasi- Vol 6, No. 1, Januari-Juni 2026 

 

Kajian ini memiliki signifikansi penting karena menegaskan bahwa ayat tersebut tidak 

hanya berkaitan dengan aspek ekonomi atau etos kerja, melainkan memuat pedoman filosofis 

dan spiritual yang berfungsi mengarahkan manusia agar mampu menjaga keseimbangan hidup 

di tengah derasnya arus modernitas. Dimensi eskatologis yang terkandung dalam ayat ini 

menjadi landasan dalam membentuk pandangan hidup yang komprehensif, yaitu mendorong 

manusia untuk bekerja secara produktif dan memanfaatkan kemajuan teknologi, sekaligus tetap 

memiliki kesadaran mendalam terhadap tujuan akhir eksistensi manusia.  Penelitian ini tidak 

hanya menyoroti relevansi QS. Al-Mulk ayat 15 dalam konteks modern, tetapi juga 

menawarkan implementasi praktis bagi upaya membangun keseimbangan antara usaha 

duniawi dan kesadaran akhirat. Dengan menekankan analisis teks penafsiran Hamka dalam 

Tafsir Al-Azhar, dan menjadikan Q.S. Al-Mulk ayat 15 sebagai objek kajian utama. Analisis 

dilakukan untuk memahami bagaimana Hamka menafsirkan ayat ini dalam relasinya dengan 

aktivitas manusia di dunia, tanggung jawab moral, serta orientasi eskatologis kehidupan. Untuk 

memperkaya analisis, penafsiran Hamka juga dikontekstualisasikan dengan wacana keislaman 

dan realitas sosial pada masa penulisan Tafsir Al-Azhar, sekaligus dikaitkan dengan konteks 

kehidupan masyarakat kontemporer. 

PEMBAHASAN 

Hermeneutika Hans-Georg Gadamer 

 Hans-Georg Gadamer lahir pada 11 Februari 1900 di Silesia, Jerman. Gadamer 

menaruh minat besar pada ilmu sosial dan filsafat. Pada usia 22 tahun, ia menyelesaikan 

disertasinya setelah belajar filsafat kepada Paul Natorp dan Nicolai Hartmann. Pada tahun 

1923, Gadamer belajar kepada Edmund Husserl dan Martin Heidegger di Universitas 

Freiburg.5 Gadamer adalah salah satu murid Martin Heidegger yang sangat mengaguminya, 

sehingga ia terus belajar di bawah bimbingan Heidegger, pengaruh Heidegger kemudian 

membentuk arah pemikiran Gadamer dan menjauhkannya dari tradisi Neo-Kantianisme. 

Menurut Robert J. Dostal, pemikiran Gadamer merupakan kontribusi penting dalam 

transformasi hermeneutika di bidang filsafat dan ilmu-ilmu kemanusiaan, dengan dampak yang 

melampaui karya-karyanya sendiri. Gagasannya juga melahirkan berbagai dialog dan 

perdebatan dengan tokoh-tokoh besar, baik yang mendukung maupun mengkritik.6 Sepanjang 

hidupnya, Gadamer menghasilkan banyak karya, Wahrheit und Methode ditulis di usia 60 

tahun, terbit pada 1960 dan menjadi karya paling berpengaruh dalam bidang hermeneutika di 

dunia Barat. Gadamer meninggal dunia pada 13 Maret 2002, setelah menjalani kehidupan yang 

panjang hingga usia 102 tahun.7 

Dalam kerangka fusion of horizons yang ditawarkan Gadamer, pemahaman terbentuk 

melalui peleburan antara horizon pembaca dan horizon teks, sehingga melahirkan pemahaman 

baru yang relevan dan tidak hanya mengulang makna sebelumnya. Penafsir harus mampu 

menerapkan pesan teks, terutama teks Al-Qur’an ke dalam realitas kehidupannya. Gadamer 

menekankan bahwa membaca kitab suci tidak hanya memahami dan menafsirkan, tetapi juga 

menerapkan ajarannya dalam konteks masa kini. Melalui proses penerapan ini, penafsir tidak 

 

5Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an (Edisi Revisi dan Perluasan) 

(Yogyakarta: Nawasea Press, 2017), hlm. 76. 

6Richard E. Palmer, Hermeneutika Teori Interpretasi dalam Pemikiran Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, 

dan Gadamer (IRCiSoD, 2022), hlm. 157. 
7Richard E. Palmer, Hermeneutika Teori Interpretasi dalam Pemikiran Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, dan 

Gadamer, hlm. 159. 



27  Puji Izzatulbuhtiah 

 

JurnalModerasi- Vol.6, No. 1, Januari-Juni 2026 

 

hanya mengulang makna literal, tetapi menemukan makna yang lebih relevan dan signifikan 

bagi zamannya.8 Salah satu aspek penting dalam fusion of horizons adalah kesadaran bahwa 

pemahaman manusia bersifat terbuka dan selalu dapat diperbarui. Dengan cara pandang ini, 

teks tidak diperlakukan sebagai sesuatu yang statis, melainkan sebagai pesan yang dinamis dan 

terus hidup.  

Pemahaman terhadap teks tidak mungkin sepenuhnya memasuki maksud asli 

pengarang, sehingga pembaca tidak sekadar menerima makna, melainkan berdialog dengan 

teks. Proses ini terjadi melalui fusi horison, yaitu pertemuan antara horison masa lalu yang 

dibentuk oleh sejarah dan tradisi dengan horison masa kini milik pembaca. Interaksi tersebut 

berlangsung sebelum, selama, dan sesudah aktivitas memahami, dipengaruhi oleh prasangka 

dan pengalaman historis yang mendorong perluasan serta transformasi sudut pandang. Setiap 

perjumpaan dengan horison yang berbeda menguji dan memperkaya horison lama, sehingga 

menghasilkan pemahaman yang semakin luas dan mendalam. Dengan demikian, fusi horison 

memiliki fungsi formatif dalam membangun karakter manusia yang terbuka, reflektif, dan 

mampu berdialog secara baik.9 Pemahaman awal yang mungkin terikat pada tafsir tertentu, 

dapat bergeser atau semakin kaya setelah terjadi dialog berkelanjutan antara pembaca, teks, 

dan konteks yang melingkupinya. Karena itu, pembaca dituntut untuk mempertimbangkan 

konteks historis ketika teks tersebut disusun serta cara penyampaiannya pada masa itu.10 

Gadamer merupakan filsuf Jerman yang dikenal luas melalui karyanya yang sangat 

berpengaruh dalam bidang penafsiran dan filsafat, Wahrheit und Methode.  

 

 

Tafsir Al-Azhar dan Biografi Mufassir 

Haji Abdul Malik Karim Amrullah, dikenal sebagai ulama dan pemikir Islam Indonesia 

yang berpengaruh serta memiliki reputasi tinggi dalam moral dan ilmu pengetahuan. Ia lahir 

pada 16 Februari 1908 di Sumatera Barat dan  meninggal pada 24 Juli 1981.11 Sebagai sosok 

autodidak, Hamka mendalami beragam disiplin ilmu, mulai dari sastra, filsafat, sejarah, hingga 

ilmu-ilmu keislaman seperti tasawuf dan tafsir. Iadianugerahi gelar Doctor Honoris Causa oleh 

Universitas Al-Azhar, Mesir, pada tahun 1958 atas pidato akademiknya mengenai pengaruh 

gagasan Muhammad Abduh di Indonesia, yang kemudian disusul penghargaan serupa dari 

Universitas Kebangsaan Malaysia pada tahun 1974.12Dalam bukunya Tasawuf Modern, 

Hamka menekankan, keyakinan bahwa dunia hanyalah tempat persinggahan membuat manusia 

tidak terikat pada kemegahan materi. Mereka lebih memusatkan perhatian pada pembinaan 

batin, akhlak, dan kesucian jiwa sebagai bekal menuju kehidupan yang abadi. Kepercayaan 

akan kehidupan setelah mati menumbuhkan kesadaran untuk menjauhi keserakahan, hidup 

jujur, serta bersikap adil kepada sesama. Harta dicari melalui cara yang halal dan digunakan 

 

8Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an (Edisi Revisi dan Perluasan) 

(Yogyakarta: Nawasea Press, 2017), hlm. 84. 
9Prasetyono, Fusi Horison Dalam Hermeneutika Hans-Georg Gadamer: Model Saling Memahami Dalam 

Dialog Antar Budaya, (Jakarta, 2022), hlm. 9. 
10Muhammad Ebin Rajab Sihombing, Amrina Sihombing, dan Mastika Rambe, “Mengurai Nilai-Nilai 

Moderasi Beragama Dalam Tafsir Al-Azhar (Analisis Hermeneutik Hans Georg-Gadamer)”, Al-Wasatiyah: 

Journal of Religious Moderation, hlm. 151. 
11Salman Iskandar, 55 tokoh Muslim Indonesia paling berpengaruh (Solo: Tinta Medina, 2011). 
12Salman Iskandar, 55 Tokoh Muslim......, hlm. 250. 



Mengelola Dunia Tanpa Melupakan Akhirat  28 

 

Jurnal Moderasi- Vol 6, No. 1, Januari-Juni 2026 

 

secara bijak demi kemaslahatan manusia dan kebersihan jiwa, bukan untuk memperturutkan 

hawa nafsu.13 

Tafsir Al-Azhar merupakan karya besar Buya Hamka yang memperoleh pengakuan 

luas dan pertama kali diterbitkan pada tahun 1967.14 Sebelum dibukukan, materi tafsir ini 

disampaikan Hamka dalam ceramah subuh di Masjid Al-Azhar, Kebayoran Baru, Jakarta, serta 

dimuat secara berkala dalam majalah Gema Insani sejak tahun 1962. Penafsiran tersebut 

diawali dari Surah Al-Kahfi pada juz 15 dan terus disusun hingga masa penahanan Hamka 

setelah penangkapannya pada 27 Januari 1964. Selama berada dalam tahanan, Hamka justru 

memanfaatkan waktu tersebut untuk menulis dan merampungkan penafsiran Al-Qur’an secara 

lengkap hingga 30 juz. Karya tafsir ini kemudian diterbitkan secara resmi untuk pertama 

kalinya pada tahun 1967.15  

Tafsir Al-Azhar menghadirkan gambaran kehidupan pribadi Hamka beserta latar 

sosial-politik zamannya, sekaligus mengaitkan dinamika sejarah Islam kontemporer dengan 

kajian Al-Qur’an melalui pendekatan penafsiran yang lebih kontekstual dan dan menjelaskan 

ajaran Al-Qur’an dengan menyesuaikannya pada persoalan aktual agar relevan dengan 

kebutuhan masyarakat modern.16 Dalam Tafsir Al-Azhar, Hamka lebih menekankan 

pemahaman menyeluruh terhadap ayat-ayat Al-Qur’an daripada menjelaskan makna kosa kata 

secara rinci.17 Tafsir Al-Azhar disusun dengan menggunakan metode tahlili, yakni menafsirkan 

ayat-ayat Al-Qur’an secara rinci dari beragam sisi, seperti kajian kosakata, asbāb an-nuzūl, 

aspek hukum fikih, hingga keindahan bahasa. Dalam penafsirannya, Hamka berupaya menjaga 

keseimbangan antara naql dan ‘aql, serta antara riwāyah dan dirāyah, dengan tidak semata-

mata bergantung pada pendapat ulama terdahulu, tetapi juga memasukkan analisis, pandangan, 

dan pengalaman pribadinya.18 Menurutnya, penafsiran yang hanya bergantung pada riwayat 

atau kutipan dari ulama terdahulu akan menjadi pemikiran yang kaku, sedangkan jika terlalu 

mengandalkan akal sendiri, ada risiko terjebak dalam pemahaman yang keluar dari prinsip-

prinsip agama dan menyimpang dari maksud yang sebenarnya.19 

Tafsir ini bercorak pendekatan adabi al-ijtimā’i, yang merupakan salah satu corak 

penafsiran Al-Qur’an yang mengaitkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan kondisi sosial masyarakat 

dan memberikan solusi berdasarkan ajaran Al-Qur’an, dengan penyampaian yang mudah 

dimengerti agar dapat diterima oleh semua lapisan masyarakat. Meskipun mencakup berbagai 

persoalan, fokus utamanya adalah mengatasi masalah yang dihadapi masyarakat dan 

memotivasi mereka untuk mencapai kemajuan duniawi dan ukhrawi sesuai dengan petunjuk 

Al-Qur’an. 20 Tafsir Al-Azhar, memiliki kesamaan dengan tafsir Al-Manar, karena Hamka 

mengikuti pendekatan yang sama. Dalam Tafsir Al-Azhar, Hamka lebih mencerminkan 

pemikiran Muhammad Abduh dengan pemikiran modernis dan reformis yang menggabungkan 

tradisi Islam dengan pemikiran rasional. Dengan menekankan pentingnya rasionalitas dan 

 

13Prof. Dr. Hamka, Tasawuf Modern, hlm. 115. 
14Hamka, Tafsir Al-Azhar: Jilid 1, hlm. 48. 
15Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: dari Hermeneutika, wacana, hingga ideologi (Jakarta: Teraju, 

2003), hlm. 59. 
16Saiful Amin Ghafur, Profil Para Mufassir al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Insan Madani, 2008), hlm. 212. 
17Yunan Yusuf, Corak Pemikiran Kalam Tafsir Al-Azhar Sebuah Telaah Atas Pemikiran Hamka Dalam 

Teologi Islam (Jakarta: Penerbit Pustaka Panjimas, 1990), hlm. 23. 
18Ali Hasan Al-’Aridi, Sejarah dan Metodologi Tafsir (Jakarta: Rajawali, 1992), hlm. 41. 
19Hamka, Tafsir Al-Azhar : Jilid 1. hlm. 40. 
20Hamka, Tafsir Al-Azhar, hlm. 42. 



29  Puji Izzatulbuhtiah 

 

JurnalModerasi- Vol.6, No. 1, Januari-Juni 2026 

 

kreativitas dalam kehidupan.21 Hamka menekankan bahwa Al-Qur’an adalah petunjuk hidup 

bagi umat Islam, bukan hanya teks yang sekadar dibaca.22 Beberapa sumber referensi tafsir 

yang digunakan oleh Hamka antara lain: Tafsir al-Thabari karya Ibn Jarir al-Thabari, Tafsir 

Ibn Katsir, Tafsir Al-Manar karya Sayyid Rasyid Ridha, Tafsir Fi Zhilal al-Qur’an karya 

Sayyid Qutb, Tafsir An-Nur karya Hasbi as-Shiddiqie, dan lainnya.23 Tafsir Fi Zilalil Qur’an 

karya Sayyid Qutb juga memberikan pengaruh yang besar bagi Hamka dalam menyusun Tafsir 

Al-Azhar.24 

 

Penasiran Buya Hamka Terhadap QS. Al-Mulk (67): 15 

Huwa allaḍī ja’ala lakum al-arḍ ḍalūlan famsyū fī manākibihā wakulū min rizqihī wailaihi an-

nusyūr. Bunyi ayat tersebut ditafsirkan Hamka dengan penafsiran sebagaimana berikut: 

“Dialah yang menjadikan bumi itu rendah.” (pangkal ayat 15). “Zulalan” kita artikan 

rendah, yaitu rendah, di bawah kaki manusia atau di bawah injakan manusia. 

Bagaimanapun tingginya gunung, bila manusia mendakinya, namun puncak gunung itu 

terletak di bawah kaki manusia juga. “Maka berjalanlah kamu di segala penjurunya.” 

Diumpamakanlah manusia berjalan di atas per mukaan bumi sebagai berjalan di atas 

pundak atau bahu atau belikat bumi. 

Bumi yang besar diinjak bahunya oleh kita manusia. Yang tinggi hendaklah kamu daki, 

lurah yang dalam hendaklah kamu turuni, padang yang luas hendaklah kamu seruak, 

lautan yang dalam hendaklah kamu selami dan layari. Artinya bumi yang telah 

direndahkan untuk kamu itu kuasailah, bongkarlah rahasianya, keluarkanlah 

kekayaannya, galilah buminya, timbalah lautannya, tebanglah kayunya, pukatlah 

ikannya. “Dan mokanlah daripada rezekNya.” Usahakanlah dengan segala daya upaya 

yang ada padamu. Dengan akal, fikiran dan kecerdasan. Kamu tidak boleh hanya 

berpangku tangan menunggu rezeki. Rezeki akan didapat menurut sekedar usaha dan 

perjuangan. 

 “Dan kepada- Nyalah akan pulang.” (ujung ayat 15). Cuma itu saja yang mesti diingat. 

Sebagai manusia kita dikirim Allah ke muka bumi. Dari muka bumi itu disediakan 

segala kelengkapan hidup kita di sini. Tidaklah kita dibiarkan ber malas-malas, 

menganggur dengan tidak berusaha. Muka bumi adalah rendah di bawah kaki kita. Kita 

akan mendapat hasil dari muka bumi ini menurut kesanggupan tenaga dan ilmu. Zaman 

moden disebut zaman teknologi. Kepintaran dan kecerdasan manusia telah membuka 

banyak rahasia yang ter-sembunyi. Puncak gunung yang setinggi-tingginya pun sudah 

dapat dinaiki dengan mudah, misalnya dengan helikopter! Tambang-tambang digali 

oran mengeluarkan simpanan bumi. Manusia ditakdirkan Tuhan bertabiat suka kepada 

kemajuan. Cuma satu hal tidak boleh dilupakan, yaitu bahwa sesudah hidup kita akan 

matij. Dan mati itu ialah kembali kepada Tuhan, kembali ke tempat asal, untuk 

 

21Nurlaelah Abbas, “Muhammad Abduh : Konsep Rasionalisme dalam Islam,” Jurnal Dakwah Tabligh 15, 

no. 1 (2014), hlm. 52. 

 22Mushollin Hasbullah dan Badarussyamsi Badarussyamsi, "Generasi Muda Dalam Al-Qur’an Perspektif 

Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Misbah."Journal of Comprehensive Islamic Studies,” Desember 2022, hlm. 447. 
23Husnul Hidayati, “Metodologi Tafsir Kontekstual  Al-Azhar Karya Buya Hamka,” el-umdah, 2018, hlm. 

32. 
24Hamka, Tafsir Al-Azhar : Jilid 1. hlm. 40.  



Mengelola Dunia Tanpa Melupakan Akhirat  30 

 

Jurnal Moderasi- Vol 6, No. 1, Januari-Juni 2026 

 

mempertanggungjawabkan apa yang pernah kita perbuat di dunia ini. Maka ayat 15 ini 

lebih memperjelas lagi ayat kedua di permulaan Surat ini. 

Ayat inilah pegangan hidup orang Islam dalam menghadapi perkembangan zaman dan 

teknologi. Kemajuan manusia membongkar rahasia bumi tidaklah akan membawa 

kecemasan bilamana orang selalu ingat bahwa di belakang hidup yang sekarang ini ada 

lagi hidup yang kekal dan tempat perhitungan. Manusia tidak akan celaka dan tidak 

akan mencekik dirinya sendiri dengan bekas kemajuan akalnya asal dia ingat selalu 

bahwa akhir hidupnya ialah kembali kepada Tuhan. Dengan ingat bahwa hidup akan 

kembali kepada Tuhan itu maka hasil teknologi manusia ditentukan tujuannya oleh cita-

cita manusia sendiri hendak berbuat baik. Di zaman sekarang banyak manusia menjadi 

cemas memikirkan apa yang akan terjadi di masa depan. Timbul suatu ilmu yang diberi 

nama “Futurologi”, memikir-mikirkan apa yang akan terjadi, apa yang akan dihadapi 

100 tahun lagi, 200 tahun atau 300 tahun atau 1000 tahun lagi. Timbul berbagai 

ketakutan dan kecemasan. Mengenai kepadatan penduduk, mengenai pengotoran udara, 

mengenai air laut yang akan kena racun, mengenai ikan-ikan akan habis mati, dan 

bagaimana mengatasi semuanya itu. Tetapi suatu hal yang sudah sangat jauh dari fikiran 

orang! Yaitu bagaimana memperbaiki dan mengembalikan Roh kepada pangkalnya, 

supaya rasa cinta tumbuh kembali dan rasa kaku jadi hilang, karena ada yang 

mempertautkan, yaitu kesadaran akan adanya Yang Maha Kuasa.25 

Qs. Al-Mulk: 15 kerap dijadikan landasan bagi etos kerja dan pemanfaatan potensi 

bumi dalam kerangka ekonomi Islam. Namun, Hamka menawarkan perspektif berbeda dengan 

menekankan bahwa substansi pesan ayat justru terletak pada bagian akhirnya, yakni frasa “dan 

kepada-Nyalah kamu akan kembali.” Baginya, penegasan ini menunjukkan bahwa setiap 

bentuk aktivitas manusia, baik pencarian rezeki, maupun eksplorasi teknologi, harus dijalankan 

dalam kesadaran eskatologis, yaitu orientasi pada pertanggungjawaban di akhirat yang 

berfungsi sebagai kompas moral di tengah arus modernitas. Hamka  menggarisbawahi bahwa 

ayat ini memberikan prinsip hidup bagi umat Islam dalam menghadapi dinamika zaman dan 

kemajuan teknologi. Banyak individu terjebak dalam kecemasan terhadap masa depan karena 

hanya terpaku pada perubahan duniawi, sementara kesadaran akan kehadiran Tuhan dan 

orientasi akhirat sering terabaikan. Bagi Hamka, dimensi spiritual inilah yang jauh lebih 

penting daripada sekadar upaya memprediksi masa depan. Oleh karena itu, integrasi antara 

pesan ayat dan realitas kontemporer menegaskan bahwa kemajuan dunia tidak boleh 

menjauhkan manusia dari arah hidup dan jati diri spiritualnya. 

Agar meraih keberuntungan di dunia dan akhirat, manusia harus berjalan di muka bumi 

untuk mencari rezeki yang telah Allah sediakan, sebab hasil hanya dapat diperoleh melalui 

usaha pribadi. Rasulullah diutus bagi seluruh umat manusia dengan berbagai jenis mata 

pencaharian, tanpa memerintahkan pedagang meninggalkan perdagangannya atau buruh 

meninggalkan pekerjaannya. Beliau justru mengajak agar setiap pekerjaan dijalani dengan 

selalu mengingat Allah dan dilandasi kesucian niat, sehingga mata pencaharian dipahami 

sebagai kebutuhan hidup semata, bukan sebagai tujuan akhir kehidupan. 

Hamka juga menerangkan bahwa ayat 15 ini berfungsi memperkuat serta menegaskan 

kembali kandungan makna yang telah disampaikan pada ayat dua, yaitu bahwa Allah 

Mahakuasa menciptakan hidup dan mati sebagai ujian untuk menilai siapa yang paling baik 

 

25Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 10, hlm. 7543-7544. 



31  Puji Izzatulbuhtiah 

 

JurnalModerasi- Vol.6, No. 1, Januari-Juni 2026 

 

amalnya. Penyebutan kematian lebih dahulu mengandung peringatan agar manusia selalu 

mengingat tujuan akhir sebelum menapaki perjalanan hidup. Rasa takut terhadap kematian 

sebenarnya menunjukkan ketidaksiapan menerima ketentuan dan karunia Allah. Kematian 

bukanlah hukuman, melainkan peralihan dari kehidupan dunia menuju alam ruhani. Yang 

menjadi penderitaan justru ketakutan berlebihan terhadap kematian itu sendiri. Setelah wafat, 

ruh tetap hidup dan menghadap Allah untuk mempertanggungjawabkan perbuatannya, 

sehingga setiap kebaikan maupun keburukan akan memperoleh balasan yang setimpal.26 

Analisis Hermeneutika Hans-Georg GadamerTerhadap Penafsiran Buya Hamka 

Pertama, Historisitas. Melalui teori fusion of horizons yang ditawarkan oleh Gadamer, 

pemahaman terbentuk melalui perjumpaan antara horizon pembaca dan horizon teks, sehingga 

melahirkan pemahaman baru yang lebih relevan dan sesuai dengan situasi zaman. Pembaca 

juga dituntut untuk tidak hanya membaca dan memahami pesan Al-Qur’an, tetapi perlu 

mengaktualisasikannya dalam kehidupan sehari-hari agar pesan tersebut menjadi hidup dan 

kontekstual.27 Gadamer menegaskan bahwa pemahaman manusia selalu bersifat terbuka dan 

berkembang, karena itu, teks keagamaan tidak bersifat statis, melainkan senantiasa berdialog 

dengan pembacanya. Seiring berjalannya interaksi antara teks, pengalaman pembaca, dan 

kondisi sosial yang mengitarinya, pemaknaan dapat berubah, bertambah kaya, dan semakin 

mendalam. Latar historis yang akan dijelaskan mencakup aspek asbābun nuzūl, serta situasi 

sosial masyarakat pada masa ketika ayat tersebut diturunkan. 

Surah Al-Mulk diklasifikasikan sebagai surah makkiyah karena diturunkan di Makkah 

sebelum peristiwa hijrah Nabi Muhammad SAW ke Madinah. Karakteristik surah-surah 

makkiyah, termasuk Al-Mulk. umumnya berupa ayat-ayat pendek dengan pesan yang padat 

dan menggugah, terutama ditujukan untuk meluruskan keyakinan kaum musyrik serta 

menegaskan keesaan Allah. Selain memuat argumen yang menantang pandangan keliru kaum 

kafir, surah ini juga menawarkan penghiburan bagi Nabi SAW yang menghadapi penolakan 

dari masyarakat Makkah, sekaligus menyampaikan peringatan bagi mereka yang berpaling 

serta kabar gembira bagi yang menerima seruan dakwah.28 

Sayyid Quthub menilai Surah al-Mulk sebagai pembentuk cara pandang baru umat 

Islam terhadap alam, keberadaan makhluk, dan hubungan mereka dengan Allah, dengan 

mengarahkan perhatian tidak hanya pada kehidupan dunia, tetapi juga pada realitas langit dan 

akhirat. Di dalamnya digambarkan berbagai makhluk selain manusia, mulai dari jin dan burung 

di dunia hingga neraka beserta para penjaganya di alam akhirat, serta unsur gaib yang berkaitan 

dengan hati dan perasaan manusia. Thabathaba’i melihat surah ini sebagai penegasan 

rububiyyah Allah dan bantahan terhadap keyakinan musyrikin yang membagi otoritas 

ketuhanan.  Surah ini menguraikan karunia Allah dalam penciptaan dan pengaturan alam, 

menonjolkan sifat kasih sayang-Nya, serta menutup dengan isu kiamat dan kebangkitan. Al-

Biqa‘i menekankan bahwa pesan utama surah ini adalah seruan untuk tunduk sepenuhnya 

kepada Allah. Nama al-Mulk menunjukkan kekuasaan-Nya, sedangkan Tabāraka 

menggambarkan keluhuran dan melimpahnya anugerah-Nya, semuanya bermuara pada 

keharusan tunduk kepada-Nya. 

 

26Hamka, Tafsir Al-Azhar, jilid 10, hlm. 7544. 
27Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an (Edisi Revisi dan Perluasan), 

hlm. 84. 
28Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 10, hlm. 7524. 



Mengelola Dunia Tanpa Melupakan Akhirat  32 

 

Jurnal Moderasi- Vol 6, No. 1, Januari-Juni 2026 

 

Kedua, Horizon Buya Hamka sebagai Penafsir.Sebagaimana telah dijelaskan 

sebelumnya, Hamka adalah seorang yang aktif dalam menyebarkan ajaran Islam serta ikut andil 

mendukung proses terbentuknya Republik Indonesia. Pengaruhnya meluas pada berbagai 

sektor, seperti keagamaan, pendidikan, politik, sosial, dan kebudayaan. Sejak muda, ia 

menunjukkan ketekunan dalam belajar dan kecintaan untuk bepergian guna memperkaya 

pengalaman dan pengetahuannya. Hamka tumbuh dalam keluarga yang berpemikiran maju 

dengan ayah yang dikenal sebagai ulama besar, membuatnya mendapat dukungan penuh dalam 

pengembangan intelektualnya. Bahkan di usia nya yang sudah tidak muda lagi, Hamka tetap 

produktif menulis dan menyebarkan gagasan-gagasannya.29 

Hamka dikenal luas melalui keterlibatannya dalam beragam organisasi kemasyarakatan 

dan politik, serta kontribusinya dalam bidang pendidikan dan budaya. Banyaknya karya yang 

dihasilkan menjadi bukti keluasan dan kedalaman ilmunya. Penghargaan  Doctor Honoris 

Causa yang diterimanya dari Mesir dan Malaysia, hal itu menunjukkan pengakuan 

internasional atas kapasitasnya sebagai ulama, cendekiawan, dan tokoh publik. Meskipun 

menempuh pendidikan secara otodidak, Hamka mampu mengolah berbagai persoalan melalui 

karya lisan dan tulisan yang mudah diterima masyarakat luas. Kemampuannya ini 

menjadikannya figur ulama sekaligus intelektual yang unik, mampu melampaui batas-batas 

kelompok, etnis, dan wilayah di Indonesia. Bahkan, pengaruh dan kontribusi Hamka dalam 

memajukan martabat Islam tetap terasa. Ia tidak hanya dihormati di daerah asalnya, tetapi juga 

dikenang sebagai tokoh penting di seluruh Nusantara.30 

Sintesis antara keilmuan, spiritualitas, dan praksis sosial tersebut tercermin kuat dalam 

gagasan tasawuf modern yang ia kembangkan. Hamka menawarkan pembaruan pemahaman 

tasawuf agar selaras dengan tuntutan zaman modern dan menjadi jalan pencarian kebahagiaan 

bagi masyarakat yang mengalami kekeringan spiritual. Tasawuf tidak dipahami sebatas konsep 

teoritis, melainkan diwujudkan melalui pengalaman hidup nyata yang bersifat dinamis dan 

responsif terhadap persoalan umat. Di tengah orientasi kehidupan yang semakin materialistis 

dan redupnya kejernihan batin, tasawuf hadir sebagai solusi dengan mengajak manusia kembali 

mendekatkan diri dan mengabdi kepada Allah untuk menemukan esensi agama. Melalui 

konsep ini, Hamka menekankan pentingnya pembinaan kerohanian yang luhur, terarah, dan 

tetap berpijak pada koridor syariat Islam. Tasawuf modern tidak mengajak menjauh dari 

realitas, tetapi justru membangun keseimbangan antara kehidupan spiritual dan sosial. Dengan 

demikian, tasawuf modern Hamka dinilai relevan sebagai pedoman masa kini, sekaligus 

menjadi penyeimbang bagi kecenderungan masyarakat yang terlalu terfokus pada kehidupan 

duniawi maupun mereka yang berlebihan dalam praktik mistik hingga mengabaikan realitas 

sosial.31 

Terkait tafsir Al-Azhar yang dapat dipahami sebagai hasil dari proses penafsiran Buya 

Hamka terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dalam merespons dinamika sosial dan keagamaan pada 

zamannya. Pada bagian pendahuluan, Hamka mengemukakan pandangan kritis bahwa Al-

Qur’an kerap diperlakukan sebatas sebagai bacaan semata, yang mencerminkan prasangkanya 

terhadap kondisi sosial yang berkembang saat itu. Berangkat dari kegelisahan tersebut, Hamka 

menyusun Tafsir Al-Azhar dengan sistematika yang terarah dan kontekstual.32Setiap surah 

 

29Prof. Dr. Hamka, Tasawuf Modern. 
30Iskandar, 55 tokoh Muslim Indonesia paling berpengaruh, hlm. 252. 
31Muhammad Azzam dan Ela Nurlela, “Tasawuf Modern Hamka:  Telaah Arti Kebahagiaan”, Qolamuna: 

Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora, vol. 1, hlm. 25. 
32Hamka, Tafsir Al-Azhar: Jilid 1, hlm II. 



33  Puji Izzatulbuhtiah 

 

JurnalModerasi- Vol.6, No. 1, Januari-Juni 2026 

 

diawali dengan pendahuluan dan diakhiri dengan pesan nasihat, disajikan dalam bentuk teks 

Arab dan terjemahan bahasa Indonesia untuk memudahakan masyarakat memahami Al-

Qur’an, lalu diikuti penjelasan yang komprehensif.  

Dalam penafsirannya, Hamka tidak hanya menguraikan makna ayat, tetapi juga 

menghadirkan konteks sejarah dan peristiwa kontemporer, seperti pengaruh orientalisme 

terhadap tumbuhnya nasionalisme di Asia pada awal abad ke-20. Untuk memperkuat 

argumentasi tafsirnya, ia turut menyebutkan kualitas hadis yang digunakan serta 

mengelompokkan ayat-ayat berdasarkan tema tertentu, sehingga memudahkan pembaca dalam 

memahami pesan Al-Qur’an secara utuh dan relevan dengan realitas kehidupan.33 Bersamaan 

dengan prasangka tersebut, Hamka membangun tahap pra-struktur pemahaman untuk 

menelaah realitas. Berbekal pengetahuan dan pengalamannya, ia menawarkan pemikiran dan 

sikap yang selaras dengan nilai-nilai Islam dalam menghadapi masalah sosial-keagamaan.  

Dengan demikian, tafsir Al Azhar lahir dari keluasan pengetahuan dan pengalaman Buya 

Hamka serta cara pandangnya terhadap realitas zamannya, sehingga disusun melalui proses 

hermeneutis yang intens. Proses ini menghadirkan peleburan cakrawala atau fusion of horizon 

antara pemahaman awal Buya Hamka yang dibentuk oleh para gurunya dengan kondisi sosial 

dan historis masyarakat saat itu. Melalui dialog antarcakrawala pemahaman tersebut, terbentuk 

pengalaman hermeneutis yang mendorong Buya Hamka menulis Tafsir Al Azhar sebagai karya 

yang kontekstual dan reflektif terhadap zamannya. 

Ketiga, Horizon Teks Tafsir al-Azhar.Setelah teks disebarluaskan, teks 

tersebut tidak lagi hanya untuk konsumsi pengarang, melainkan menjadi entitas 

dinamis yang dapat ditafsirkan berbeda oleh setiap pembaca pada lintas masa dengan 

pemahamannya. Dan pengarang tidak sepenuhnya mampu mengontrol makna teks, 

karena pengarang tidak memiliki kewanangan untuk menguasai teks secara penuh. 

Setiap pembaca menafsirkan teks berdasarkan tradisi dan konteksnya, sehingga 

suatu bacaan berpotensi menghasilkan makna atau pandangan baru. Pemahaman 

terhadap teks selalu dipengaruhi oleh konteks sejarah dan tradisi baik dari pembaca 

maupun pengarang. Dengan demikian, proses memahami teks menjadi suatu 

kesepahaman bersama, meskipun pembaca atau penafsir tetap memungkinkan untuk 

membentuk makna yang berbeda dari maksud pengarang.34 
 Tafsir Hamka memperlihatkan corak penafsiran yang berusaha menghubungkan pesan-

pesan Al-Qur’an dengan realitas konkret kehidupan umat Islam. Ia tidak berhenti pada 

penjelasan makna ayat dan istilah keagamaan semata, tetapi juga mengaitkannya dengan latar 

sejarah, peristiwa aktual, serta diskursus intelektual yang sesuai dengan kondisi sosial 

masyarakat. Melalui pendekatan ini, Hamka menghadirkan tafsir yang bersifat kontekstual dan 

kaya informasi. Pemanfaatan beragam disiplin keilmuan mencerminkan keluasan wawasan 

Hamka dalam memahami teks Al-Qur’an. Dengan demikian, Tafsir Al-Azhar tidak hanya 

tampil sebagai karya akademik, tetapi juga sebagai representasi pemikiran yang menempatkan 

Al-Qur’an sebagai pedoman hidup bagi masyarakat modern. Usaha Hamka dalam 

mempertautkan wahyu dengan dinamika zaman menjadikan tafsirnya tetap relevan dan 

 

33Avif Alviyah, “Metode Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhar,” Ibnu Ushuluddin 15 (2016), hlm. 

29. 
34Nur Huda, Nur Hamid, dan Muhammad Khoirul Misbah, “Konsep Wasathiyyah M. Quraish Shihab Dalam 

Tafsir Al-Misbah (Analisis Hermeneutika Hans-Georg Gadamer)”, International Journal Ihya’ ’Ulum al-Din, 

vol. 22, no. 2, hlm. 215. 



Mengelola Dunia Tanpa Melupakan Akhirat  34 

 

Jurnal Moderasi- Vol 6, No. 1, Januari-Juni 2026 

 

fungsional, sekaligus mendorong umat Islam untuk berpikir lebih produktif dalam memahami 

dan mengamalkan ajaran Al-Qur’an. 

Pada tahap pra-sangka, pra-struktur pemahaman terbentuk sebagai strategi Buya 

Hamka dalam menyikapi realitas kehidupan. Dengan adanya bekal pengetahuan dan 

pengalaman hidup yang luas, Hamka mengekspresikan pandangannya melalui tulisan yang 

berlandaskan nilai-nilai Islam guna menanggapi berbagai fenomena sosial dan keagamaan pada 

masanya. Pemahaman yang akurat terhadap realitas menjadi hal yang krusial, sebab tanpa 

pemahaman tersebut, pra-struktur pemahaman tidak dapat terbentuk secara optimal.Maka, 

terhadap realitas menjadi sangat penting, karena tanpa itu, pra-struktur pemahaman tidak akan 

terbentuk. Dari interaksi antara horizon masyarakat, prasangka, dan pra-struktur pemahaman, 

terjadi peleburan horizon yaitu gabungan antara pemahaman Hamka, ajaran guru-gurunya, dan 

konteks sosial masyarakat. Fase peleburan ini disebut momentum “memahami” atau 

“kesepahaman”, di mana Hamka memproses bagaimana hidup sesuai ajaran Al-Qur’an dengan 

penekanan pada aspek sosial-keagamaan. Semua hasil pemahaman ini kemudian dituangkan 

secara utuh dalam Tafsir Al-Azhar. 

Keempat, Horizon Kekinian.Setelah maknaobjektif teks dipahami, tahap selanjutnya 

adalah mengaplikasinnya dengan konteks masa kini. Penafsir dituntut untuk mampu 

mengimplementasikan pesan teks, khususnya teks keagamaan seperti Al-Qur’an, ke dalam 

realitas kehidupan yang dihadapinya. Gadamer menegaskan bahwa membaca kitab suci tidak 

berhenti pada aktivitas memahami dan menafsirkan semata, melainkan harus disertai dengan 

penerapan ajarannya sesuai dengan konteks zaman. Melalui proses aplikasi ini, penafsir tidak 

sekadar mengulang makna literal, tetapi juga menemukan pemaknaan yang lebih relevan, 

aktual, dan bermakna bagi masanya.35 Era kontemporer, penggunaan media sosial dan 

teknologi digital yang semakin intensif membawa dampak multidimensional terhadap kualitas 

hidup manusia modern. Di satu sisi, teknologi memperluas akses terhadap informasi, 

pendidikan, dunia kerja, serta berbagai aspek kehidupan lainnya. Namun di sisi lain, 

penggunaan yang tidak terkontrol meningkatkan risiko gangguan kesehatan mental seperti 

overthingking, burnout, gangguan tidur, isolasi sosial, dan lain sebagainya. Ketergantungan 

pada perangkat digital juga mengubah pola interaksi sosial dengan mengurangi komunikasi 

tatap muka serta menurunkan kualitas relasi antarmanusia. Kondisi ini menunjukkan bahwa 

kemajuan teknologi, meskipun bermanfaat, memerlukan pengelolaan yang bijak agar tidak 

merusak keseimbangan hidup.36 

Berkaitan dengan kondisi tersebut, sebagai respons terhadap meningkatnya risiko 

berbagai fenomena kesehatan mental atau psikologis tersebut, berbagai upaya dilakukan untuk 

mengurangi dampak negatif penggunaan teknologi. Strategi penanganan meliputi detoks 

digital, pengaturan waktu layar, pencarian dukungan sosial, serta penerapan mindfulness 

digital. Namun, efektivitas langkah-langkah tersebut sangat bergantung pada kesadaran 

individu dan dukungan lingkungan. Oleh karena itu, penguatan literasi digital dan pendidikan 

kesehatan mental menjadi langkah penting dalam membangun keseimbangan penggunaan 

teknologi. Selain itu, kolaborasi lintas sektor diperlukan guna menciptakan ekosistem digital 

 

35Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an (Edisi Revisi dan Perluasan), 

hlm. 83. 
36Feby Indranu Meylanda Kesuma Anna Dina Kalifia, “Pengaruh Media Sosial Terhadap Tingkat Anxiety 

Pada Remaja: Sebuah Analisis Dengan Rapidminer”, Jurnal Ilmiah Multidisiplin, vol. Vol. 1, No. 3, 177–78. 



35  Puji Izzatulbuhtiah 

 

JurnalModerasi- Vol.6, No. 1, Januari-Juni 2026 

 

yang lebih suportif serta mengembangkan intervensi humanistik berbasis teknologi demi 

menjaga kesejahteraan mental.37 

Namun, pendekatan teknis semata belum sepenuhnya menyentuh dimensi terdalam 

manusia, sehingga diperlukan pandangan yang lebih holistik, termasuk dari perspektif spiritual. 

Dalam bukunya Tasawuf Modern, Hamka menekankan, keyakinan bahwa dunia hanyalah 

tempat persinggahan membuat manusia tidak terikat pada kemegahan materi. Mereka lebih 

memusatkan perhatian pada pembinaan batin, akhlak, dan kesucian jiwa sebagai bekal menuju 

kehidupan yang abadi. Kepercayaan akan kehidupan setelah mati menumbuhkan kesadaran 

untuk menjauhi keserakahan, hidup jujur, serta bersikap adil kepada sesama. Harta dicari 

melalui cara yang halal dan digunakan secara bijak demi kemaslahatan manusia dan kebersihan 

jiwa, bukan untuk memperturutkan hawa nafsu.38 Pandangan tersebut selanjutnya dipertegas 

oleh Hamka melalui pengelompokan sikap manusia terhadap harta.Hamka mengelompokkan 

sikap manusia terhadap harta ke dalam tiga golongan: mereka yang larut dalam kekayaan 

hingga melupakan akhirat, mereka yang meninggalkan urusan dunia dan hanya berfokus pada 

ibadah, serta golongan moderat yang menyeimbangkan kepentingan dunia dan akhirat. 

Golongan ketiga dipandang paling ideal karena memanfaatkan harta bukan untuk kesenangan 

pribadi, melainkan sebagai sarana mendukung ibadah dan berbagai amal kebaikan, seperti 

membantu sesama serta membangun sarana keagamaan dan pendidikan. Mereka meyakini 

bahwa amal saleh tidak hanya diwujudkan melalui ibadah individual, tetapi juga melalui usaha 

nyata yang memerlukan dukungan materi. Sikap ini dinilai terpuji dan sah karena sejalan 

dengan misi para rasul dalam memperbaiki kehidupan manusia di dunia dan akhirat, sekaligus 

mencerminkan peran manusia sebagai khalifah Allah di bumi.39 

Prinsip keseimbangan ini juga tercermin dalam cara manusia menghadapi tantangan 

kehidupan.Saat manusia berhadapan dengan musuh kehidupan, mereka dapat dikelompokkan 

menjadi tiga. Ada yang takut dan merasa musuh terlalu kuat sehingga memilih menghindar 

sebelum berjuang. Ada pula yang terlalu nekat tanpa perhitungan dan akhirnya mudah 

terjerumus ke dalam kekalahan. Adapun golongan ketiga ialah mereka yang berani sekaligus 

bijaksana, memahami cara menghadapi musuh, bersabar dalam perjuangan, jatuh bangun, lalu 

terus berusaha sampai mencapai kemenangan. Golongan inilah yang paling berbahagia dan 

paling mulia di sisi Allah. Harapannya, kita termasuk golongan ketiga yang mampu 

menaklukkan godaan dunia dan harta sehingga memperoleh rida-Nya.40 

Pemahaman ini kemudian melandasi konsep qana‘ah dan zuhud yang sering 

disalahpahami.Qana‘ah bukan berarti pasrah tanpa usaha, memaknai takwa sebatas ibadah 

ritual, dan menganggap kesalehan sebagai sikap menjauh dari dunia. Kekeliruan ini membuat 

agama disalahpahami sebagai penghalang ikhtiar dan kemajuan hidup. Melainkan ketenangan 

hati dalam menerima rezeki Allah sambil tetap bekerja dan berikhtiar. Sikap ini menumbuhkan 

kesabaran, syukur, keteguhan jiwa, dan tawakal, sedangkan ketiadaan qana‘ah melahirkan 

 

37Endang Lestari, Umi Fatonah , Nadiyatus Syifa , Nadya Rahmadayanti , Noor Azizah , Anna Nur Faidah, 

Sudirwo, “Sosialisasi Dampak Perkembangan Teknologi dan Internet pada Generasi Z di Banjarmasin”, Damhil: 

Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat, 2024. 

38Prof. Dr. Hamka, Tasawuf Modern, hlm. 115. 

39Prof. Dr. Hamka, Tasawuf Modern, hlm. 256. 

40Prof. Dr. Hamka, Tasawuf Modern, hlm. 259. 



Mengelola Dunia Tanpa Melupakan Akhirat  36 

 

Jurnal Moderasi- Vol 6, No. 1, Januari-Juni 2026 

 

kegelisahan, kesombongan, dan putus asa. Qana‘ah adalah sumber kekayaan batin, sementara 

gelisah merupakan kemiskinan sejati. Menurut Hamka, zuhud bukan berarti menolak harta atau 

enggan berusaha mencari rezeki. Zuhud adalah sikap lapang menerima kondisi apa pun, baik 

hidup dalam kekurangan maupun bergelimang kekayaan, sambil menjaga agar harta tidak 

mengikat hati, tidak menjauhkan diri dari mengingat Allah, dan tidak menyebabkan lalai 

terhadap kewajiban agama.41 

Pada akhirnya, seluruh gagasan tersebut berpuncak pada upaya menyeimbangkan 

kehidupan dunia dan akhirat.Dalam pemikiran Islam sering muncul dua kutub ekstrem yaitu 

asketisme yang menolak dunia dan materialisme yang melupakan Tuhan. Hamka menengahi 

keduanya melalui tafsir QS. Al-Mulk ayat 15, ia memaparkan dialektika antara perintah untuk 

aktif bekerja dan menikmati hasil usaha dengan kesadaran bahwa kehidupan dunia bersifat 

sementara karena manusia akhirnya akan kembali kepada Allah. Dari sinilah ditegaskan 

pentingnya bekerja secara maksimal dalam berbagai bidang kehidupan, namun tetap menjaga 

keterikatan batin kepada Allah. Keseimbangan ini bukan membagi hidup antara dunia dan 

akhirat, melainkan menyatukan keduanya sehingga seluruh aktivitas duniawi bernilai ibadah. 

Kondisi keterabaian spiritual tersebut turut berimplikasi pada munculnya berbagai 

persoalan psikologis. Salah satu fenomena psikologis yang dibahas dalam penafsirannya 

adalah futurologi, yaitu kecenderungan berpikir berlebihan yang sejalan dengan konsep 

overthinking. Kondisi ini ditandai oleh kebiasaan seseorang memikirkan peristiwa yang telah 

terjadi maupun yang belum terjadi secara berulang tanpa menghasilkan pemecahan masalah, 

sehingga persoalan justru semakin terasa kompleks dan membebani pikiran.Overthinking 

sering kali menjadi masalah yang mengganggu dan mempengaruhi kemampuan seseorang 

dalam berpikir. Berpikir berlebihan hanya akan menambah masalah dan menciptakan 

prasangka yang merugikan diri sendiri, tanpa membawa perspektif baru atau membantu dalam 

penyelesaian masalah.Tanda-tanda overthinking adalah menganalisis segala hal secara 

berulang, merasa takut membuat kesalahan, terjebak dalam siklus pikiran, serta merasa cemas, 

stres, atau tertekan.42 
 Lebih lanjut, fenomena overthinking ini tidak muncul tanpa sebab.Salah satu faktor 

penyebab overthinking adalah kebiasaan membandingkan diri dengan orang lain. Perbandingan 

ini sering kali melibatkan aspek seperti penampilan, pekerjaan, status keuangan, dan 

pencapaian lainnya. Meskipun menggunakan pencapaian orang lain sebagai motivasi untuk 

mencapai tujuan pribadi adalah hal yang wajar, jika perbandingan tersebut terus dipikirkan 

tanpa adanya solusi atau tindakan nyata, hal ini dapat berubah menjadi angan-angan kosong. 

Seseorang akan terus merenungkan perbedaan antara dirinya dan orang lain tanpa ada langkah 

konkret untuk perbaikan, yang akhirnya hanya memicu perasaan tertekan dan kecemasan. 

Perilaku ini menciptakan pikiran yang tidak produktif dan menghalangi individu untuk 

bergerak maju, karena terlalu fokus pada perbandingan yang tidak realistis.43 

 Akumulasi dari pola pikir tersebut kemudian menimbulkan berbagai dampak 

negatif.Dampaknya bisa mencakup penurunan kepercayaan diri, masalah tidur dan nafsu 

 

41Prof. Dr. Hamka, Tasawuf Modern, hlm. 275. 

 

 42Farah Octa Suroiyya dan Bakharudin All Habsy, “Tinjauan Overthingking dan Berbagai Intervensi 

Konseling Untuk Mengatasinya,” Universitas Negeri Surabaya, hlm. 132. 

 43Farah Octa Suroiyya dan Bakharudin All Habsy, “Tinjauan Overthingking...., hlm. 133. 



37  Puji Izzatulbuhtiah 

 

JurnalModerasi- Vol.6, No. 1, Januari-Juni 2026 

 

makan, dan masih banyak lagi. Beberapa cara untuk mengurangi overthinking antara lain 

dengan mencari distraksi, fokus pada usaha untuk menggapai angan-angan agar dapat menjadi 

cita-cita, menghargai pencapaian diri, menghadapi ketakutan, dan masih banyak hal-hal positif 

yang dapat dikerjakan untuk menghindarinya. Tidak sedikit orang-orang yang kesulitan untuk 

menangani sendiri, mencaribantuan profesional seperti psikolog bisa menjadi solusi yang tepat. 

Di tengah laju perkembangan zaman serta pesatnya perkembangan teknologi, tidak 

sedikit orang yang semakin larut dalam orientasi material dan berbagai aktivitas keduniaan. 

Kondisi ini membuat sisi spiritual sering kali terabaikan, sehingga pemahaman bahwa 

kehidupan akhirat merupakan kehidupan yang hakiki, tempat setiap manusia 

mempertanggungjawabkan seluruh amal perbuatannya di dunia kian memudar.44Dengan 

Berangkat dari kerangka keseimbangan tersebut, pemikiran Hamka menawarkan solusi 

terhadap krisis makna yang dialami manusia modern, yang kerap merasakan kekosongan batin 

meskipun meraih keberhasilan materi. Melalui penyatuan antara kerja dan ibadah, aktivitas 

profesional tidak dipahami semata sebagai urusan duniawi, melainkan sebagai bentuk 

pengabdian kepada Tuhan yang mampu menghadirkan makna hidup serta ketenangan dan 

kebahagiaan spiritual. Life Balance dalam Islam merupakan upaya menjaga keselarasan antara 

aktivitas duniawi dan orientasi akhirat, yang keduanya perlu diatur secara serasi agar kebutuhan 

fisik dan spiritual terpenuhi dengan seimbang.  

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa QS. Al-Mulk ayat 15 memiliki relevansi yang kuat 

dalam mengarahkan manusia untuk menjaga keseimbangan antara produktivitas duniawi dan 

kesadaran moral spiritual. Nilai-nilai yang terkandung dalam ayat tersebut memberikan fondasi 

etis dalam menghadapi perkembangan teknologi dan perubahan zaman, sekaligus membangun 

keseimbangan hidup yang mencakup dimensi material mental dan spiritual. Kesadaran 

eskatologis, yaitu orientasi manusia pada pertanggungjawaban akhirat, berperan sebagai 

penuntun penting dalam menavigasi tantangan modernitas serta menjaga integritas 

kemanusiaan di tengah arus kemajuan teknologi. 

Penafsiran Hamka menempatkan kemajuan teknologi dan produktivitas duniawi dalam 

bingkai moral-spiritual yang seimbang, sehingga manusia tidak terjebak pada materialisme 

maupun asketisme ekstrem. Kesadaran akan kehidupan akhirat dipandang sebagai landasan 

untuk menjaga ketenangan batin, mengatasi krisis makna, serta merespons fenomena 

psikologis modern seperti overthinking dan kecemasan berlebihan. Dengan demikian, QS. Al-

Mulk ayat 15 menawarkan pedoman hidup yang holistik, yaitu mendorong manusia untuk aktif 

bekerja dan memanfaatkan kemajuan zaman, sambil tetap meneguhkan orientasi akhirat agar 

kehidupan duniawi bernilai ibadah dan bermakna. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abbas, Nurlaelah. Muhammad Abduh : Konsep Rasionalisme Dalam Islam. Jurnal Dakwah Tabligh. vol. 15, no. 

1. 

Al-’Aridi, Ali Hasan. Sejarah dan Metodologi Tafsir. 1 ed. Jakarta: Rajawali. 1992. 

 

44Ahmad Bahtiar Rouf, Lailatun Nihayah, dan Ana Rahmawati, “Keseimbangan Hidup Dunia Dan 

Akhirat”, Jurnal Ilmiah Al-Furqan: Al-Qur’an Bahasa Dan Seni, vol. 12, no. 1, 01–09, hlm. 2. 



Mengelola Dunia Tanpa Melupakan Akhirat  38 

 

Jurnal Moderasi- Vol 6, No. 1, Januari-Juni 2026 

 

Alviyah, Avif. Metode Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhar. Ibnu Ushuluddin. vol. 15, 29. 

Anna Dina Kalifia, Feby Indranu Meylanda Kesuma. Pengaruh Media Sosial Terhadap Tingkat Anxiety Pada 

Remaja: Sebuah Analisis Dengan Rapidminer. Jurnal Ilmiah Multidisiplin. vol. Vol. 1, No. 3, 177–78. 

Azzam, Muhammad, dan Ela Nurlela. Tasawuf Modern Hamka:  Telaah Arti Kebahagiaan. Qolamuna: 

Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora. vol. 1, no. 1, 19–26. 

https://jurnal.qolamuna.id/index.php/JQ/article/view/7. 

Endang Lestari, Umi Fatonah , Nadiyatus Syifa , Nadya Rahmadayanti , Noor Azizah , Anna Nur Faidah, Sudirwo. 

Sosialisasi Dampak Perkembangan Teknologi dan Internet pada Generasi Z di Banjarmasin. Damhil: 

Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat., 2024. 

Gusmian, Islah. Khazanah Tafsir Indonesia: dari Hermeneutika, wacana, hingga ideologi. Jakarta: Teraju. 2003. 

Hamka. Tafsir Al-Azhar. Pustaka Nasional PTE LTD Singapura. 1992. 

———. Tafsir Al-Azhar. 1992. Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD. t.t. 

Hasbullah, Mushollin, dan Badarussyamsi Badarussyamsi. Generasi Muda Dalam Al-Qur’an Perspektif Tafsir 

Al-Azhar Dan Tafsir Al-Misbah | Journal of Comprehensive Islamic Studies, Desember 2022. 

https://journal.centrism.or.id/index.php/jocis/article/view/150. 

Hidayati, Husnul. Metodologi Tafsir Kontekstual  Al-Azhar Karya Buya Hamka. el-umdah., 2018, 32. 

Huda, Nur, Nur Hamid, dan Muhammad Khoirul Misbah. Konsep Wasathiyyah M. Quraish Shihab Dalam Tafsir 

Al-Misbah (Analisis Hermeneutika Hans-Georg Gadamer). International Journal Ihya’ ’Ulum al-Din. 

vol. 22, no. 2, 198–231. https://doi.org/10.21580/ihya.22.2.6768. 

Iskandar, Salman. 55 tokoh Muslim Indonesia paling berpengaruh. Solo: Tinta Medina. 2011. 

M. Quraish Shihab. Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an. Jakarta: Lentera Hati. 2002. 

Prasetyono, Emanuel. Fusi Horison Dalam Hermeneutika Hans-Georg Gadamer: Model Saling Memahami 

Dalam Dialog Antar Budaya. Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara., 2022, 9. 

Prof. Dr. Hamka. Tasawuf Modern. Jakarta Selatan: Republika Penerbit. 2015. 

Rahmawati, Adinda Fatimah. Dinamika Penafsiran Al-Qur’an Di Indonesia: Pra Kemerdekaan Awal Hingga 

Akhir. Jurnal Moderasi. vol. 5, no. 2, 18–46. https://doi.org/10.14421/jm.2025.52.02. 

Richard E. Palmer. Hermeneutika Teori Interpretasi dalam Pemikiran Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, dan 

Gadamer. IRCiSoD. 2022. 

Rouf, Ahmad Bahtiar, Lailatun Nihayah, dan Ana Rahmawati. Keseimbangan Hidup Dunia Dan Akhirat. Jurnal 

Ilmiah Al-Furqan: Al-Qur’an Bahasa Dan Seni. vol. 12, no. 1, 01–09. https://doi.org/10.69880/al-

furqan.v12i1.177. 

Sahiron Syamsuddin. Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an (Edisi Revisi dan Perluasan). 

Yogyakarta: Nawasea Press. 2017. 

Saiful Amin Ghafur. Profil Para Mufassir al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Insan Madani. 2008. 



39  Puji Izzatulbuhtiah 

 

JurnalModerasi- Vol.6, No. 1, Januari-Juni 2026 

 

Sihombing, Muhammad Ebin Rajab, Amrina Sihombing, dan Mastika Rambe. Mengurai Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama Dalam Tafsir Al-Azhar (Analisis Hermeneutik Hans Georg-Gadamer). Al-Wasatiyah: 

Journal of Religious Moderation. vol. 2, no. 2, 137–67. https://doi.org/10.30631/jrm.v2i2.48. 

Suroiyya, Farah Octa, dan Bakharudin All Habsy. Tinjauan Overthingking dan Berbagai Intervensi Konseling 

Untuk Mengatasinya. Universitas Negeri Surabaya., t.t., 129. 

Tia Ristika Sari. Kualitas Hidup Generasi Z Di Tengah Kemajuan Teknologi. Yayasan Darussalam Bengkulu., 

2024. 

Yusuf, Yunan. Corak Pemikiran Kalam Tafsir Al-Azhar Sebuah Telaah Atas Pemikiran Hamka Dalam Teologi 

Islam. Jakarta: Penerbit Pustaka Panjimas. 1990. 

 

 


