= Refleksi

Vol. 25 No. 1 Januari — Juni 2025

Fitrah dan Perkembangan Manusia
(Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis)

Human Fitrah and Development
(An Existentialist Philosophy of Education Perspective)

Ridhatullah Assya’bani’ Mahyuddin Barni’ Abdul Basit®
Ahmad Khairuddin*

Sekolah Tinggi Ilmu Al-Qur’an (STIQ) Amuntai
rassvabani(@gmail.com!

Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin
mahvuddinbarni@yahoo.co.id?

Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin
abdulbasir(@uin-antasari.ac.id?

Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin

ahmadkhairuddin(@uin-antasati.ac.id

Article History

Submitted: Mey 18, 2025
Revised: June 11, 2025
Accepted: December 26, 2025

How to Cite:
Assya’bani, Ridhatullah, dkk. “Fitrah dan Perkembangan Manusia

(Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis)” Refleksi: Jurnal Filsafat Dan
Pemifkiran Keislaman 25, no. 1 (2025). https://doi.org/ 10.14421 /ref.v25i1.6366.

I@@@@ Refleksi: Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam is licensed under a Creative Commons Attribution-Non Commercial-Share Alike 4.0

International License. http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:rassyabani@gmail.com
mailto:mahyuddinbarni@yahoo.co.id
mailto:abdulbasir@uin-antasari.ac.id3
mailto:ahmadkhairuddin@uin-antasari.ac.id

Fitrah dan Perkembangan Manusia (Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis)

Abstract

The existential crisis emerging within the context of the global
problematique—as articulated by Ziauddin Sardar—indicates that the
development of modern civilization tends to neglect the fitrah of the human
being. This situation generates complex humanitarian problems and
renders efforts toward social change largely utopian. This article formulates
two central questions: (1) how can the concept of human fitrah in the Qur’an
and Hadith be interpreted through the framework of Existentialist
Philosophy of Education? and (2) how can the Qur’anic and Prophetic
perspectives on human development provide responses to contemporary
existential crises? This study departs from an awareness of the existential
crisis in contemporary education, marked by the neglect of the fundamental
human dimension, namely fitrah. In the Islamic tradition, fitrah is
understood as the permanent potential endowed by God at creation,
encompassing physical, psychological, and spiritual aspects. However,
existentialist philosophy —particularly Kierkegaard, Sartre, and Merleau-
Ponty —emphasizes freedom, choice, and responsibility as the core of
human existence. This research employs a literature review method with a
hermeneutic—philosophical approach to re-examine the concept of fitrah
through the lens of existentialist philosophy of education, analyzing
classical Islamic texts alongside Western philosophical works. The findings
reveal a tension between classical Islamic thought, which highlights the
theological permanence of fitrah, and existentialism, which affirms the
dynamic nature of human freedom. Mulla Sadra, through his theory of al-
harakah al-jawhariyyah (substantial motion), offers a productive synthesis:
fitrah is permanent, yet it reaches perfection through dynamic existential
motion. Thus, fitrah can be understood as a dialectic between divine nature
and human freedom. Theoretically, this study enriches the discourse on
Islamic philosophy of education by proposing an existentialist-based
educational paradigm that balances the permanent values of fitrah with the
dynamics of self-actualization. The implication is that Islamic education
should be designed not only to strengthen students’ spiritual dimensions
but also to allow space for creative freedom and moral responsibility,
enabling learners to authentically actualize their fitrah as God’s vicegerents
on earth.

Keywords. Fitrah, Human Development, Existentialist Education, Human
Nature.

58 Refleksi Vol.24 No. 1 (Januari) 2025



Ridhatullah Assya’bani, Mahyuddin Barni, Abdul Basir, Abmad Khairnddin

Abstrak

Krisis eksistensial yang muncul dalam konteks global problematique —
sebagaimana dikemukakan oleh Ziauddin Sardar —menunjukkan bahwa
perkembangan peradaban modern cenderung mengabaikan fitrah
manusia. Situasi ini menimbulkan problem kemanusiaan yang kompleks
dan menjadikan upaya perubahan sosial bersifat utopis. Artikel ini
merumuskan dua pertanyaan utama: (1) bagaimana konsep fitrah
manusia dalam al-Qur’an dan Hadis dapat ditafsirkan melalui bingkai
Filsafat Pendidikan Eksistensialis? dan (2) bagaimana arah
perkembangan manusia menurut al-Qur’an dan Hadis mampu menjadi
jawaban atas krisis eksistensial kontemporer? Kajian ini berangkat dari
kesadaran akan krisis eksistensial dalam pendidikan kontemporer yang
ditandai dengan terabaikannya dimensi dasar manusia atau fitrah. Dalam
tradisi Islam, fitrah dipahami sebagai potensi permanen yang
dianugerahkan Allah sejak penciptaan, mencakup aspek jasmani, psikis,
dan ruhani. Namun, filsafat eksistensialis, khususnya Kierkegaard,
Sartre, dan Merleau-Ponty, menekankan kebebasan, pilihan, dan
tanggung jawab sebagai inti eksistensi manusia. Penelitian ini
menggunakan metode studi pustaka dengan pendekatan hermeneutik-
filosofis untuk mengkaji ulang konsep fitrah dalam perspektif filsafat
pendidikan eksistensialis melalui analisis teks klasik Islam dan filsafat
Barat. Hasil kajian menunjukkan bahwa terjadi ketegangan antara
pandangan Islam klasik yang menekankan permanensi teologis fitrah
dengan eksistensialisme yang menegaskan dinamika kebebasan manusia.
Mulla Sadra melalui teori al-harakah al-jawhariyyah memberikan sintesis
produktif: fitrah bersifat tetap, namun mencapai kesempurnaan melalui
gerak eksistensial yang dinamis. Dengan demikian, fitrah dapat dipahami
sebagai dialektika antara kodrat ilahiah dan kebebasan manusia. Secara
teoretis, penelitian ini memperkaya diskursus filsafat pendidikan Islam
dengan menawarkan paradigma pendidikan berbasis eksistensialis yang
menyeimbangkan antara nilai permanen fitrah dan dinamika aktualisasi
diri. Implikasinya, pendidikan Islam perlu dirancang untuk tidak hanya
menguatkan aspek spiritual, tetapi juga memberi ruang kebebasan kreatif
dan tanggung jawab moral, sehingga peserta didik mampu
mengaktualisasikan fitrahnya secara otentik sebagai khalifah di bumi.

Kata Kunci: Fitrah, Perkembangan, Manusia, Pendidikan Eksistensialis.

Refleksi Vol. 25 No. 1 (Januari) 2025 59



Fitrah dan Perkembangan Manusia (Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis)

A. Pendahuluan

Perkembangan dunia kontemporer ditandai oleh meningkatnya keterhubungan
antarbangsa dan antarmanusia. Ziauddin Sardar menyebut fenomena ini sebagai
global problematique, yaitu sekumpulan persoalan yang saling terkait, melintasi batas
geografis, dan melahirkan krisis multidimensional. Persoalan ini memang tampak
pada aspek ekonomi, ekologi, dan sosial, tetapi sesungguhnya krisis terdalam yang
dihadapi umat manusia adalah krisis eksistensial. Manusia modern kerap kehilangan
arah dan tujuan hakiki kehidupannya.' Orientasi hidup yang lebih condong pada
materialisme, pragmatisme, dan hedonisme telah menyingkirkan nilai-nilai spiritual
dan moral. Akibatnya, meskipun berbagai capaian teknologi dan sains terus
berkembang, manusia justru menghadapi kehampaan makna, alienasi, serta
kegamangan identitas.” Pada titik inilah yang disebut dengan antara tantangan dan
harapan, disatu situasi ini menjadi tantangan untuk diselesaikan, disisi lain menjadi
harapan yang berujung pada utopik belaka.

Krisis eksistensial tersebut juga nyata dalam dunia pendidikan. Pendidikan yang
seharusnya menjadi medium pembentukan manusia seutuhnya, sering kali terjebak
pada pencapaian kognitif dan kompetensi teknis. Sistem pendidikan modern
cenderung menekankan penguasaan pengetahuan instrumental, sementara
pembentukan kepribadian, penguatan nilai spiritual, dan pembinaan karakter belum
memperoleh perhatian yang sepadan. Hal ini menyebabkan lahirnya generasi yang
unggul secara intelektual, tetapi rapuh secara moral, emosional, dan spiritual. Banyak
kasus kekerasan di kalangan remaja, degradasi etika sosial, serta menurunnya
kepekaan kemanusiaan menunjukkan adanya jurang antara kecerdasan intelektual
dengan keteguhan moral.

Dalam konteks Indonesia, problem ini semakin kompleks. Pendidikan Islam
yang semestinya berfungsi sebagai benteng nilai dan pusat pengembangan karakter
manusia Muslim, terkadang ikut larut dalam arus kompetisi akademik yang sempit.
Orientasi sekolah dan madrasah masih sangat fokus pada capaian akademik serta
prestasi kognitif, sementara dimensi pembentukan insan kamil-manusia yang
seimbang antara akal, hati, dan perbuatan—belum sepenuhnya menjadi prioritas.
Padahal, Islam sendiri telah memberikan fondasi yang jelas melalui al-Qur’an dan
Hadis mengenai fitrah manusia dan arah perkembangannya. Fitrah manusia

menurut pandangan Islam adalah pengakuan terhadap ketuhanan dan peneguhan

! Conrad H. Waddington, The Man-Made Future (London: Croom Helm, 1978), 9.
? Ziauddin Sardar, The Future of Muslim Civilisation, (terj. Rahmani Astuti, Rekayasa Masa
depan Islam) (Bandung: Mizan, 1989), 99.

60 Refleksi Vol. 24 No. 1 (Januari) 2025



Ridhatullah Assya’bani, Mahyuddin Barni, Abdul Basir, Abmad Khairnddin

fungsi kekhalifahan di bumi, yang menuntut penguatan nilai ibadah dan tanggung
jawab sosial.

Pada titik inilah filsafat pendidikan eksistensialis menawarkan relevansinya.
Filsafat eksistensialis, khususnya dalam dimensi pendidikan, berangkat dari
keyakinan bahwa manusia harus menemukan eksistensinya secara autentik.
Eksistensi autentik hanya dapat dicapai apabila manusia mampu mengatasi
keterasingan, menolak penyeragaman yang mengekang kebebasan berpikir, serta
menyadari tanggung jawabnya atas pilihan hidup. Dalam kerangka Islam, kesadaran
eksistensial ini harus berpijak pada fitrah ilahiah yang menuntun manusia untuk
senantiasa beribadah kepada Allah SWT dan menjalankan peran sebagai khalifah di
muka bumi. Dengan demikian, integrasi antara filsafat pendidikan eksistensialis dan
pandangan Islam dapat menghasilkan paradigma pendidikan yang menekankan
kebebasan berpikir, tanggung jawab moral, dan pembentukan karakter spiritual.’
Urgensi kajian ini terletak pada kebutuhan mendesak akan paradigma pendidikan
yang mampu menjawab krisis eksistensial manusia Muslim kontemporer. Pendidikan
yang hanya menekankan aspek kognitif terbukti tidak cukup untuk menghasilkan
generasi yang tangguh menghadapi kompleksitas zaman. Diperlukan pendekatan
pendidikan yang mengembalikan manusia pada fitrah, menguatkan character building,
dan memampukan peserta didik untuk menjadi pribadi yang autentik, berintegritas,
serta berorientasi pada nilai-nilai transendental.

Dengan demikian, kajian terhadap fitrah dan perkembangan manusia dalam al-
Qur'an dan Hadis, ketika ditempatkan dalam bingkai filsafat pendidikan
eksistensialis, bukan sekadar upaya akademik, tetapi juga tawaran solutif bagi dunia
pendidikan. Hasil kajian ini diharapkan dapat menjadi dasar bagi pengembangan
model pendidikan Islam yang lebih holistik: pendidikan yang tidak hanya mencetak
lulusan berprestasi secara akademik, tetapi juga membentuk manusia Muslim yang
sadar eksistensinya, berakhlak mulia, serta mampu menghadirkan perubahan nyata
bagi masyarakat. Inilah kontribusi yang hendak ditawarkan, sebagai ikhtiar untuk
menjawab krisis eksistensial global sekaligus memperkaya khazanah filsafat

pendidikan Islam di era kontemporer

B. Metodologi

Penelitian ini merupakan studi pustaka (library research) dengan pendekatan

kualitatif dan filosofis, menggunakan sumber primer berupa al-Qur’an dan Hadis serta

3 Nilai-nilai ~ karakter yang sebelumnya menjadi acuan telah dipahami dengan benar
dan diaplikasikan dalam kehidupan bermasyarakat. Karakter bersumber dari nilai-nilai luhur yang
secara moral membentuk pribadi seseorang dan tercermin dalam perilaku. Lihat penelitian Agus
Setiawan, Prinsip Pendidikan Karakter dalam Islam (Studi Komparasi Pemikiran al-Ghazali
dan Burhanuddin al- Zarnuji), Dinamika Ilmu, 14 (1), 2014. 9

Refleksi Vol. 25 No. 1 (Januari) 2025 61



Fitrah dan Perkembangan Manusia (Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis)

sumber sekunder berupa literatur filsafat pendidikan eksistensialis dan artikel ilmiah terkait.
Analisis dilakukan melalui pendekatan hermeneutik-filosofis, yang menekankan proses
penafsiran teks untuk menggali makna filosofis yang relevan dengan problem kontemporer.
Tradisi hermeneutika yang menjadi rujukan adalah gagasan Hans-Georg Gadamer dengan
konsep fusion of horizons (penyatuan cakrawala), yang memungkinkan pemahaman teks suci
dipertemukan dengan konteks krisis eksistensial modern, serta Paul Ricoeur dengan
pemikiran tentang interpretasi sebagai refiguration of meaning, yang membuka ruang bagi
teks al-Qur’an dan Hadis untuk terus ditafsirkan secara kreatif dalam konteks pendidikan.
Sementara itu, landasan awal berpijak pada Wilhelm Dilthey yang menekankan
hermeneutika sebagai metode memahami pengalaman manusia. Dengan kerangka ini,
analisis dilakukan melalui empat tahap: eksplorasi teks, interpretasi makna, kontekstualisasi
dalam problem pendidikan Islam kontemporer, dan sintesis konseptual untuk merumuskan

paradigma pendidikan berbasis fitrah yang meneguhkan eksistensi manusia.

C. Pembahasan
a. Pengertian Fitrah

Makna fitrah memiliki keragaman pemahaman sesuai dengan sudut pandang
penafsirannya. Secara etimologis, kata fitrah berasal dari bahasa Arab fathara (k)
yang berarti belah atau pecah.* Dalam Alquran sendiri dapat ditemukan
penggunakan kata fitrah dengan makna al-insyiqaq atau al-syaqq yang berarti pula
pecah atau belah.” Dalam al-Qur’an, kata ini digunakan dengan makna alinsyiqdq
atau alsyaqq (pecah/belah), khususnya dalam lima ayat yang menunjuk pada
langit. Di sisi lain, fitrah juga dipahami dalam arti alkhalqah alijad atau alibda’
(penciptaan), sebagaimana terdapat dalam empat belas ayat al-Qur’an, enam di
antaranya berkaitan dengan penciptaan manusia, sementara sisanya mengenai
penciptaan langit dan bumi. Dengan demikian, fitrah dapat mencakup dua
makna yang saling melengkapi, pembelahan sebagai proses biologis dan
penciptaan sebagai proses metafisis.

Secara terminologis, para ulama Muslim memberikan penafsiran yang
beragam. Al-Ghazali menafsirkan fitrah sebagai sifat dasar manusia yang
mencakup iman kepada Allah, potensi menerima kebaikan dan keburukan,
dorongan mencari kebenaran, kebutuhan biologis, serta kekuatan yang dapat
dibina dan dikembangkan.® Pemikiran ini ditegaskan oleh Ismail Raji al-Faruqi

yang memahami iman sebagai kategori kognitif dan etis, yakni fondasi bagi

* Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia (Jakarta: Yayasan Penyelenggaraan Penterjemahan
dan Tafsir Al-Qur’an, 1973), 319

5 Ibnu Mazhur, Lisan Al-Arabiy, (Beirut: Dar Al-Tarats Al-Arabiy, 1992), Jilid V, 55

¢ Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, Juz 11l (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 2005), 5-7

62 Refleksi vol. 24 No. 1 (Januari) 2025



Ridhatullah Assya’bani, Mahyuddin Barni, Abdul Basir, Abmad Khairnddin

penafsiran rasional terhadap alam semesta.” Al-Raghib al-Isfahani menambahkan
bahwa fitrah adalah kesiapan suatu entitas untuk menjalankan fungsi yang sesuai
dengan kondisi penciptaannya.® Adapun M. Quraish Shihab menekankan bahwa
fitrah mencakup dimensi jasmani, akal, dan ruh sebagai satu sistem dasar yang
diletakkan Allah pada diri manusia sejak awal penciptaan.” Dari perspektif ini,
dapat diidentifikasi tiga pokok elemen fitrah: pertama, fitrah merupakan
organisasi dinamis yang melibatkan sistem psiko-fisik dan spiritual; kedua, fitrah
memiliki citra unik yang mengangkat manusia di atas makhluk lain, seperti
potensi bersosial dan mengenal Tuhan; ketiga, fitrah berisi natur dan watak yang
khas, yang masih potensial dan menunggu aktualisasi. Dengan demikian, fitrah
dapat dipahami sebagai suatu sistem eksistensial dalam diri manusia yang
menuntun perilaku lahiriah dan batiniah agar selaras dengan kehendak Sang
Pencipta.

Namun, untuk memperdalam pemahaman, penting meninjau ulang
konsepsi tubuh, jiwa, dan ruh dari perspektif filsafat eksistensialis. Jean-Paul
Sartre, misalnya, menolak dikotomi tubuh-jiwa dalam tradisi Cartesian. Bagi
Sartre, manusia adalah étrepoursoi (ada-untuk-dirinya) yang selalu terbuka,
transenden, dan bertanggung jawab atas eksistensinya. Tubuh bukan sekadar
materi pasif, tetapi medium di mana kebebasan manusia diwujudkan.'® Dalam
kerangka ini, fitrah tidak semata potensi bawaan yang statis, melainkan
keterarahan eksistensial yang menuntut aktualisasi melalui pilihan-pilihan bebas
manusia. Maurice Merleau-Ponty menekankan tubuh sebagai subjek pengalaman
(le corps propre). Tubuh bukan objek biologis belaka, melainkan pusat kesadaran
yang menghubungkan manusia dengan dunia.'"' Perspektif ini memperkaya
pemahaman fitrah sebagai struktur psiko-fisik yang dinamis. Aktualisasi fitrah
terjadi melalui tubuh yang berkesadaran, di mana pengalaman sensoris dan
tindakan jasmani menjadi sarana manusia untuk menyingkap makna spiritual.
Dengan kata lain, tubuh tidak bertentangan dengan ruh, tetapi menjadi medan
manifestasi eksistensial fitrah.

Dalam tradisi filsafat Islam, Mulla Sadra menawarkan sintesis melalui teori
alharakah aljawhariyyah (substansial motion). Menurut Sadra, jiwa manusia

berevolusi secara ontologis dari bentuk material menuju bentuk immaterial

" Ismail Raji al-Faruqi, Al Tawhid: Its Implications for Thought and Life (Herndon, VA: IIIT,
1982), 14-16

8 Al-Raghib al-Isfahani, Mufradat Alfaz al-Qur’an (Damaskus: Dar al-Qalam, 2009), 371

M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1996), 283-284.

1%Jean-Paul Sartre, Being and Nothingness, trans. Hazel E. Barnes (London: Routledge, 2003),
326-329

" Maurice Merleau-Ponty, Phenomenology of Perception, trans. Colin Smith (London:

Routledge, 2002), 146-150

Refleksi Vol. 25 No. 1 (Januari) 2025 63



Fitrah dan Perkembangan Manusia (Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis)

hingga mencapai kesempurnaan spiritual.'* Dengan kerangka ini, tubuh dan jiwa
dipandang sebagai satu kesatuan dinamis, tubuh adalah basis material, sedangkan
jiwa terus berkembang menuju dimensi ruhani yang lebih tinggi. Fitrah, dalam
pandangan ini, bukan hanya potensi bawaan, tetapi daya gerak eksistensial yang
memungkinkan manusia bertumbuh dari fase biologis menuju eksistensi ruhani
yang lebih sempurna.

Dari dialog antara perspektif Islam dan eksistensialisme Barat, muncul
reinterpretasi penting, fitrah tidak boleh dipahami hanya sebagai “tabiat asli”
yang statis, melainkan sebagai struktur eksistensial yang dinamis. Tububh, jiwa,
dan ruh adalah tiga dimensi yang saling terkait dalam aktualisasi fitrah. Tubuh
menjadi sarana penghayatan dunia; jiwa menjadi pusat kesadaran, emosi, dan
nalar; sementara ruh menjadi dimensi transendental yang meneguhkan
hubungan manusia dengan Allah. Kritik utama yang dapat diajukan adalah
bahwa pembahasan klasik tentang fitrah cenderung menekankan ruh sebagai
esensi dominan, sementara tubuh sering ditempatkan pada posisi sekunder.
Padahal, sebagaimana ditunjukkan Sartre dan Merleau-Ponty, tubuh adalah
medan eksistensial yang tak terpisahkan dari kesadaran dan kebebasan.

Dengan demikian, reinterpretasi fitrah dalam bingkai eksistensialis dan Islam
menghasilkan pemahaman yang lebih holistik. fitrah adalah struktur eksistensial
yang mengintegrasikan tubuh, jiwa, dan ruh. Tubuh memungkinkan pengalaman
dan aktualisasi kebebasan; jiwa menjadi pusat refleksi moral; dan ruh menjadi
landasan transendental yang menuntun manusia pada ibadah dan kekhalifahan.
Pendidikan Islam, dalam perspektif ini, seharusnya tidak hanya menekankan
pengembangan kognitif atau spiritual semata, tetapi juga memperhatikan
pembentukan kesadaran eksistensial yang utuh, sehingga manusia mampu

menjalani eksistensinya secara autentik sesuai dengan kehendak Allah.

Dimensi Eksistensial Fitrah Manusia

Dimensi fitrah manusia dalam tradisi Islam umumnya dipahami meliputi tiga
aspek, yakni jasmaniah (jismiyyah), psikis (nafsiyyah), dan spiritual (rghiyyah). Pertama,
aspek jasmaniah menunjuk pada organ fisik-biologis manusia yang diciptakan dalam
bentuk paling sempurna sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. al-Tin: 4. Tubuh manusia
memiliki kesempurnaan struktur dibanding makhluk lain, namun juga bersifat material
dan rapuh. Karena itu, penjagaan fitrah jasadiyah ditegaskan melalui aturan Allah
tentang konsumsi makanan haldlan tayyiban, serta pemeliharaan kesehatan jasmani.

Kedua, aspek nafsiyyah menampung kualitas khas kemanusiaan berupa pikiran, perasaan,

12 Mulla Sadra, The Transcendent Philosophy of Mulla Sadra (al-Hikmah al-Muta‘aliyah fi al-Asfar

al-‘Aqliyyah al-Arba‘ah), trans. Ibrahim Kalin (Tehran: Institute for Humanities and Cultural Studies,
2001), 102-105

64 Refleksi Vol. 24 No. 1 (Januari) 2025



Ridhatullah Assya’bani, Mahyuddin Barni, Abdul Basir, Abmad Khairnddin

kemauan, dan kebebasan. Aspek ini menjadi ruang pertemuan sekaligus ketegangan
antara jasmani dan ruhani. Dalam al-Qur’an, nafs dipahami sebagai potensi yang bisa
condong pada kebaikan maupun keburukan (Q.S. al-Syams: 7-8). Unsur akal (‘agl) dan
hati (qalb) menjadi instrumen pengendalian nafs agar aktualisasi fitrah manusia berjalan
sesuai kehendak Tuhan. Ketiga, aspek rijhiyyah merupakan dimensi spiritual
transendental. Ibnu Sina memahami ruh sebagai kesempurnaan awal jism alami yang
bersifat immaterial, tidak terikat ruang dan waktu, dan tetap eksis sekalipun tubuh
hancur.” Dalam pandangan klasik, ruh inilah yang menjadi inti permanen eksistensi
manusia.

Pertanyaan kritis muncul di sini, apakah fitrah bersifat tetap (tetap sama sejak
penciptaan) ataukah dinamis (berubah seiring perjalanan eksistensi)? Pemikiran Islam
klasik cenderung menegaskan bahwa fitrah bersifat permanen—suatu kodrat ilahiah yang
melekat pada diri manusia sejak lahir. Al-Ghazali misalnya menekankan bahwa iman
merupakan inti fitrah dan telah diberikan Allah sejak penciptaan. Perspektif ini
menekankan stabilitas natur manusia, ia pada dasarnya “baik” dan memiliki
kecenderungan mengenal Tuhan, meskipun potensi ini bisa tertutupi oleh pengaruh
eksternal.

Berbeda halnya dengan filsafat eksistensialis Barat. Jean-Paul Sartre, misalnya,
menolak gagasan human nature yang tetap. Menurutnya, ‘eksistensi mendahului esensi’
(Vexistence précéde lessence), artinya manusia tidak memiliki hakikat bawaan yang
mengikat, tetapi terus membentuk dirinya melalui pilihan-pilihan bebas.'* Dalam
kerangka ini, tubuh dan jiwa bukanlah esensi yang statis, melainkan medan kebebasan
di mana fitrah—jika dipahami sebagai struktur eksistensial—senantiasa dinegosiasikan.
Pandangan Sartre menimbulkan problematisasi, bagaimana memadukan doktrin Islam
tentang fitrah tetap dengan eksistensialisme yang menekankan kebebasan radikal?

Tawaran Maurice Merleau-Ponty yang telah dijelaskan sebelumnya menjadi
jalan tengah dengan gagasan le corps propre (tubuh yang dialami). Tubuh bukan sekadar
objek biologis, melainkan subjek pengalaman dan pusat kesadaran. Kesadaran manusia,
menurut Merleau-Ponty, selalu berinkarnasi dalam tubuh, pada titik ini manusia tidak
dapat berpikir atau memilih tanpa tubuh yang berkesadaran. Dalam dialog dengan
konsep fitrah, tubuh tidak lagi ditempatkan sekadar sebagai wadah, tetapi sebagai bagian
dari dinamika aktualisasi fitrah. Dengan demikian, fitrah dapat dipahami bukan hanya
sebagai ‘pemberian tetap’, melainkan juga sebagai potensi yang menemukan
aktualisasinya melalui pengalaman tubuh dalam dunia.

Di sisi lain, tradisi filsafat Islam menghadirkan sintesis berbeda. Sebagaimana
yang telah dijelaskan bahwa Mulla Sadra melalui teori alharakah aljawhariyyah (gerak
substansial), menekankan bahwa jiwa manusia mengalami evolusi ontologis, ia bermula
dari bentuk material, kemudian berkembang menuju bentuk immaterial hingga
mencapai kesempurnaan spiritual. Di sini terlihat bahwa fitrah bukan sekadar kodrat

statis, melainkan suatu dinamika eksistensial. Tubuh, jiwa, dan ruh tidak dipahami

B Ibnu Sina, AlNajat, ed. Majid Fakhry (Beirut: Dar al-Afaq al-Jadidah, 1985), 287-288
" Jean-Paul Sartre, Existentialism Is « Humanism, trans. Carol Macomber (New Haven: Yale

University Press, 2007), 22-23

Refleksi Vol. 25 No. 1 (Januari) 2025 65



C.

Fitrah dan Perkembangan Manusia (Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis)

dalam oposisi, melainkan dalam kesatuan yang bergerak. Pandangan Sadra membuka
kemungkinan untuk mendamaikan ketegangan antara fitrah yang tetap (sebagai
pemberian Allah) dan sifat dinamis manusia (sebagai eksistensi yang berkembang).

Dengan kata lain, fitrah dapat dirumuskan sebagai berikut secara teologis, fitrah
bersifat tetap karena merupakan anugerah ilahi yang melekat sejak penciptaan; namun
secara eksistensial, fitrah bersifat dinamis karena harus diaktualisasikan dalam proses
hidup yang penuh kebebasan, pilihan, dan pengalaman. Ketegangan ini dapat dipahami
sebagai dialektika antara ‘stabilitas kodrati’ dan ‘dinamika eksistensial’. Dalam
pendidikan Islam, ketegangan tersebut penting diolah secara kreatif, peserta didik
dipahami memiliki fitrah tetap berupa kecenderungan mengenal Tuhan, namun tugas
pendidikan adalah menuntun dinamika kebebasan, pilihan moral, dan pembentukan
karakter agar potensi itu terwujud secara nyata.

Dengan demikian, pembacaan kritis terhadap tubuh, jiwa, dan ruh memperkaya
diskursus tentang fitrah. Islam klasik menekankan permanensi fitrah, eksistensialisme
menekankan kebebasan dan keterbukaan, sedangkan filsafat Islam kontemporer—Mulla
Sadra—menggabungkan keduanya dalam gerak substansial. Dialog lintas tradisi ini
mengajarkan bahwa fitrah manusia bukanlah entitas monolitik, melainkan medan
dialektis antara kodrat ilahi dan kebebasan eksistensial. Paradigma ini membuka peluang
bagi filsafat pendidikan Islam untuk merumuskan kurikulum yang menyeimbangkan
aspek permanen, antara nilai-nilai transendental dan aspek dinamis, seperti

pengembangan kebebasan, kreativitas, dan tanggung jawab.

Filsafat Pendidikan Berbasis Eksistensialis

“Anakmu bukan milikmu, mereka putera-puteri Sang Hidup yang rindu pada diri
sendiri. Lewat engkau lahir, namun tidak dari engkau, mercka ada padamu, namun
bukan hakmu...” (Khalil Gibran).

Bait puisi ini menyingkap makna mendalam bahwa pendidikan adalah ruang
yang menuntun manusia menuju penemuan dirinya sendiri. Dalam kerangka
[slam, konsep penemuan diri ini identik dengan aktualisasi fitrah, yakni potensi
dasar manusia yang dianugerahkan Allah sejak penciptaan. Dalam filsafat
pendidikan eksistensialis, hal ini paralel dengan gagasan bahwa manusia harus
menemukan eksistensinya secara otentik, melalui kebebasan, pilihan, dan
tanggung jawab. Pertanyaannya kemudian, bagaimana fitrah dapat dipahami
melalui dialog antara pemikiran Islam klasik dan filsafat eksistensialis?.”” Salah
satu jalan untuk mencapai tujuan ini ialah melalui pendidikan berbasis
eksistensialis.

Dalam tradisi Islam, fitrah dipahami sebagai natur asli manusia, yang
mencakup kecenderungan mengenal Tuhan, potensi akal, dan kemampuan

moral. Al-Ghazali menegaskan bahwa fitrah berakar pada iman, yang bukan

5 Muhmedayeli, Filsafat Pendidikan (Bandung: PT. Refika Aditama, 2011), 36

66 Refleksi vol. 24 No. 1 (Januari) 2025



Ridhatullah Assya’bani, Mahyuddin Barni, Abdul Basir, Abmad Khairnddin

sekadar perasaan religius, melainkan mengandung dimensi kognitif yang
memungkinkan manusia menafsirkan realitas secara rasional. Quraish Shihab
menambahkan bahwa fitrah mencakup dimensi jasmani, akal, dan ruh, yang
harus dijaga keselarasan dan aktualisasinya. Dengan demikian, dalam perspektif
Islam klasik, fitrah cenderung dipahami sebagai potensi permanen, stabil, dan
melekat pada diri manusia

Sebaliknya, filsafat eksistensialis Barat menolak gagasan tentang natur
manusia yang tetap. Kierkegaard, yang dianggap bapak eksistensialisme,
menekankan bahwa manusia dipanggil untuk memilih secara pribadi dalam
hubungannya dengan Tuhan; pilihan itulah yang menentukan kualitas
eksistensinya.’® Sartre lebih radikal dengan pernyataannya bahwa “eksistensi
mendahului esensi” (I’existence précéde l'essence). Menurut Sartre, manusia tidak
memiliki hakikat bawaan yang mengikat; ia sepenuhnya bertanggung jawab
membentuk dirinya melalui pilihan-pilihan bebas. Dalam kerangka ini, jika fitrah
hendak dipahami, ia tidak dapat dilihat sebagai kodrat statis, melainkan sebagai
struktur eksistensial yang harus diaktualisasikan melalui kebebasan.

Bagi Satre, “Man is nothing else but that which he makes of himself”’, manusia
adalah sebagaimana ia menjadikan dirinya sendiri.’” Pernyataan Satre ini
menemukan relevansinya dengan puisi Gibran diatas “Anakmu bukan milikmu,
mereka putera-puteri Sang Hidup yang rindu pada diri sendiri...”, memberikan
pemahaman bahwa manusia berhak memiliki kebebasan dan menentukan arah
hidupnya. Lebih lanjut Satre menegaskan man is free, or, rather man is freedom
(kebebasan seharusnya dimiliki oleh setiap manusia). Artinya, kebebasan
merupakan hal yang niscaya untuk manusia, bahkan menjadi ciri khas dari
manusia. Inilah yang harus disadari oleh manusia saat ini. Meskipun demikian,
menjadi eksistensialis bukan berarti tidak sadar terhadap kebenaran dan
kesalahan, baik dan buruk. Menjadi eksistensialis berarti menyadari keberadaan
dirinya ditengah-tengan situasi yang bersifat relatif. Lalu, muncul pertanyaan
apakah manusia bebas tanpa batas, dan mengesampingkan rasa tanggung jawab?
Untuk menjawab pertanyaan ini, K. Bartens menjelaskan bahwa kebebasan para
eksistensialis tentu bukan bebas tanpa bertanggung jawab. Menurutnya,
kebebasan dibagi menjadi enam bagian. Pertama, kebebasan kesewenang-
wenangan; kedua, kebebasan fisik; ketiga, kebebasan yuridis; keempat, kebebasan

psikologis; kelima, kebebasan moral; dan keenam, kebebasan eksistensial.'®

16 Sgren Kierkegaard, The Sickness Unto Death, trans. Alastair Hannay (London: Penguin,
1989), 43-45.

7 Jean Paul Sartre, Existentialism and Humanism, (terj. Ph. Mairet) (London: Methuen, Co
dan Ltd, 1948), 28.

18 K. Bartens, Etika, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2004), terutama dalam halaman 99-
117.

Refleksi Vol. 25 No. 1 (Januari) 2025 67



Fitrah dan Perkembangan Manusia (Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis)

Dari enam point tersebut, kebebasan yang tertinggi ialah kebebasan
eksistensialis (the ultimate freedom) mencakup seluruh aspek diri manusia. Namun,
diantara point tersebut terdapat kebebasan moral, sebagai tanggung jawab
terhadap apa yang dilakukan. Para eksistensialis adalah mereka yang menjadi diri
mereka sendiri dan mempunyai kematangan, baik dalam bidang material
maupun spritual. Dengan demikian, para eksistensialis mampu mengeksplor apa
yang mereka miliki dan bertanggung jawab terhadap apa telah dilakukannya.

Pernyataan Satre ini memiliki kesamaan dengan Mulla Sadra (1571-1641).
Sebagaimana yang dijelaskan oleh Fawaid bahwa bagi Sadra kebebasan
eksistensial semacam ini disebut sebagai jiwa (soul) yang tergerak (motion) untuk
bertanggung jawab dalam mengajak orang lain menuju kebenaran. Dalam
pandangan Paul Sartre, kebebasan ini disebut “faksinitas,” yaitu kebebasan yang
dipahami sebagai penghindaran dari kontingensi (kekinian), dan dari kenyataan,
tapi justru ada suatu kenyataan lain yang terlepas dari kenyataan tersebut.
Faksinitas inilah yang membuat kebebasan yang dimiliki oleh tidak lagi bebas
tanpa batas, karena ia memiliki relasi dengan individu lain (responsibility with the
other). Pada posisi ini, Satre maupun Sadra, tidak melulu melihat eksisitensial
individu dalam bentuk esensial, tetapi juga dalam relasinya dengan “yang lain”.
Artinya, kebebasan individu selalu akan dibatasi oleh kedaradaan manusia lain.?°
Lebih dalam dari satre, Mulla Sadra melalui teori al-harakah aljawhariyyah (gerak
substansial), Sadra menegaskan bahwa jiwa manusia mengalami transformasi
ontologis, dimulai dari bentuk material, berkembang melalui proses psikis, dan
akhirnya menuju kesempurnaan spiritual. Fitrah dalam kerangka Sadra bersifat
tetap sebagai pemberian ilahi, namun sekaligus dinamis karena ia harus bergerak
dan berkembang. Pandangan ini membuka ruang sintesis dengan
eksistensialisme. Fitrah adalah potensi dasar yang diberi Tuhan, tetapi aktualisasi
dan kesempurnaannya hanya mungkin melalui kebebasan dan proses
eksistensial.

Jika mengacu pada pandangan filsuf eksistensialis ini, manusia harus terlebih
dahulu memberikan kesadaran terhadap dirinya, bahwa meraka sebenarnya
dunia kebebasan, kemudian mengaktualisasikan dirinya sebagai manusia bebas
secara kratif ditengah-tengan keberadaan manusia lain. Secara tidak langsung,
mereka harus bertanggung jawab apa yang mereka lalukan dengan kebasan yang
dimilikinya.

Berkenaan yang dimaksud dengan pendidikan berbasis eksistensialis ialah

pendidikan yang memanusiakan manusia, mengungkap keunikan dan kesadaran

19 Selengkapnya lihat Achmad Fawaid, Sumbangsih Pendidikan Islam dalam Pembentukan
Generasi Eksistensialis (Rekonstruksi Pemikiran Mulla Sadra dan Jean P. Sartre), dalam Jurnal At Turas

(IA Nurul Jadid, Probolinggo), Vol. 3 No. 1, 13-16.

68 Roefleksi vol. 24 No. 1 (Januari) 2025



Ridhatullah Assya’bani, Mahyuddin Barni, Abdul Basir, Abmad Khairnddin

pada diri manusia, bahwa manusia merupakan menusia yang memiliki kebebasan
dalam menentukan pilihan hidup. Pendidikan berbasis eksistensial ini
menekankan bahwa manusia merupakan manusia dinamis, aktif, kreatif, dan
berproses. Selain itu, manusia pada posisi ini bisa dikatakan realitas yang tiada
akhir, sebab manusia adalah makhluk dinamis yang selalu berhadapan dengan
segala yang ada diluar dirinya, dan pada realitas yang selalu berubah-ubah. Pada
titik ini, melalui pendidikan berbasis eksistensial, menjadikan manusia sadar
akan keberadaannya di dunia.?

Untuk mencapai taraf eksistensial, manusia harus melalui proses. Proses ini
dipengaruhi beberapa faktor, diantaranya faktor lingkungan dan pengalamannya,
terutama pengalaman ketika berjumpa dengan manusia lain. Sebagaimana yang
dijelaskan di atas, kunci utama filsuf eksistensialis adalah ‘kesadaran diri’, melalui
kesadaran ini manusia akan menjejaki proses menuju ke arah yang lebih baik.
Kesadaran ini muncul hanya jika manusia memiliki kebebasan untuk
menentukan. Artinya, hanya dengan kebebasanlah manusia akan mampu
menentukan sikap diri dan aktualisasi dirinya, apapun yang diputuskannya
benar-benar dari kesadaran, tentunya harus dibarengi dengan kesadaran akan
tanggung jawab.

Berkenaan dengan proses ini, Whitehead mengungkapkan bahwa manusia
berproses melalui empat tahap, yakni datum, proses pengolahan, kepenuhan,
dan keputusan. Pada tahap pertama, manusia melakukan flash back terhadap
patahan-patahan memory aktual di masa lalu sebagai data awal untuk melakukan
hal yang baru. Tahap kedua, manusia berada pada posisi pengolahan, tahap di
mana subjek didik diajak untuk mengalami langsung dari proses terjadinya
sesuatu. Proses ini selalu dikaitkan dengan posisi eksistensial yang menginginkan
setiap manusia mampu mengembangkan potensi yang ada dalam dirinya.
Artinya, sesuatu yang aktual bukan saja yang ada sekarang, melainkan juga yang
ada di masa lampau dan masa yang akan datang.?

Islam klasik menekankan bahwa fitrah adalah bekal tetap yang menuntun
manusia pada kebenaran, sementara eksistensialisme menekankan kebebasan
dan tanggung jawab. Pandangan di antara keduanya justru produktif, pendidikan
[slam dapat mengambil posisi bahwa fitrah adalah “struktur dasar” yang tetap,
namun manusia harus secara aktif mengaktualisasikannya melalui proses
kebebasan, tanggung jawab moral, dan pengalaman hidup. Dengan demikian,
pendidikan eksistensialis dalam bingkai Islam tidak hanya “memanusiakan
manusia”, tetapi juga “menghidupkan fitrah” melalui kesadaran diri, pilihan

otentik, dan orientasi transendental.

2 Dikutip oleh Muhmidayeli dalam Filsafat Pendidikan, dari Harnold H. Titus, dkk.,
Persoalan-Persoalan Filsafat, (Terj. H.M Rasyidi, Jakarta: Bulan Bintang, 1984), 139.
2! Alfred North Whitehead, Proces and Reality (New York: The Free Press, 1979), 215.

Refleksi Vol. 25 No. 1 (Januari) 2025 69



Fitrah dan Perkembangan Manusia (Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis)

Implikasinya, pendidikan berbasis eksistensialis harus memberi ruang
kebebasan kepada peserta didik untuk mengembangkan potensi dirinya, sambil
menanamkan tanggung jawab moral dan spiritual. Hal ini sejalan dengan
pandangan Whitehead yang menyebut manusia berproses melalui empat tahap,
datum, pengolahan, kepenuhan, dan keputusan. Setiap tahap menegaskan
bahwa manusia tidak berhenti pada potensi fitrahnya, tetapi harus mengolah,
mengarahkan, dan memutuskan dalam kebebasan.

Dengan demikian, fitrah dalam filsafat pendidikan eksistensialis dapat
dipahami sebagai titik temu antara permanensi kodrati dan dinamika
eksistensial. Islam klasik menekankan potensi bawaan yang suci, eksistensialisme
menekankan kebebasan kreatif, sementara Sadra menyintesiskan keduanya
dengan menekankan gerak dinamis jiwa. Pendidikan Islam kontemporer, jika
berangkat dari sintesis ini, dapat membentuk manusia yang sadar fitrah, bebas,

bertanggung jawab, dan otentik dalam keberadaannya

D. Kesimpulan

Kajian ini menunjukkan bahwa fitrah dalam Islam dipahami sebagai potensi dasar yang
melekat pada manusia sejak penciptaan, mencakup dimensi jasmani, psikis, dan ruhani.
Pandangan klasik menekankan sifat permanen fitrah sebagai natur ilahiah, sementara filsafat
eksistensialis—seperti Sartre, Kierkegaard, dan Merleau-Ponty—menekankan kebebasan,
pilihan, dan tanggung jawab sebagai kunci eksistensi manusia. Mulla Sadra melalui teori al-
harakah  aljawhariyyah ~menawarkan sintesis: fitrah memang permanen, tetapi
kesempurnaannya hanya dapat dicapai melalui gerak eksistensial yang dinamis.

Dengan demikian, ketegangan antara permanensi teologis dan dinamika eksistensial
justru membuka ruang dialektika yang memperkaya pemahaman tentang natur manusia.
Dalam konteks filsafat pendidikan, implikasinya adalah perlunya pendidikan Islam yang
menyeimbangkan antara potensi bawaan dan kebebasan kreatif, sehingga peserta didik
mampu mengaktualisasikan fitrahnya secara otentik. Pendidikan berbasis eksistensialis
dengan bingkai Islam diharapkan dapat melahirkan manusia Muslim yang sadar diri,
bertanggung jawab, dan kreatif dalam menjalankan perannya sebagai khalifah di bumi.

Secara teoretis, kajian ini memperkaya diskursus filsafat pendidikan Islam dengan
menawarkan kerangka sintesis antara permanensi fitrah dan kebebasan eksistensial.
Kontribusi ini membuka peluang untuk mengembangkan paradigma pendidikan yang lebih
holistik, yang mengintegrasikan nilai-nilai transendental Islam dengan dinamika

eksistensialis modern.

70 Refleksi Vol. 24 No. 1 (Januari) 2025



Ridhatullah Assya’bani, Mahyuddin Barni, Abdul Basir, Abmad Khairnddin

Daftar Pustaka

Alfred North Whitehead, Proces and Reality (New York: The Free Press, 1979)

Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, Juz III (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 2005)

Al-Raghib al-Isfahani, Mufradat Alfaz al-Qur’an (Damaskus: Dar al-Qalam, 2009)

Anton Bakker dan Achmad Charris, Metodologi Penelitian Filsafat (Yogyakarta:
Kanisius, 1990).

Conrad H. Waddington, The Man-Made Future (London: Croom Helm, 1978)

Dikutip oleh Muhmidayeli dalam Filsafat Pendidikan, dari Harnold H. Titus, dkk.,
Persoalan-Persoalan Filsafat, (Terj. H.M Rasyidi, Jakarta: Bulan Bintang, 1984)

Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, trans. Joel Weinsheimer & Donald G.
Marshall (London: Bloomsbury Academic, 2013)

Ibnu Mazhur, Lisan Al-Arabiy, (Beirut: Dar Al-Tarats Al-Arabiy, 1992), Jilid V

Ibnu Sina, AlNgjat, ed. Majid Fakhry (Beirut: Dar al-Afaq al-Jadidah, 1985)

Ismail Raji al-Faruqi, Al Tawhid: Its Implications for Thought and Life (Herndon, VA:
I1IT, 1982)

Jean Paul Sartre, Existentialism and Humanism, (terj. Ph. Mairet) (London: Methuen,
Co dan Ltd, 1948)

Jean-Paul Sartre, Being and Nothingness, trans. Hazel E. Barnes (London: Routledge,
2003)

Jean-Paul Sartre, Existentialism Is a Humanism, trans. Carol Macomber (New Haven:
Yale University Press, 2007)

K. Bartens, Etika, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2004)

M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1996)

Mahmud Yunus, Kamus ArabIndonesia (Jakarta: Yayasan Penyelenggaraan
Penterjemahan dan Tafsir Al-Qur’an, 1973)

Maurice Merleau-Ponty, Phenomenology of Perception, trans. Colin Smith (London:
Routledge, 2002)

Muhmedayeli, Filsafat Pendidikan (Bandung: PT. Refika Aditama, 2011)

Mulla Sadra, The Transcendent Philosophy of Mulla Sadra (al- Hikmah al Muta‘aliyah fi al-
Asfar al-‘Aqliyyah al-Arba‘ah), trans. Ibrahim Kalin (Tehran: Institute for
Humanities and Cultural Studies, 2001)

Paul Ricoeur, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning (Fort Worth:
Texas Christian University Press, 1976)

Selengkapnya lihat Achmad Fawaid, Sumbangsih Pendidikan Islam dalam
Pembentukan Generasi Eksistensialis (Rekonstruksi Pemikiran Mulla Sadra
dan Jean P. Sartre), dalam Jurnal At-Turas (IA Nurul Jadid, Probolinggo), Vol.
3 No. 1, 13-16

Refleksi vol. 25 No. 1 (Januari) 2025 71



Fitrah dan Perkembangan Manusia (Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis)

Seoren Kierkegaard, The Sickness Unto Death, trans. Alastair Hannay (London:
Penguin, 1989)

Wilhelm Dilthey, Selected Works, Volume IV: Hermeneutics and the Study of History, ed.
Rudolf A. Makkreel & Frithjof Rodi (Princeton: Princeton University Press,
1996)

Ziauddin Sardar, The Future of Muslim Civilisation, (terj. Rahmani Astuti, Rekayasa
Masa depan Islam) (Bandung: Mizan, 1989)

72 Refleksi vol. 24 No. 1 (Januari) 2025



