
Refleksi: Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam is licensed under a Creative Commons Attribution-Non Commercial-Share Alike 4.0 
International License. http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/ 

 

 

Vol. 25 No. 1 Januari – Juni 2025 

 

Fitrah dan Perkembangan Manusia 

(Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis) 

Human Fitrah and Development 
(An Existentialist Philosophy of Education Perspective) 

 

Ridhatullah Assya’bani1 Mahyuddin Barni2 Abdul Basir3 

Ahmad Khairuddin4 

Sekolah Tinggi Ilmu Al-Qur’an (STIQ) Amuntai 
rassyabani@gmail.com1 

Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin 
mahyuddinbarni@yahoo.co.id2  

Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin  
abdulbasir@uin-antasari.ac.id3 

Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin  
ahmadkhairuddin@uin-antasari.ac.id 
 

 
Article History  
Submitted: Mey 18, 2025 
Revised: June 11, 2025 
Accepted: December 26, 2025 

 

How to Cite:  
 
Assya’bani, Ridhatullah, dkk. “Fitrah dan Perkembangan Manusia 
(Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis)” Refleksi: Jurnal Filsafat Dan 
Pemikiran Keislaman 25, no. 1 (2025). https://doi.org/ 10.14421/ref.v25i1.6366. 

 

 

 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:rassyabani@gmail.com
mailto:mahyuddinbarni@yahoo.co.id
mailto:abdulbasir@uin-antasari.ac.id3
mailto:ahmadkhairuddin@uin-antasari.ac.id


Vol. 24 No. 1 (Januari) 2025 

 

 

 

Fitrah dan Perkembangan Manusia (Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis) 

58 
 

Abstract 

The existential crisis emerging within the context of the global 

problematique—as articulated by Ziauddin Sardar—indicates that the 

development of modern civilization tends to neglect the fitrah of the human 

being. This situation generates complex humanitarian problems and 

renders efforts toward social change largely utopian. This article formulates 

two central questions: (1) how can the concept of human fitrah in the Qur’an 

and Hadith be interpreted through the framework of Existentialist 

Philosophy of Education? and (2) how can the Qur’anic and Prophetic 

perspectives on human development provide responses to contemporary 

existential crises? This study departs from an awareness of the existential 

crisis in contemporary education, marked by the neglect of the fundamental 

human dimension, namely fitrah. In the Islamic tradition, fitrah is 

understood as the permanent potential endowed by God at creation, 

encompassing physical, psychological, and spiritual aspects. However, 

existentialist philosophy—particularly Kierkegaard, Sartre, and Merleau-

Ponty—emphasizes freedom, choice, and responsibility as the core of 

human existence. This research employs a literature review method with a 

hermeneutic–philosophical approach to re-examine the concept of fitrah 

through the lens of existentialist philosophy of education, analyzing 

classical Islamic texts alongside Western philosophical works. The findings 

reveal a tension between classical Islamic thought, which highlights the 

theological permanence of fitrah, and existentialism, which affirms the 

dynamic nature of human freedom. Mulla Sadra, through his theory of al-

ḥarakah al-jawhariyyah (substantial motion), offers a productive synthesis: 

fitrah is permanent, yet it reaches perfection through dynamic existential 

motion. Thus, fitrah can be understood as a dialectic between divine nature 

and human freedom. Theoretically, this study enriches the discourse on 

Islamic philosophy of education by proposing an existentialist-based 

educational paradigm that balances the permanent values of fitrah with the 

dynamics of self-actualization. The implication is that Islamic education 

should be designed not only to strengthen students’ spiritual dimensions 

but also to allow space for creative freedom and moral responsibility, 

enabling learners to authentically actualize their fitrah as God’s vicegerents 

on earth. 

Keywords: Fitrah, Human Development, Existentialist Education, Human 
Nature. 

 



Vol. 25 No. 1 (Januari) 2025 

 

 

Ridhatullah Assya’bani, Mahyuddin Barni, Abdul Basir, Ahmad Khairuddin 

                    59 
 

 

 

Abstrak 

Krisis eksistensial yang muncul dalam konteks global problematique—

sebagaimana dikemukakan oleh Ziauddin Sardar—menunjukkan bahwa 

perkembangan peradaban modern cenderung mengabaikan fitrah 

manusia. Situasi ini menimbulkan problem kemanusiaan yang kompleks 

dan menjadikan upaya perubahan sosial bersifat utopis. Artikel ini 

merumuskan dua pertanyaan utama: (1) bagaimana konsep fitrah 

manusia dalam al-Qur’an dan Hadis dapat ditafsirkan melalui bingkai 

Filsafat Pendidikan Eksistensialis? dan (2) bagaimana arah 

perkembangan manusia menurut al-Qur’an dan Hadis mampu menjadi 

jawaban atas krisis eksistensial kontemporer? Kajian ini berangkat dari 

kesadaran akan krisis eksistensial dalam pendidikan kontemporer yang 

ditandai dengan terabaikannya dimensi dasar manusia atau fitrah. Dalam 

tradisi Islam, fitrah dipahami sebagai potensi permanen yang 

dianugerahkan Allah sejak penciptaan, mencakup aspek jasmani, psikis, 

dan ruhani. Namun, filsafat eksistensialis, khususnya Kierkegaard, 

Sartre, dan Merleau-Ponty, menekankan kebebasan, pilihan, dan 

tanggung jawab sebagai inti eksistensi manusia. Penelitian ini 

menggunakan metode studi pustaka dengan pendekatan hermeneutik-

filosofis untuk mengkaji ulang konsep fitrah dalam perspektif filsafat 

pendidikan eksistensialis melalui analisis teks klasik Islam dan filsafat 

Barat. Hasil kajian menunjukkan bahwa terjadi ketegangan antara 

pandangan Islam klasik yang menekankan permanensi teologis fitrah 

dengan eksistensialisme yang menegaskan dinamika kebebasan manusia. 

Mulla Sadra melalui teori al-ḥarakah al-jawhariyyah memberikan sintesis 

produktif: fitrah bersifat tetap, namun mencapai kesempurnaan melalui 

gerak eksistensial yang dinamis. Dengan demikian, fitrah dapat dipahami 

sebagai dialektika antara kodrat ilahiah dan kebebasan manusia. Secara 

teoretis, penelitian ini memperkaya diskursus filsafat pendidikan Islam 

dengan menawarkan paradigma pendidikan berbasis eksistensialis yang 

menyeimbangkan antara nilai permanen fitrah dan dinamika aktualisasi 

diri. Implikasinya, pendidikan Islam perlu dirancang untuk tidak hanya 

menguatkan aspek spiritual, tetapi juga memberi ruang kebebasan kreatif 

dan tanggung jawab moral, sehingga peserta didik mampu 

mengaktualisasikan fitrahnya secara otentik sebagai khalifah di bumi. 

 
Kata Kunci: Fitrah, Perkembangan, Manusia, Pendidikan Eksistensialis. 



Vol. 24 No. 1 (Januari) 2025 

 

 

 

Fitrah dan Perkembangan Manusia (Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis) 

60 
 

 

A. Pendahuluan 

Perkembangan dunia kontemporer ditandai oleh meningkatnya keterhubungan 
antarbangsa dan antarmanusia. Ziauddin Sardar menyebut fenomena ini sebagai 

global problematique, yaitu sekumpulan persoalan yang saling terkait, melintasi batas 
geografis, dan melahirkan krisis multidimensional. Persoalan ini memang tampak 
pada aspek ekonomi, ekologi, dan sosial, tetapi sesungguhnya krisis terdalam yang 
dihadapi umat manusia adalah krisis eksistensial. Manusia modern kerap kehilangan 
arah dan tujuan hakiki kehidupannya.1 Orientasi hidup yang lebih condong pada 
materialisme, pragmatisme, dan hedonisme telah menyingkirkan nilai-nilai spiritual 
dan moral. Akibatnya, meskipun berbagai capaian teknologi dan sains terus 
berkembang, manusia justru menghadapi kehampaan makna, alienasi, serta 
kegamangan identitas.2 Pada titik inilah yang disebut dengan antara tantangan dan 
harapan, disatu situasi ini menjadi tantangan untuk diselesaikan, disisi lain menjadi 
harapan yang berujung pada utopik belaka. 

Krisis eksistensial tersebut juga nyata dalam dunia pendidikan. Pendidikan yang 
seharusnya menjadi medium pembentukan manusia seutuhnya, sering kali terjebak 
pada pencapaian kognitif dan kompetensi teknis. Sistem pendidikan modern 
cenderung menekankan penguasaan pengetahuan instrumental, sementara 
pembentukan kepribadian, penguatan nilai spiritual, dan pembinaan karakter belum 
memperoleh perhatian yang sepadan. Hal ini menyebabkan lahirnya generasi yang 
unggul secara intelektual, tetapi rapuh secara moral, emosional, dan spiritual. Banyak 
kasus kekerasan di kalangan remaja, degradasi etika sosial, serta menurunnya 
kepekaan kemanusiaan menunjukkan adanya jurang antara kecerdasan intelektual 
dengan keteguhan moral. 

Dalam konteks Indonesia, problem ini semakin kompleks. Pendidikan Islam 
yang semestinya berfungsi sebagai benteng nilai dan pusat pengembangan karakter 
manusia Muslim, terkadang ikut larut dalam arus kompetisi akademik yang sempit. 
Orientasi sekolah dan madrasah masih sangat fokus pada capaian akademik serta 
prestasi kognitif, sementara dimensi pembentukan insan kamil—manusia yang 
seimbang antara akal, hati, dan perbuatan—belum sepenuhnya menjadi prioritas. 
Padahal, Islam sendiri telah memberikan fondasi yang jelas melalui al-Qur’an dan 
Hadis mengenai fitrah manusia dan arah perkembangannya. Fitrah manusia 
menurut pandangan Islam adalah pengakuan terhadap ketuhanan dan peneguhan 

 
1 Conrad H. Waddington, The Man-Made Future (London: Croom Helm, 1978), 9. 
2 Ziauddin Sardar, The Future of Muslim Civilisation, (terj. Rahmani Astuti, Rekayasa Masa 

depan Islam) (Bandung: Mizan, 1989), 99. 



Vol. 25 No. 1 (Januari) 2025 

 

 

Ridhatullah Assya’bani, Mahyuddin Barni, Abdul Basir, Ahmad Khairuddin 

                    61 
 

fungsi kekhalifahan di bumi, yang menuntut penguatan nilai ibadah dan tanggung 
jawab sosial. 

Pada titik inilah filsafat pendidikan eksistensialis menawarkan relevansinya. 
Filsafat eksistensialis, khususnya dalam dimensi pendidikan, berangkat dari 
keyakinan bahwa manusia harus menemukan eksistensinya secara autentik. 
Eksistensi autentik hanya dapat dicapai apabila manusia mampu mengatasi 
keterasingan, menolak penyeragaman yang mengekang kebebasan berpikir, serta 
menyadari tanggung jawabnya atas pilihan hidup. Dalam kerangka Islam, kesadaran 
eksistensial ini harus berpijak pada fitrah ilahiah yang menuntun manusia untuk 
senantiasa beribadah kepada Allah SWT dan menjalankan peran sebagai khalifah di 
muka bumi. Dengan demikian, integrasi antara filsafat pendidikan eksistensialis dan 
pandangan Islam dapat menghasilkan paradigma pendidikan yang menekankan 
kebebasan berpikir, tanggung jawab moral, dan pembentukan karakter spiritual.3 
Urgensi kajian ini terletak pada kebutuhan mendesak akan paradigma pendidikan 
yang mampu menjawab krisis eksistensial manusia Muslim kontemporer. Pendidikan 
yang hanya menekankan aspek kognitif terbukti tidak cukup untuk menghasilkan 
generasi yang tangguh menghadapi kompleksitas zaman. Diperlukan pendekatan 

pendidikan yang mengembalikan manusia pada fitrah, menguatkan character building, 
dan memampukan peserta didik untuk menjadi pribadi yang autentik, berintegritas, 
serta berorientasi pada nilai-nilai transendental. 

Dengan demikian, kajian terhadap fitrah dan perkembangan manusia dalam al-
Qur’an dan Hadis, ketika ditempatkan dalam bingkai filsafat pendidikan 
eksistensialis, bukan sekadar upaya akademik, tetapi juga tawaran solutif bagi dunia 
pendidikan. Hasil kajian ini diharapkan dapat menjadi dasar bagi pengembangan 
model pendidikan Islam yang lebih holistik: pendidikan yang tidak hanya mencetak 
lulusan berprestasi secara akademik, tetapi juga membentuk manusia Muslim yang 
sadar eksistensinya, berakhlak mulia, serta mampu menghadirkan perubahan nyata 
bagi masyarakat. Inilah kontribusi yang hendak ditawarkan, sebagai ikhtiar untuk 
menjawab krisis eksistensial global sekaligus memperkaya khazanah filsafat 
pendidikan Islam di era kontemporer  

 

 

B. Metodologi 

Penelitian ini merupakan studi pustaka (library research) dengan pendekatan 
kualitatif dan filosofis, menggunakan sumber primer berupa al-Qur’an dan Hadis serta 

 
3 Nilai-nilai    karakter yang   sebelumnya    menjadi acuan telah dipahami dengan benar 

dan diaplikasikan dalam kehidupan bermasyarakat. Karakter bersumber dari nilai-nilai luhur yang 
secara moral membentuk pribadi seseorang dan tercermin dalam perilaku.  Lihat penelitian Agus 
Setiawan, Prinsip Pendidikan Karakter dalam Islam (Studi Komparasi Pemikiran al-Ghazali 
dan Burhanuddin al- Zarnuji), Dinamika Ilmu, 14 (1), 2014. 9 



Vol. 24 No. 1 (Januari) 2025 

 

 

 

Fitrah dan Perkembangan Manusia (Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis) 

62 
 

sumber sekunder berupa literatur filsafat pendidikan eksistensialis dan artikel ilmiah terkait. 
Analisis dilakukan melalui pendekatan hermeneutik-filosofis, yang menekankan proses 
penafsiran teks untuk menggali makna filosofis yang relevan dengan problem kontemporer.  
Tradisi hermeneutika yang menjadi rujukan adalah gagasan Hans-Georg Gadamer dengan 
konsep fusion of horizons (penyatuan cakrawala), yang memungkinkan pemahaman teks suci 
dipertemukan dengan konteks krisis eksistensial modern,  serta Paul Ricoeur dengan 
pemikiran tentang interpretasi sebagai refiguration of meaning, yang membuka ruang bagi 
teks al-Qur’an dan Hadis untuk terus ditafsirkan secara kreatif dalam konteks pendidikan.  
Sementara itu, landasan awal berpijak pada Wilhelm Dilthey yang menekankan 
hermeneutika sebagai metode memahami pengalaman manusia. Dengan kerangka ini, 
analisis dilakukan melalui empat tahap: eksplorasi teks, interpretasi makna, kontekstualisasi 
dalam problem pendidikan Islam kontemporer, dan sintesis konseptual untuk merumuskan 
paradigma pendidikan berbasis fitrah yang meneguhkan eksistensi manusia.  

 

C. Pembahasan 
a. Pengertian Fitrah 

Makna fitrah memiliki keragaman pemahaman sesuai dengan sudut pandang 

penafsirannya. Secara etimologis, kata fitrah berasal dari bahasa Arab fathara (فطر) 
yang berarti belah atau pecah.4 Dalam Alquran sendiri dapat ditemukan 
penggunakan kata fitrah dengan makna al-insyiqaq atau al-syaqq yang berarti pula 

pecah atau belah.5 Dalam al-Qur’an, kata ini digunakan dengan makna al-insyiqāq 

atau al-syaqq (pecah/belah), khususnya dalam lima ayat yang menunjuk pada 

langit. Di sisi lain, fitrah juga dipahami dalam arti al-khalqah al-ijād atau al-ibdāʾ 
(penciptaan), sebagaimana terdapat dalam empat belas ayat al-Qur’an, enam di 
antaranya berkaitan dengan penciptaan manusia, sementara sisanya mengenai 

penciptaan langit dan bumi. Dengan demikian, fitrah dapat mencakup dua 
makna yang saling melengkapi, pembelahan sebagai proses biologis dan 
penciptaan sebagai proses metafisis. 

Secara terminologis, para ulama Muslim memberikan penafsiran yang 

beragam. Al-Ghazali menafsirkan fitrah sebagai sifat dasar manusia yang 
mencakup iman kepada Allah, potensi menerima kebaikan dan keburukan, 
dorongan mencari kebenaran, kebutuhan biologis, serta kekuatan yang dapat 
dibina dan dikembangkan.6 Pemikiran ini ditegaskan oleh Ismail Raji al-Faruqi 
yang memahami iman sebagai kategori kognitif dan etis, yakni fondasi bagi 

 
4 Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia (Jakarta: Yayasan Penyelenggaraan Penterjemahan 

dan Tafsir Al-Qur’an, 1973), 319 
5 Ibnu Mazhur, Lisan Al-Arabiy, (Beirut: Dar Al-Tarats Al-Arabiy, 1992), Jilid V, 55 
6 Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, Juz III (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 2005), 5–7 



Vol. 25 No. 1 (Januari) 2025 

 

 

Ridhatullah Assya’bani, Mahyuddin Barni, Abdul Basir, Ahmad Khairuddin 

                    63 
 

penafsiran rasional terhadap alam semesta.7 Al-Raghib al-Isfahani menambahkan 
bahwa fitrah adalah kesiapan suatu entitas untuk menjalankan fungsi yang sesuai 
dengan kondisi penciptaannya.8 Adapun M. Quraish Shihab menekankan bahwa 
fitrah mencakup dimensi jasmani, akal, dan ruh sebagai satu sistem dasar yang 
diletakkan Allah pada diri manusia sejak awal penciptaan.9 Dari perspektif ini, 
dapat diidentifikasi tiga pokok elemen fitrah: pertama, fitrah merupakan 
organisasi dinamis yang melibatkan sistem psiko-fisik dan spiritual; kedua, fitrah 
memiliki citra unik yang mengangkat manusia di atas makhluk lain, seperti 
potensi bersosial dan mengenal Tuhan; ketiga, fitrah berisi natur dan watak yang 
khas, yang masih potensial dan menunggu aktualisasi. Dengan demikian, fitrah 
dapat dipahami sebagai suatu sistem eksistensial dalam diri manusia yang 
menuntun perilaku lahiriah dan batiniah agar selaras dengan kehendak Sang 
Pencipta. 

Namun, untuk memperdalam pemahaman, penting meninjau ulang 
konsepsi tubuh, jiwa, dan ruh dari perspektif filsafat eksistensialis. Jean-Paul 
Sartre, misalnya, menolak dikotomi tubuh-jiwa dalam tradisi Cartesian. Bagi 

Sartre, manusia adalah être-pour-soi (ada-untuk-dirinya) yang selalu terbuka, 
transenden, dan bertanggung jawab atas eksistensinya. Tubuh bukan sekadar 
materi pasif, tetapi medium di mana kebebasan manusia diwujudkan.10 Dalam 
kerangka ini, fitrah tidak semata potensi bawaan yang statis, melainkan 
keterarahan eksistensial yang menuntut aktualisasi melalui pilihan-pilihan bebas 
manusia. Maurice Merleau-Ponty menekankan tubuh sebagai subjek pengalaman 

(le corps propre). Tubuh bukan objek biologis belaka, melainkan pusat kesadaran 
yang menghubungkan manusia dengan dunia.11 Perspektif ini memperkaya 
pemahaman fitrah sebagai struktur psiko-fisik yang dinamis. Aktualisasi fitrah 
terjadi melalui tubuh yang berkesadaran, di mana pengalaman sensoris dan 
tindakan jasmani menjadi sarana manusia untuk menyingkap makna spiritual. 
Dengan kata lain, tubuh tidak bertentangan dengan ruh, tetapi menjadi medan 
manifestasi eksistensial fitrah. 

Dalam tradisi filsafat Islam, Mulla Sadra menawarkan sintesis melalui teori 

al-harakah al-jawhariyyah (substansial motion). Menurut Sadra, jiwa manusia 
berevolusi secara ontologis dari bentuk material menuju bentuk immaterial 

 
7 Ismail Raji al-Faruqi, Al-Tawhid: Its Implications for Thought and Life (Herndon, VA: IIIT, 

1982), 14–16 
8 Al-Raghib al-Isfahani, Mufradat Alfaz al-Qur’an (Damaskus: Dar al-Qalam, 2009), 371 
9 M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1996), 283–284. 
10 Jean-Paul Sartre, Being and Nothingness, trans. Hazel E. Barnes (London: Routledge, 2003), 

326–329 
11 Maurice Merleau-Ponty, Phenomenology of Perception, trans. Colin Smith (London: 

Routledge, 2002), 146–150 



Vol. 24 No. 1 (Januari) 2025 

 

 

 

Fitrah dan Perkembangan Manusia (Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis) 

64 
 

hingga mencapai kesempurnaan spiritual.12 Dengan kerangka ini, tubuh dan jiwa 
dipandang sebagai satu kesatuan dinamis, tubuh adalah basis material, sedangkan 
jiwa terus berkembang menuju dimensi ruhani yang lebih tinggi. Fitrah, dalam 
pandangan ini, bukan hanya potensi bawaan, tetapi daya gerak eksistensial yang 
memungkinkan manusia bertumbuh dari fase biologis menuju eksistensi ruhani 
yang lebih sempurna. 

Dari dialog antara perspektif Islam dan eksistensialisme Barat, muncul 
reinterpretasi penting, fitrah tidak boleh dipahami hanya sebagai “tabiat asli” 
yang statis, melainkan sebagai struktur eksistensial yang dinamis. Tubuh, jiwa, 
dan ruh adalah tiga dimensi yang saling terkait dalam aktualisasi fitrah. Tubuh 
menjadi sarana penghayatan dunia; jiwa menjadi pusat kesadaran, emosi, dan 
nalar; sementara ruh menjadi dimensi transendental yang meneguhkan 
hubungan manusia dengan Allah. Kritik utama yang dapat diajukan adalah 
bahwa pembahasan klasik tentang fitrah cenderung menekankan ruh sebagai 
esensi dominan, sementara tubuh sering ditempatkan pada posisi sekunder. 
Padahal, sebagaimana ditunjukkan Sartre dan Merleau-Ponty, tubuh adalah 
medan eksistensial yang tak terpisahkan dari kesadaran dan kebebasan. 

Dengan demikian, reinterpretasi fitrah dalam bingkai eksistensialis dan Islam 
menghasilkan pemahaman yang lebih holistik. fitrah adalah struktur eksistensial 
yang mengintegrasikan tubuh, jiwa, dan ruh. Tubuh memungkinkan pengalaman 
dan aktualisasi kebebasan; jiwa menjadi pusat refleksi moral; dan ruh menjadi 
landasan transendental yang menuntun manusia pada ibadah dan kekhalifahan. 
Pendidikan Islam, dalam perspektif ini, seharusnya tidak hanya menekankan 
pengembangan kognitif atau spiritual semata, tetapi juga memperhatikan 
pembentukan kesadaran eksistensial yang utuh, sehingga manusia mampu 
menjalani eksistensinya secara autentik sesuai dengan kehendak Allah.  

 
b. Dimensi Eksistensial Fitrah Manusia 

 Dimensi fitrah manusia dalam tradisi Islam umumnya dipahami meliputi tiga 
aspek, yakni jasmaniah (jismiyyah), psikis (nafsiyyah), dan spiritual (rūhiyyah). Pertama, 
aspek jasmaniah menunjuk pada organ fisik-biologis manusia yang diciptakan dalam 
bentuk paling sempurna sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. al-Tīn: 4. Tubuh manusia 
memiliki kesempurnaan struktur dibanding makhluk lain, namun juga bersifat material 
dan rapuh. Karena itu, penjagaan fitrah jasadiyah ditegaskan melalui aturan Allah 
tentang konsumsi makanan halālan ṭayyiban, serta pemeliharaan kesehatan jasmani. 

Kedua, aspek nafsiyyah menampung kualitas khas kemanusiaan berupa pikiran, perasaan, 

 
12 Mulla Sadra, The Transcendent Philosophy of Mulla Sadra (al-Hikmah al-Muta‘aliyah fi al-Asfar 

al-‘Aqliyyah al-Arba‘ah), trans. Ibrahim Kalin (Tehran: Institute for Humanities and Cultural Studies, 
2001), 102–105 



Vol. 25 No. 1 (Januari) 2025 

 

 

Ridhatullah Assya’bani, Mahyuddin Barni, Abdul Basir, Ahmad Khairuddin 

                    65 
 

kemauan, dan kebebasan. Aspek ini menjadi ruang pertemuan sekaligus ketegangan 
antara jasmani dan ruhani. Dalam al-Qur’an, nafs dipahami sebagai potensi yang bisa 
condong pada kebaikan maupun keburukan (Q.S. al-Syams: 7–8). Unsur akal (‘aql) dan 
hati (qalb) menjadi instrumen pengendalian nafs agar aktualisasi fitrah manusia berjalan 
sesuai kehendak Tuhan. Ketiga, aspek rūhiyyah merupakan dimensi spiritual 

transendental. Ibnu Sina memahami ruh sebagai kesempurnaan awal jism alami yang 
bersifat immaterial, tidak terikat ruang dan waktu, dan tetap eksis sekalipun tubuh 
hancur.13 Dalam pandangan klasik, ruh inilah yang menjadi inti permanen eksistensi 
manusia. 

Pertanyaan kritis muncul di sini, apakah fitrah bersifat tetap (tetap sama sejak 
penciptaan) ataukah dinamis (berubah seiring perjalanan eksistensi)? Pemikiran Islam 
klasik cenderung menegaskan bahwa fitrah bersifat permanen—suatu kodrat ilahiah yang 
melekat pada diri manusia sejak lahir. Al-Ghazali misalnya menekankan bahwa iman 
merupakan inti fitrah dan telah diberikan Allah sejak penciptaan. Perspektif ini 
menekankan stabilitas natur manusia, ia pada dasarnya “baik” dan memiliki 
kecenderungan mengenal Tuhan, meskipun potensi ini bisa tertutupi oleh pengaruh 
eksternal. 

Berbeda halnya dengan filsafat eksistensialis Barat. Jean-Paul Sartre, misalnya, 
menolak gagasan human nature yang tetap. Menurutnya, ‘eksistensi mendahului esensi’ 
(l’existence précède l’essence), artinya manusia tidak memiliki hakikat bawaan yang 
mengikat, tetapi terus membentuk dirinya melalui pilihan-pilihan bebas.14 Dalam 
kerangka ini, tubuh dan jiwa bukanlah esensi yang statis, melainkan medan kebebasan 
di mana fitrah—jika dipahami sebagai struktur eksistensial—senantiasa dinegosiasikan. 
Pandangan Sartre menimbulkan problematisasi, bagaimana memadukan doktrin Islam 
tentang fitrah tetap dengan eksistensialisme yang menekankan kebebasan radikal? 

Tawaran Maurice Merleau-Ponty yang telah dijelaskan sebelumnya menjadi 
jalan tengah dengan gagasan le corps propre (tubuh yang dialami). Tubuh bukan sekadar 
objek biologis, melainkan subjek pengalaman dan pusat kesadaran. Kesadaran manusia, 
menurut Merleau-Ponty, selalu berinkarnasi dalam tubuh, pada titik ini manusia tidak 
dapat berpikir atau memilih tanpa tubuh yang berkesadaran. Dalam dialog dengan 
konsep fitrah, tubuh tidak lagi ditempatkan sekadar sebagai wadah, tetapi sebagai bagian 
dari dinamika aktualisasi fitrah. Dengan demikian, fitrah dapat dipahami bukan hanya 
sebagai ‘pemberian tetap’, melainkan juga sebagai potensi yang menemukan 
aktualisasinya melalui pengalaman tubuh dalam dunia. 

Di sisi lain, tradisi filsafat Islam menghadirkan sintesis berbeda. Sebagaimana 
yang telah dijelaskan bahwa Mulla Sadra melalui teori al-ḥarakah al-jawhariyyah (gerak 
substansial), menekankan bahwa jiwa manusia mengalami evolusi ontologis, ia bermula 
dari bentuk material, kemudian berkembang menuju bentuk immaterial hingga 
mencapai kesempurnaan spiritual. Di sini terlihat bahwa fitrah bukan sekadar kodrat 
statis, melainkan suatu dinamika eksistensial. Tubuh, jiwa, dan ruh tidak dipahami 

 
13 Ibnu Sina, Al-Najāt, ed. Majid Fakhry (Beirut: Dar al-Āfāq al-Jadīdah, 1985), 287–288 
14 Jean-Paul Sartre, Existentialism Is a Humanism, trans. Carol Macomber (New Haven: Yale 

University Press, 2007), 22–23 



Vol. 24 No. 1 (Januari) 2025 

 

 

 

Fitrah dan Perkembangan Manusia (Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis) 

66 
 

dalam oposisi, melainkan dalam kesatuan yang bergerak. Pandangan Sadra membuka 
kemungkinan untuk mendamaikan ketegangan antara fitrah yang tetap (sebagai 
pemberian Allah) dan sifat dinamis manusia (sebagai eksistensi yang berkembang). 

Dengan kata lain, fitrah dapat dirumuskan sebagai berikut secara teologis, fitrah 
bersifat tetap karena merupakan anugerah ilahi yang melekat sejak penciptaan; namun 
secara eksistensial, fitrah bersifat dinamis karena harus diaktualisasikan dalam proses 
hidup yang penuh kebebasan, pilihan, dan pengalaman. Ketegangan ini dapat dipahami 
sebagai dialektika antara ‘stabilitas kodrati’ dan ‘dinamika eksistensial’. Dalam 
pendidikan Islam, ketegangan tersebut penting diolah secara kreatif, peserta didik 
dipahami memiliki fitrah tetap berupa kecenderungan mengenal Tuhan, namun tugas 
pendidikan adalah menuntun dinamika kebebasan, pilihan moral, dan pembentukan 
karakter agar potensi itu terwujud secara nyata. 

Dengan demikian, pembacaan kritis terhadap tubuh, jiwa, dan ruh memperkaya 
diskursus tentang fitrah. Islam klasik menekankan permanensi fitrah, eksistensialisme 
menekankan kebebasan dan keterbukaan, sedangkan filsafat Islam kontemporer—Mulla 
Sadra—menggabungkan keduanya dalam gerak substansial. Dialog lintas tradisi ini 
mengajarkan bahwa fitrah manusia bukanlah entitas monolitik, melainkan medan 
dialektis antara kodrat ilahi dan kebebasan eksistensial. Paradigma ini membuka peluang 
bagi filsafat pendidikan Islam untuk merumuskan kurikulum yang menyeimbangkan 
aspek permanen, antara nilai-nilai transendental dan aspek dinamis, seperti 
pengembangan kebebasan, kreativitas, dan tanggung jawab. 

 

c. Filsafat Pendidikan Berbasis Eksistensialis 

  “Anakmu bukan milikmu, mereka putera-puteri Sang Hidup yang rindu pada diri 
sendiri. Lewat engkau lahir, namun tidak dari engkau, mereka ada padamu, namun 
bukan hakmu…” (Khalil Gibran).  

Bait puisi ini menyingkap makna mendalam bahwa pendidikan adalah ruang 
yang menuntun manusia menuju penemuan dirinya sendiri. Dalam kerangka 

Islam, konsep penemuan diri ini identik dengan aktualisasi fitrah, yakni potensi 
dasar manusia yang dianugerahkan Allah sejak penciptaan. Dalam filsafat 
pendidikan eksistensialis, hal ini paralel dengan gagasan bahwa manusia harus 
menemukan eksistensinya secara otentik, melalui kebebasan, pilihan, dan 

tanggung jawab. Pertanyaannya kemudian, bagaimana fitrah dapat dipahami 
melalui dialog antara pemikiran Islam klasik dan filsafat eksistensialis?.15 Salah 
satu jalan untuk mencapai tujuan ini ialah melalui pendidikan berbasis 
eksistensialis. 

Dalam tradisi Islam, fitrah dipahami sebagai natur asli manusia, yang 
mencakup kecenderungan mengenal Tuhan, potensi akal, dan kemampuan 

moral. Al-Ghazali menegaskan bahwa fitrah berakar pada iman, yang bukan 

 
15 Muhmedayeli, Filsafat Pendidikan (Bandung: PT. Refika Aditama, 2011), 36 



Vol. 25 No. 1 (Januari) 2025 

 

 

Ridhatullah Assya’bani, Mahyuddin Barni, Abdul Basir, Ahmad Khairuddin 

                    67 
 

sekadar perasaan religius, melainkan mengandung dimensi kognitif yang 
memungkinkan manusia menafsirkan realitas secara rasional. Quraish Shihab 
menambahkan bahwa fitrah mencakup dimensi jasmani, akal, dan ruh, yang 
harus dijaga keselarasan dan aktualisasinya. Dengan demikian, dalam perspektif 

Islam klasik, fitrah cenderung dipahami sebagai potensi permanen, stabil, dan 
melekat pada diri manusia 

Sebaliknya, filsafat eksistensialis Barat menolak gagasan tentang natur 
manusia yang tetap. Kierkegaard, yang dianggap bapak eksistensialisme, 
menekankan bahwa manusia dipanggil untuk memilih secara pribadi dalam 
hubungannya dengan Tuhan; pilihan itulah yang menentukan kualitas 
eksistensinya.16 Sartre lebih radikal dengan pernyataannya bahwa “eksistensi 

mendahului esensi” (l’existence précède l’essence). Menurut Sartre, manusia tidak 
memiliki hakikat bawaan yang mengikat; ia sepenuhnya bertanggung jawab 

membentuk dirinya melalui pilihan-pilihan bebas. Dalam kerangka ini, jika fitrah 
hendak dipahami, ia tidak dapat dilihat sebagai kodrat statis, melainkan sebagai 
struktur eksistensial yang harus diaktualisasikan melalui kebebasan. 

Bagi Satre, “Man is nothing else but that which he makes of himself”, manusia 
adalah sebagaimana ia menjadikan dirinya sendiri.17 Pernyataan Satre ini 
menemukan relevansinya dengan puisi Gibran diatas “Anakmu bukan milikmu, 
mereka putera-puteri Sang Hidup yang rindu pada diri sendiri…”, memberikan 
pemahaman bahwa manusia berhak memiliki kebebasan dan menentukan arah 

hidupnya. Lebih lanjut Satre menegaskan man is free, or, rather man is freedom 
(kebebasan seharusnya dimiliki oleh setiap manusia). Artinya, kebebasan 
merupakan hal yang niscaya untuk manusia, bahkan menjadi ciri khas dari 
manusia. Inilah yang harus disadari oleh manusia saat ini. Meskipun demikian, 
menjadi eksistensialis bukan berarti tidak sadar terhadap kebenaran dan 
kesalahan, baik dan buruk. Menjadi eksistensialis berarti menyadari keberadaan 
dirinya ditengah-tengan situasi yang bersifat relatif. Lalu, muncul pertanyaan 
apakah manusia bebas tanpa batas, dan mengesampingkan rasa tanggung jawab? 
Untuk menjawab pertanyaan ini, K. Bartens menjelaskan bahwa kebebasan para 
eksistensialis tentu bukan bebas tanpa bertanggung jawab. Menurutnya, 

kebebasan dibagi menjadi enam bagian. Pertama, kebebasan kesewenang-

wenangan; kedua, kebebasan fisik; ketiga, kebebasan yuridis; keempat, kebebasan 

psikologis; kelima, kebebasan moral; dan keenam, kebebasan eksistensial.18 

 
16 Søren Kierkegaard, The Sickness Unto Death, trans. Alastair Hannay (London: Penguin, 

1989), 43–45. 
17 Jean Paul Sartre, Existentialism and Humanism, (terj. Ph. Mairet) (London: Methuen, Co 

dan Ltd, 1948), 28. 
18 K. Bartens, Etika, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2004), terutama dalam halaman 99-

117. 



Vol. 24 No. 1 (Januari) 2025 

 

 

 

Fitrah dan Perkembangan Manusia (Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis) 

68 
 

Dari enam point tersebut, kebebasan yang tertinggi ialah kebebasan 

eksistensialis (the ultimate freedom) mencakup seluruh aspek diri manusia. Namun, 
diantara point tersebut terdapat kebebasan moral, sebagai tanggung jawab 
terhadap apa yang dilakukan. Para eksistensialis adalah mereka yang menjadi diri 
mereka sendiri dan mempunyai kematangan, baik dalam bidang material 
maupun spritual. Dengan demikian, para eksistensialis mampu mengeksplor apa 
yang mereka miliki dan bertanggung jawab terhadap apa telah dilakukannya. 

Pernyataan Satre ini memiliki kesamaan dengan Mulla Sadra (1571-1641). 
Sebagaimana yang dijelaskan oleh Fawaid bahwa bagi Sadra kebebasan 

eksistensial semacam ini disebut sebagai jiwa (soul) yang tergerak (motion) untuk 
bertanggung jawab dalam mengajak orang lain menuju kebenaran. Dalam 
pandangan Paul Sartre, kebebasan ini disebut “faksinitas,” yaitu kebebasan yang 
dipahami sebagai penghindaran dari kontingensi (kekinian), dan dari kenyataan, 
tapi justru ada suatu kenyataan lain yang terlepas dari kenyataan tersebut. 
Faksinitas inilah yang membuat kebebasan yang dimiliki oleh tidak lagi bebas 

tanpa batas, karena ia memiliki relasi dengan individu lain (responsibility with the 

other). Pada posisi ini, Satre maupun Sadra, tidak melulu melihat eksisitensial 
individu dalam bentuk esensial, tetapi juga  dalam relasinya dengan “yang lain”. 
Artinya, kebebasan individu selalu akan dibatasi oleh kedaradaan manusia lain.19 

Lebih dalam dari satre, Mulla Sadra melalui teori al-ḥarakah al-jawhariyyah (gerak 
substansial), Sadra menegaskan bahwa jiwa manusia mengalami transformasi 
ontologis, dimulai dari bentuk material, berkembang melalui proses psikis, dan 
akhirnya menuju kesempurnaan spiritual. Fitrah dalam kerangka Sadra bersifat 
tetap sebagai pemberian ilahi, namun sekaligus dinamis karena ia harus bergerak 
dan berkembang. Pandangan ini membuka ruang sintesis dengan 

eksistensialisme. Fitrah adalah potensi dasar yang diberi Tuhan, tetapi aktualisasi 
dan kesempurnaannya hanya mungkin melalui kebebasan dan proses 
eksistensial. 

Jika mengacu pada pandangan filsuf eksistensialis ini, manusia harus terlebih 
dahulu memberikan kesadaran terhadap dirinya, bahwa meraka sebenarnya 
dunia kebebasan, kemudian mengaktualisasikan dirinya sebagai manusia bebas 
secara kratif ditengah-tengan keberadaan manusia lain. Secara tidak langsung, 
mereka harus bertanggung jawab apa yang mereka lalukan dengan kebasan yang 
dimilikinya. 

Berkenaan yang dimaksud dengan pendidikan berbasis eksistensialis ialah 
pendidikan yang memanusiakan manusia, mengungkap keunikan dan kesadaran 

 
19 Selengkapnya lihat Achmad Fawaid, Sumbangsih Pendidikan Islam dalam Pembentukan 

Generasi Eksistensialis (Rekonstruksi Pemikiran Mulla Sadra dan Jean P. Sartre), dalam Jurnal At-Turas 
(IA Nurul Jadid, Probolinggo), Vol. 3 No. 1, 13-16. 



Vol. 25 No. 1 (Januari) 2025 

 

 

Ridhatullah Assya’bani, Mahyuddin Barni, Abdul Basir, Ahmad Khairuddin 

                    69 
 

pada diri manusia, bahwa manusia merupakan menusia yang memiliki kebebasan 
dalam menentukan pilihan hidup. Pendidikan berbasis eksistensial ini 
menekankan bahwa manusia merupakan manusia dinamis, aktif, kreatif, dan 
berproses. Selain itu, manusia pada posisi ini bisa dikatakan realitas yang tiada 
akhir, sebab manusia adalah makhluk dinamis yang selalu berhadapan dengan 
segala yang ada diluar dirinya, dan pada realitas yang selalu berubah-ubah. Pada 
titik ini, melalui pendidikan berbasis eksistensial, menjadikan manusia sadar 
akan keberadaannya di dunia.20 

Untuk mencapai taraf eksistensial, manusia harus melalui proses. Proses ini 
dipengaruhi beberapa faktor, diantaranya faktor lingkungan dan pengalamannya, 
terutama pengalaman ketika berjumpa dengan manusia lain. Sebagaimana yang 
dijelaskan di atas, kunci utama filsuf eksistensialis adalah ‘kesadaran diri’, melalui 
kesadaran ini manusia akan menjejaki proses menuju ke arah yang lebih baik. 
Kesadaran ini muncul hanya jika manusia memiliki kebebasan untuk 
menentukan. Artinya, hanya dengan kebebasanlah manusia akan mampu 
menentukan sikap diri dan aktualisasi dirinya, apapun yang diputuskannya 
benar-benar dari kesadaran, tentunya harus dibarengi dengan kesadaran akan 
tanggung jawab. 

Berkenaan dengan proses ini, Whitehead mengungkapkan bahwa manusia 
berproses melalui empat tahap, yakni datum, proses pengolahan, kepenuhan, 

dan keputusan. Pada tahap pertama, manusia melakukan flash back terhadap 
patahan-patahan memory aktual di masa lalu sebagai data awal untuk melakukan 
hal yang baru. Tahap kedua, manusia berada pada posisi pengolahan, tahap di 
mana subjek didik diajak untuk mengalami langsung dari proses terjadinya 
sesuatu. Proses ini selalu dikaitkan dengan posisi eksistensial yang menginginkan 
setiap manusia mampu mengembangkan potensi yang ada dalam dirinya. 
Artinya, sesuatu yang aktual bukan saja yang ada sekarang, melainkan juga yang 
ada di masa lampau dan masa yang akan datang.21 

Islam klasik menekankan bahwa fitrah adalah bekal tetap yang menuntun 
manusia pada kebenaran, sementara eksistensialisme menekankan kebebasan 
dan tanggung jawab. Pandangan di antara keduanya justru produktif, pendidikan 

Islam dapat mengambil posisi bahwa fitrah adalah “struktur dasar” yang tetap, 
namun manusia harus secara aktif mengaktualisasikannya melalui proses 
kebebasan, tanggung jawab moral, dan pengalaman hidup. Dengan demikian, 
pendidikan eksistensialis dalam bingkai Islam tidak hanya “memanusiakan 
manusia”, tetapi juga “menghidupkan fitrah” melalui kesadaran diri, pilihan 
otentik, dan orientasi transendental. 

 
20 Dikutip oleh Muhmidayeli dalam Filsafat Pendidikan, dari Harnold H. Titus, dkk., 

Persoalan-Persoalan Filsafat, (Terj. H.M Rasyidi, Jakarta: Bulan Bintang, 1984), 139. 
21 Alfred North Whitehead, Proces and Reality (New York: The Free Press, 1979), 215. 



Vol. 24 No. 1 (Januari) 2025 

 

 

 

Fitrah dan Perkembangan Manusia (Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis) 

70 
 

Implikasinya, pendidikan berbasis eksistensialis harus memberi ruang 
kebebasan kepada peserta didik untuk mengembangkan potensi dirinya, sambil 
menanamkan tanggung jawab moral dan spiritual. Hal ini sejalan dengan 
pandangan Whitehead yang menyebut manusia berproses melalui empat tahap, 
datum, pengolahan, kepenuhan, dan keputusan. Setiap tahap menegaskan 
bahwa manusia tidak berhenti pada potensi fitrahnya, tetapi harus mengolah, 
mengarahkan, dan memutuskan dalam kebebasan. 

Dengan demikian, fitrah dalam filsafat pendidikan eksistensialis dapat 
dipahami sebagai titik temu antara permanensi kodrati dan dinamika 
eksistensial. Islam klasik menekankan potensi bawaan yang suci, eksistensialisme 
menekankan kebebasan kreatif, sementara Sadra menyintesiskan keduanya 
dengan menekankan gerak dinamis jiwa. Pendidikan Islam kontemporer, jika 
berangkat dari sintesis ini, dapat membentuk manusia yang sadar fitrah, bebas, 
bertanggung jawab, dan otentik dalam keberadaannya  
 

 

D. Kesimpulan 
 Kajian ini menunjukkan bahwa fitrah dalam Islam dipahami sebagai potensi dasar yang 

melekat pada manusia sejak penciptaan, mencakup dimensi jasmani, psikis, dan ruhani. 
Pandangan klasik menekankan sifat permanen fitrah sebagai natur ilahiah, sementara filsafat 
eksistensialis—seperti Sartre, Kierkegaard, dan Merleau-Ponty—menekankan kebebasan, 
pilihan, dan tanggung jawab sebagai kunci eksistensi manusia. Mulla Sadra melalui teori al-

ḥarakah al-jawhariyyah menawarkan sintesis: fitrah memang permanen, tetapi 
kesempurnaannya hanya dapat dicapai melalui gerak eksistensial yang dinamis. 

Dengan demikian, ketegangan antara permanensi teologis dan dinamika eksistensial 
justru membuka ruang dialektika yang memperkaya pemahaman tentang natur manusia. 
Dalam konteks filsafat pendidikan, implikasinya adalah perlunya pendidikan Islam yang 
menyeimbangkan antara potensi bawaan dan kebebasan kreatif, sehingga peserta didik 
mampu mengaktualisasikan fitrahnya secara otentik. Pendidikan berbasis eksistensialis 
dengan bingkai Islam diharapkan dapat melahirkan manusia Muslim yang sadar diri, 
bertanggung jawab, dan kreatif dalam menjalankan perannya sebagai khalifah di bumi. 

Secara teoretis, kajian ini memperkaya diskursus filsafat pendidikan Islam dengan 
menawarkan kerangka sintesis antara permanensi fitrah dan kebebasan eksistensial. 
Kontribusi ini membuka peluang untuk mengembangkan paradigma pendidikan yang lebih 
holistik, yang mengintegrasikan nilai-nilai transendental Islam dengan dinamika 
eksistensialis modern. 
 
 
 
 



Vol. 25 No. 1 (Januari) 2025 

 

 

Ridhatullah Assya’bani, Mahyuddin Barni, Abdul Basir, Ahmad Khairuddin 

                    71 
 

Daftar Pustaka 

 

Alfred North Whitehead, Proces and Reality (New York: The Free Press, 1979) 

Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, Juz III (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 2005) 

Al-Raghib al-Isfahani, Mufradat Alfaz al-Qur’an (Damaskus: Dar al-Qalam, 2009) 

Anton Bakker dan Achmad Charris, Metodologi Penelitian Filsafat (Yogyakarta: 
Kanisius, 1990). 

Conrad H. Waddington, The Man-Made Future (London: Croom Helm, 1978) 

Dikutip oleh Muhmidayeli dalam Filsafat Pendidikan, dari Harnold H. Titus, dkk., 

Persoalan-Persoalan Filsafat, (Terj. H.M Rasyidi, Jakarta: Bulan Bintang, 1984) 

Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, trans. Joel Weinsheimer & Donald G. 
Marshall (London: Bloomsbury Academic, 2013) 

Ibnu Mazhur, Lisan Al-Arabiy, (Beirut: Dar Al-Tarats Al-Arabiy, 1992), Jilid V 

Ibnu Sina, Al-Najāt, ed. Majid Fakhry (Beirut: Dar al-Āfāq al-Jadīdah, 1985) 

Ismail Raji al-Faruqi, Al-Tawhid: Its Implications for Thought and Life (Herndon, VA: 
IIIT, 1982) 

Jean Paul Sartre, Existentialism and Humanism, (terj. Ph. Mairet) (London: Methuen, 
Co dan Ltd, 1948) 

Jean-Paul Sartre, Being and Nothingness, trans. Hazel E. Barnes (London: Routledge, 
2003) 

Jean-Paul Sartre, Existentialism Is a Humanism, trans. Carol Macomber (New Haven: 
Yale University Press, 2007) 

K. Bartens, Etika, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2004) 

M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1996) 

Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia (Jakarta: Yayasan Penyelenggaraan 
Penterjemahan dan Tafsir Al-Qur’an, 1973) 

Maurice Merleau-Ponty, Phenomenology of Perception, trans. Colin Smith (London: 
Routledge, 2002) 

Muhmedayeli, Filsafat Pendidikan (Bandung: PT. Refika Aditama, 2011) 

Mulla Sadra, The Transcendent Philosophy of Mulla Sadra (al-Hikmah al-Muta‘aliyah fi al-

Asfar al-‘Aqliyyah al-Arba‘ah), trans. Ibrahim Kalin (Tehran: Institute for 
Humanities and Cultural Studies, 2001) 

Paul Ricoeur, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning (Fort Worth: 
Texas Christian University Press, 1976) 

Selengkapnya lihat Achmad Fawaid, Sumbangsih Pendidikan Islam dalam 
Pembentukan Generasi Eksistensialis (Rekonstruksi Pemikiran Mulla Sadra 

dan Jean P. Sartre), dalam Jurnal At-Turas (IA Nurul Jadid, Probolinggo), Vol. 
3 No. 1, 13-16 



Vol. 24 No. 1 (Januari) 2025 

 

 

 

Fitrah dan Perkembangan Manusia (Tinjauan Filsafat Pendidikan Eksistensialis) 

72 
 

Søren Kierkegaard, The Sickness Unto Death, trans. Alastair Hannay (London: 
Penguin, 1989) 

Wilhelm Dilthey, Selected Works, Volume IV: Hermeneutics and the Study of History, ed. 
Rudolf A. Makkreel & Frithjof Rodi (Princeton: Princeton University Press, 
1996) 

Ziauddin Sardar, The Future of Muslim Civilisation, (terj. Rahmani Astuti, Rekayasa 

Masa depan Islam) (Bandung: Mizan, 1989) 


